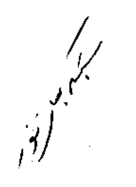


رمانتيسم

درباب فلسفهٔ رمانتیک زندگی / گئورگ لوکاچ، ترجمهٔ مراد فرهادپور رمانتیسم در ادبیات / رنه ولک، ترجمهٔ امیر حسین رنجبر بخش هایی از مقدّمهٔ ترانه های غنایی / ویلیام ور دزورث، ترجمهٔ حسین پاینده تخیّل رمانتیک / موریس باوره، ترجمهٔ فرحید شیرازیان تمثیل و نماد / پل دومن، ترجمهٔ میترا رکنی ریشه های تاریخی و اجتماعی رمانتیسم / حسین پاینده بینوایان / شارل بودلر، ترجمهٔ سیاوش سرتیپی رمانتیسم و تفکر اجتماعی / رابرت سهیر و میشل لووی، ترجمهٔ یوسف ابادری رمانتیسم و آندیشهٔ سیاسی / علی مرتضویان رمانتیکهای آلمان / ماکسیم الکساندر و اریکا تونر، ترجمهٔ عبدالله توکّل



. . .

.

.

.

.

.

.

.

ارخنون فصلنامة فلسفي ، ادبي ، فرهنگي

.

سال اوّل ، شمارة ۲ ، تابستان ۱۳۷۳





**ارختون** مصلنامهٔ فلسفی ، ادبی ، فرهنگی سال اول ، شمارهٔ ۲ ، تابستان ۱۳۷۲

مدیر مسئول : احمد مسجد جامعی زیر نظر شورای نویسندگان و ویراستاران تهیه شده در مرکز مطالعات و تحقیقات فرهنگی معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی

مدیر داخلی : حمید محرمیان معلّم / طرح جلد : حلی خورشیدیور / حروفیهینی و صفحهآرایی :گسترش ( امیر حیّاسی ) لیتوگرافی و چاپ و صحافی: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی / امور فنی و نظارت بر چاپ : بهمن غیامی توزیع : مؤسسة اطّلاحات

آرای مندرج در ارغنون میژن رأی رسمی مرکز مطالعات و تحقیقات فرهنگی نیست مقالات و مطالبی که برای ارغنون ارسال میشود باید بر یک روی کاغذ نوشته شود و متن اصلی مقالات ترجمه شده ضمیمه گردد ارغنون در ویرایش مطالب آزاد است مطالب دریافت شده بازگردانده نمیشود استفاده از مطالب ارغنون با ذکر مأخذ آزاد است

> دفتر ارغارت : تهران . منتذرق پستی ۱۹۳۹۵/۶۳۱۵ . طفن ۲۰۰۱۳۹۱ و ۲۰۰۱۳۹۱

> > بهای این شماره : ۲۵۰۰ ریال

| قهر ست |  |  | فهرست |
|--------|--|--|-------|
|--------|--|--|-------|

.

· .

| یک  |                                                    | یادداشت شورای نویسندگان           |
|-----|----------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ينج |                                                    | معرفي مُقالات                     |
| ¥   | گئورگ لوکاچ، ترجمةْمراد فرهادپور                   | درباب فلسغة رمانتيك زندكي         |
| 19  | رنه ولک، ترجمهٔ امیر حسین رتجیر                    | رمانتیسم در ادبیات                |
| Ť٧  | ويليام وردزورث، ترجمة حسين پاينده                  | بخشهایی از مقدمهٔ ترانههای غنایی  |
| 00  | موريس باوره، ترجمة فرحيد شيرازيان                  | تخيئل رمانتيك                     |
| ٧٩. | پل دومن، ترجمةميترا ركنى                           | تمثيل و نماد                      |
| 1+1 | حسين پاينده                                        | ریشههای تاریخی و اجتماعی رمانتیسم |
| 1-4 | شارل بودلره ترجمه سياوش سرتيهى                     | يبنوايان                          |
| 114 | رابرت سەير و ميشل لورى، ترجمهٔ يوسف اباذرى         | رمانتيسم و تفكر اجتماعی           |
| 170 | هلى مرتضويان                                       | رمانتیسم در اندیشهٔ سیاسی         |
| 144 | ماکسیم الکساندر و اریکا تونر، ترجمهٔ عبدالله توکّل | رمانتیک های آلمان                 |
| 101 | مراد فرهادپور                                      | شيطان، ماخوليا و تمثيل            |
| TYT | تيلور و آوت ويت، ترجمهٔ هالهٔ لاجوردی              | مصاحبه با تام باتامور             |
| 197 | ررى بوينى، ترجمة هالة لاجوردى                      | مصاحبه یا هانس گئورگ گادامر       |
|     |                                                    |                                   |

## يادداشت

با یقین دریافتم که هیچ کس نمی تواند بر قساد هر دانشی بی ببرد مگر اینکه آن دانش را نیکو بیاموزد و با داناترین آن دانش برابری کند، سپس بر دامنهٔ معلوماتش بیفزاید و از مرزهای علمی آنان درگذرد و بر حقیقت هایی دست یابد که طرفداران اصلی آن علم عنوز نتوانسته اند به گنه آن دست یازند. عرگاه جنین امکاناتی میشر شد شخص می تواند به نقد آن دانش بپردازد.

ابر مات غرّالی. شکک و شناخت، اترجمهٔ صادق آینه زند (تهران) امرکیره ۱۳۹۰)، ص ۳۰

اگر این مقدمهٔ بدیهی را بپذیریم که لازمهٔ نقد عر نظر آگاهی و بلکه احاطه بر آن است، دیگر نیازی نمی ماند که اثبات کنیم نقد تفکر ضرب یا خربیان، بدون آشنایی و اشراف نسبت به آن نه ممکن است و نه ممدوح؛ و سخیف و سطحی بودن نظر کسانی که بی علم و اطلاع یا با بضاعت مزجات در این بیاب سخن می رانند بر اهل نظر پوشیده نیست.

از آغاز آشنایی ما با غرب و علم و فرهنگ و فلسفه و سیاست و صنعت و ادب و هنر غربیان تاکنون، همواره، این دغدغه و توجّه و تأمّل وجود داشته است که وضع و موقع ما در مواجهه با این عالم جدید و مبانی و اصول و شئون و احوال آن چگونه است. غربشناسی، غربگرایی، غربزدگی و غرب ستیزی، در طی این صد و اندی سال، از مهمترین محورهای بحث در محافل دینی و روشنفکری و از عمدهترین عوامل حرکتهای فکری و جنبشهای سیاسی در تاریخ معاصر کشور بوده است. در دهههای اخیر، خصوصاً در سالهای پس از پیروزی انقلاب اسلامی، طرح این مسأله دامنهٔ فراختری گرفت و از حموزهٔ مجالس خاص فراتر رفت و به حیطهٔ مجامع عمومی و به میان مردم کشید، شد و به ویژه غرب ستیزی صبغهای بارزتر یافت.

چندی است که بحث دربارهٔ غرب و آفات و اعراض سوء آن، بی آنکه از صبغهٔ سیاسی بحث کاسته شد، باشد، رنگ فرهنگی به خودگرفته است و علاوه بر سیاستمداران، سایر اهل نظر نیز به آن عنایت میکنند. شیوع بحث دربارهٔ بحران هویت و دغدغهٔ هضم شدن هویّت دینی و ملّی و فرهنگی در هاضمهٔ فرهنگ مهاجم غربی، گو که تازگی ندارد، امّا، حکایت از اهمیّت و جدّیّت بیش از پیش آن میکند.

آنچه در این میان، بار دیگر، ضرورت خود را آشکارا به رخ میکشد، لزوم شناسایی و بلکه بازشناسی درست و دقیق فرهنگ و تفکّری است که گمان میرود عزم هضم فرهنگهای دیگر را دارد.

برای معرّفی و نقد آرا، و افکار غربیان در کشور ما کوشش های فراوانی صورت گرفته که همه درخور ارج و احترام است؛ امّا چنین می نماید که در این زمینه ناگفته ها و نانوشته های بسیاری همچنان باقی و بر زمین است. خصوصاً اگر توجه شود که اغلب آثار اصپل و متون معتبر درباره فرهنگ و فلسفه و ادب و هنر معاصر غرب، به دلیل دشوار بودن آنها، یا اصلاً ترجمه نشده یا ترجمه های نامناسب و نارمایی از آنها به دست داده شده است؛ و لاجرم آشنایی ما با مبانی و معاییر و اصول و ارزش های تفکر غرب، اگر نگوییم عموماً، توانیم گفت در موارد متعدد مبتنی بر متن و مُرَّ آراء و انظار متفکران غربی نیست، بلکه مستند به منابع و مراجع دست دوم و چندم از آنهاست.

ارغنون، بنابر آنچه گذشت، به قصد تمهید مقدمهٔ مناسب برای شناخت و نقد

فرهنگ و تفکر معاصر، بهویژه در غرب، از طریق ترجمهٔ شایستهٔ مطالب و مفالات طراز اوّل در حوز،های مختلف فکری (و احیاناً نقد آنها)، تهیه و منتشر میشود.

تکیه و تأکید ارغنون بر ترجمهٔ دقیق و نفیس است و در این امر، تا آنجا که ممکن است، مسامحه روا نخواهد داشت. بر همین سیاق، اگر به تألیف نیز رو کند، تألیف شایسته را خواهدگزید.

این فصلنامه، با عنایت خاص به صبغهٔ نظری مباحث، به سه زمینه، بهطور کلی، میپردازد: فلسفه و کلام، ادبیات و نقد ادبی، فرهنگ و علوم انسانی؛ گرچه در هر شماره، لژوماً در هر سه زمینه مطلب نخواهد داشت. در هر شماره از نشریه یک موضوع اصلی مطرح است که تمام یا بخش عمدهٔ آن شماره را در بر میگیرد.

ارغنون امید میبرد که، به توفیق الهی، نقشی ـ گوچه ناچیز ـ در تـعمیق تفکّر اکنون و آیندهٔ کشور ایفا کند و در ایـن جـهت، بـا صـمیمیت و احـترام. همکاری همهٔ صاحبان نظر و دوستداران فکر و فرهنگ را خواستار است.

شورای نویسندگان

معرفي مقالات

مقالهٔ و درباب قلسفهٔ رمانتیک زندگی ، نخستین بار به زبان مجاری در مجلهٔ وهههههای (جلد ۱ ، ۱۹۰۸) منتشر شد و سپس همراه با چمند مقالهٔ دیگر در مجموعهای به نام جان و شکلها (۱۹۱۰) به چاپ رسید. متن آلمانی کتاب نیز، همراه با چند مقالهٔ دیگر در سال ۱۹۱۱ منتشر شد. جان و شکلها، در کتار نظریهٔ رمان، از شاهکارهای لوکاچ جوان به شمار می رود که تأثیر قلسفهٔ نوکانتی - به ویژه آرای زیمل در مورد وتراژدی فرهنگ، - بر آن کاملاً محسوس است. اما تاریخی روزگار خویش ، او را با پرسش ها و مضامین هگلی درگیر می مازد. از تاریخی روزگار خویش ، او را با پرسش ها و مضامین هگلی درگیر می مازد. از این رو، به گفتهٔ خود لوکاچ ، نسبت میان آثار اولیه و متأخر او مبتنی بر دو حدیت پیوستگی و گسست، است. در این مقاله لوکاچ، نگرش فلسفی رمانتیکهای این رو، به گفتهٔ خود لوکاچ ، نسبت میان آثار اولیه و متأخر او مبتنی بر دو حدیت پیوستگی و گسست، است. در این مقاله لوکاچ، نگرش فلسفی رمانتیکهای اولیه را از خلال بررسی زندگی و آثار و حقاید فردریش قُن هاردنبرگ (متخلُص به نُوالیس) مورد نقد قرار می دهد. او در نهایت این حکم گوته را تأیید می کند که به نُوالیس) مورد نقد قرار می دهد. او در نهایت این حکم گوته را تأیید می کند که به مرایس مادی و تعادل و توازن کلامیسیسم، رمانتیسم اساساً معرف نوحی بیماری بود. ورمانتیسم در ادبیات ، یکی از مقالاتی است که رنه ولک برای دائرةالمعارف تاریخ عقاید نگاشته است. پس از شرح کوتاهی دربارهٔ تاریخچهٔ رواج اصطلاح ورمانتیک، در انگلستان و فرانسه، ولک به بررسی آرای رمانتیکهای اولیهٔ آلمان، به ویژه برادران شلگل، و رواج نظرات آنان در مایر نقاط اروپا میپردازد. توضیحات و اطلاعات تاریخی او در مورد شکلگیری و تحول رمانتیسم در آلمان، فرانسه، اسپانیا، روسیه و ... بسیار دقیق و ارزنده است. ورمانتیسم، پایانی مقاله به بررسی آرای تحلیلی ناقدان قرن بیستم دربارهٔ ماهیت رمانتیسم و زیباشناختی و مفهرمی رمانیسم را انکار میکند، و لک معتقد است که احتصاص دارد. در تقابل با آرای کسانی چون آرتور لاوجوی که وحدت تاریخی اصطلاحاتی چون کلامیسیسم و رمانتیسم ونه برچسبهای زبان شناختی اند و نامطلاحاتی چون کلامیسیسم و رمانتیسم و انکار میکند، و لک معتقد است که تامطلاحاتی چون کلامیسیسم و رمانتیسم و انکار میکند، و لک معتقد است که تامطلاحاتی چون کلامیسیسم و رمانتیسم و انکار میکند، و لک معتقد است که تامطلاحاتی چون کلامیسیسم و رمانتیسم و درمانتیسم در بران شناختی اند و نامطلاحاتی تون کارمیسیسم و درمانتیسم دادیشه می زبان شناختی اند و نه ماهیات متافیزیکی، بلکه اندیشه هایی تنظیم کنند، و ابزاری تاریخ

مقدمهٔ وردزورث بر کتاب تر*انه های غنایی*، به گمان بسیاری از تراریخ نگاران ادبیات انگلیسی، بیانیهٔ اعلام موجودیت جنبش رمانتیک در این کشور است. وی در این مقدمه از دیدگاهی رمانتیک به بحث دربارهٔ دو مبحثِ مهمِ موضوع و زبان شعر می پردازد.

مقالهٔ وتخیل رمانتیک، پژوهشی است دربارهٔ مفهوم مهم وتخیل، در نزد شعرای رمانتیک انگلیسی. نریسنده با اعتقاد به اینکه تخیل وجه تمایز شاعران رمانتیک از اسلاف نوکلاسیک آنان است، برداشت شاعران برجسته ای همچون ویلیام پلیک، کولریج، جان کیتس و ویلیام وردزورث را دربارهٔ این مفهوم مورد بررسی قرار داده است.

یل دومن، در کنار هارولد بلوم و جفری هارتمن، یکی از پیشگامان نقد مابعد فرمالیستی است که باید آن را همتای آمریکایی نقد مابعد ساختگرای فرانسوی دانست؛ و در واقع نیز ناقدان مابعد فرمالیست از نخستین کسانی بودند که آرای ۲۶ دریدا و مکتب و اسازی (Deconstruction) را به جهان انگلیسی زبان معرقی کردند. رمانتیسم برای هر در گروه موضوعی جذاب بوده است. دومن و هارتمن و دریدا، هر سه، میکوشند قرالت و تفسیر جدیدی از آثار نویسندگان رمانتیک (به ویژه وردزورث و روسو) به دست دهند که نقطهٔ مقابل تنصویر راینج از رمانتیسم است. پیشتر آبرامز در کتاب *آ*بنه و چراغ نشان داده بود که بسیاری از مضامین ادبیات مابعد رمانتیک در آثار و رسالات خودِ رمانتیکها ریشه دارد. دومن و دریدا نیز میکوشند تا نشان دهند که تصویر رایج از وردزورت و روسو به عنوان طبیعتگرایانی ساده دل که میخواستند غنای طبیعت بیرونی را در نفس درونی خود تجربه کنند، تصویری یکسویه است که وصدای حقیقی، رمانتیکها را ناشنیده باقی میگذارد. اگر رنه ولکودیالکتیک ذهن و عبین، و وحدت نفس و طبیعت را تعریف مناسبی برای رمانتیسم میداند، ناقدان مابعدفرمالیست، به عکس، بر پیچیدگیها و تناقضات و گسستهای موجود در آثار رمانتیک تأکید میکنند. از نظر دومن این خصوصیات و دصدای حقیقی، ناشی از آنها، خود را در کاربرد تمثیل آشکار میکند. زیرا در حالی که نماد معرف تمنای عرفانی برای وحدت و سادگی و دستیابی به معنایی حق و حاضر و تام و تمام است، تمثیل، به عکس، به زمانمندی و تناهی بشری و وجود ابهامات و تسنافضات اخسلامی اشداره میکند. دومن میکوشد تا با آشکار سیاختن خصوصیات تمثیلی آثار وردزورث و روسو، وصدای حقیقی، آنها را به گوش خواننده برساند.

در مقالهٔ وریشه های تاریخی و اجتماعی رمانتیسم، با اعتقاد به اینکه هر مکتب

ادبی محصول تعامل تنش آمیز نیروهایی است که سر منشأ آنها را باید در پش زمینهٔ تساریخی و اوضباع اجستماعی زمسانهٔ ظهور آن مکتب جسستجو کنرد، رویدادهای تاریخی و تحولات اجتماعیِ تأثیرگذار بر شکلگیری رمانتیسم مورد بررسی قرار گرفتهاند. سه محور حمدهٔ این بررسی تسحلیلی عسارتند از: جسنگ استقلال آمریکا، انقلاب فرانسه، انقلاب صنعتی.

رابرت سهیر و میشل لووی در مقالهٔ درمانتیسم و تفکر اجتماعی، میکوشند تا پر اساس روش لوسین گلدمن ـ جامعه شناس فرهنگ ، که وی را پیرو گئورگ لوکاچ و ویلهلم دیلتای میدانند. جهان بینی رمانتیسم را ترسیم کنند. از نظر آنان رمانتیسم جهان بینیی است که در واکنش به کاستی ها و تضادهای سرمایه داری به وجود آمده است و جلوه های آن را میتوان در همهٔ نظام های فکری مشاهده کرد و ادبیات فقط یک جلوه از آن است. رمانتیک ها با یوتو پیایی کردن دورهٔ خاصی در گذشته یا در آینده به نقد کژی های جامعهٔ سرمایه داری می پردازند. سه بر و لووی شش نرع رمانتیسم احیاطلب و محافظه کار و قاشیستی و اعتزالی و لیبرال و ژاکوین ـ دمکراتیک (که خود به پنج نوع تقسیم میشود) بر می شمرند و خصوصیات هر یک را شرح می دهند و دست آخر به جنبش های رمانتیک معاصر اشاره میکنند.

مقالهٔ «پینوایان» نوشتهٔ بودلر در تاریخ ۲۰ آوریل ۱۸۶۲ در نشریهٔ «بولوار» منتشر شد. هر چند بودلر را نویسند «ای نو \_ رمانتیک نامید ، بودند ، ولی او خود بارها اعلام کرد ، بودکه نه از رمانتیسم خوشش می آید و نه از ویکتور هوگو. با این حال، هوگر از نقد بودلر در مورد بخش منتشر شدهٔ بینوایان راضی بود و او را به ادامهٔ کار تشویق کرد. گرچه جنبش رمانتیک عمدتاً در عرصهٔ ادبیات و هنر پاگرفت و به جریانی پر آوازه تبدیل شد، این بینش به ادبیات و هنر محدود نماند و به قىلمروهای دیگر، از جمله فلسفه و نظریههای سیاسی ، نیز راه یافت و حتی الهام بخش شماری از جنبشهای سیاسی در سدههای هجدهم و نوزدهم گردید. نظریه پردازان سیاسی رمانتیک با وجود اختلاف سیلیقه و مشرب ، جملگی علیه میدازان سیاسی برخاسته از عقلاتیت ابزاری یا به تعبیری دریاضیات میاست که در طی مدههای هفدهم و هجدهم بر فلسفهٔ میاسی و نظریههای میاست که در طی مدههای هفدهم و هجدهم بر فلسفهٔ میاسی و نظریهای میاست که در طی مدههای هفدهم و هجدهم بر فلسفهٔ میاسی و نظریهای میتقدانه در قلمرو مباحثی چون قرارداد اجتماعی ، دولت، ملت، ملیگرایی، شخصیت ستایی، جمعباوری، ارادهٔ عمومی و جز اینها پرداختند. در مقاله مرمانتیسم و اندیشهٔ سیاسی، با توجه به گستردگی موضوع، نگرش رمانتیک مروا در دو مبحث عمدهٔ اندیشهٔ سیاسی (قرارداد اجتماعی و دولت) مورد مرمانتیسم و اندیشهٔ سیاسی، با توجه به گستردگی موضوع، نگرش رمانتیک مطالعه قرار گرفته است و آرای تنی چند از نظریه پردازان سیاسی رمانتیک در معرا نو اندیشی تشریح شده است.

رمانتیسم آلمان مشتمل بر دو مرحلهٔ عمده است: یکی مرحلهٔ نخست که به حسب مألوف ورمانتیسم نخستین دقایق (Fruhromentik) یا ورمانتیسم کهن» (Alter Romentik) خوانده می شود واز ژان پل که بیشتر از آنکه رمانتیک به مفهوم اخص کلمه باشد، پیشرو و پیشاهنگ است - تا فردریک دولاموت قوکه فرا می رود. مقالهٔ نخست که به قلم ماکسیم الکساندر (Mexime Alexandre) نوشته شده است ارتباط به این دوره دارد. مرحلهٔ دیگر که ورمانتیسم جوانتر، (Mosime Alexandre) نوشته شده است ارتباط به این دوره دارد. مرحلهٔ دیگر که ورمانتیسم جوانتر، (Hochromantik) یا شده است ارتباط به این دوره دارد. مرحلهٔ دیگر که ورمانتیس جوانتر، (Hochromantik) یا می رود. مقالهٔ رمانتیسم دوم به قلم اریکا تونر (Erika Tunner) نوشته شده است. .

## در باب فلسفهٔ رمانتیک زندگی

نواليس

نوشتهٔ گئورگ لوکاچ ترجمهٔ مراد فرهادپور

زندگی انسانِ بەراستی نمونه باید که میرایا نمادین باشد. أواليس

پسژمینه: قرن هجدهم رو به مرگ است \_ قرن عقلگرایی، قرن بورژوازی جنگجو و فاتح که از پیروزی خسویش آگاه است. در پاریس، نظریه پردازان رؤیازده، با سرسختی خسونین و بیرحمانهای، انواع ممکن عقلگرایی را در عالم رؤیا تا نتایج غایی شان پی میگرفتند و در همان حال، دانشگاههای آلمان کتابهایی انتشار میدادند که یکی پس از دیگری بنیاد عقلگرایی و امید غرورآمیزش را محو و نابود میکردند ...این امید که نهایتاً هیچ چیز از دسترس عقل به دور نیست. ناپلتون و ارتجاع فکری به نحو ترسناکی نزدیک بسودند؛ از پس دورهٔ جدیدی از هرچ و مرچ که عمرش به پایان رسیده بود، نظام کهن بار دیگر قد راست میکرد.

ینا در پایان قرن هجدهم. رویدادی گذرا در زندگی چند تن از ابنای بشر که خود نیز برای کل دنیا اهمیتی گذرا بیش نداشتند. همهجا گوش فلک از فریادهای نیرد پُر گشته است، جهانهایی کامل یکی پس از دیگر فرو می پاشند، اما در اینجا، در این شهرک آلمانی، تنی چند از جوانان پر شور گرد آمدهاند تا از میان آشوب و هرج و مرج، فرهنگی جدید و هماهنگ و جهانگستر بیافرینند. با همان مادگی درکناپذیر و بسیار جسورانهای به موی هدف خویش می شتابند که فقط به کسانی عطا شده که آگاهی تب آلودی دارند و تاز اینان نیز در تمام زندگی فقط در یک مورد، و در این مورد نیز فقط برای چند لحظه ای از آن برخوردارند. کل ماجرا یکسر به رقصی بر فراز آتشفشانی فروزان می مانست، به رویایی درخشان و نامحتمل. حتی پس از گذشت سال ها نیز خاطرهٔ آن دوران هنوز در جان ناظران، همچون چیزی گنگ و ناساز، زنده و پابرجاست. زیرا به به غنای بی حد آنچه در خیال خویش پروراندند و در جهان پراکندند، ددر کل ماجرا هنوز هم بیارنم غنای بی حد آنچه در خیال خویش پروراندند و در جهان پراکندند، ددر کل ماجرا هنوز هم بنایش یکسره بر باد بود. فروپاشی چنین برجی ناگزیر بود. اما در پی سقوط آن، در وجود سازندگانش نیز همه چیز فرو ریخت.

## ١

فردریش شلکل زمانی نوشت که انقلاب فرانسه، نظریهٔ علم فیشته و و یلهم ما یستر اثر گو ته سه واقعهٔ بزرگ زمانهاند. این نوع شمارش، تمام عظمت و تمام خصلت تراژیک جنبش های فرهنگی آلمان را در بر دارد. آلمان برای رسیدن به فرهنگ یک راه بیشتر نداشت: راه درونی، راه انقلاب معنوى؛ چراكه هیچ كس نمى توانست به طور جدى به انقلابي واقعى بينديشد. كساني كه مقدر بود مردان عمل باشند به ناچار خاموشی گزیدند یا فرسودند و پژمردند، یا به خیالپروران (utopians) صرفی بدل شدند که در ذهن خویش به بازی با امکانهای گستاخانهٔ اندیشه سرگرم بودند؛ مردانی که در آنسوی راین چهبسا قهرمانانی تراژیک میشدند، در آلمان تقدیر خویش را فقط در قلمرو آثار ادبی تحقق بخشیدند. بدینترتیب، اگر زمانه و اوضاع و احوال را به درستی ارزیابی کنیم، نظر شلگل به طور عجیبی دقیق و عینی است. شگفت آن است که او برای انقلاب فرانسه مرتبعای چنین بلند قائل میشود، زیرا در ذهن روشنفکران آلمانی، فیشته و گوته مظهر گرایشهای بزرگ زندگی حقیقی بودند، حال آن که انقلاب فرانسه تنها می توانست نصیب اندکی از معنای مشخص [تاریخی] داشته باشد. از آنجاکه پیشرفت عینی و بیرونی تصورناپذیر بود. همهٔ نیروها متوجه زندگی درونی شد و ددیار شاعران و متفکران، از لحاظ عسمق و ظیرافت و قدرت حیات درونیاش، همهٔ سرزمینهای دیگر را بهسرعت پشت سر گذاشت؛ اگر آنان که به قله رسیدند از ژرفای مغاک گیج و منگ شدند، اگر رقّت حوای سلسله جبال آلب نَفُس را از ایشان گرفت، دریغ و درد که کاری از هیچ کس ساخته نبود، زیرا دیگر پایین رفتن از کوه ناممکن گشته

بود: آن پایین، همهٔ مردمان در گذشتههای دور میزیستند. تلاش برای بالاکشیدن آنان، به قصد تخفیف ناامنی و انزوای زندگی کسانی که در قلل کوهستانی مأوا گزیده بودند نیز همانقدر ناممکن مینمود. تنها یک راه باقی بود، راهی که هنوز هم بالاتر میرفت، به سوی انزوایی مهلک.

همهچیز تکهپاره مینمود. همهٔ قلهها به آسمان خالی میرمید. اثرات عقلگرایی همانقدر که تصور میرفت، خطرناک و مخرّب بود: عقلگرایی، لااقل از لحاظ نظری، همه ارزش های موجود را از تخت به زیر کشیده بود، و کسانی که شهامت مقابله با آن را داشتند راهی پیشروی خویش نمی دیدند مگر نوعی واکنش عاطفی منفرد و بی هدف. ولی هنگامی که کانت پا به صحنه گذاشت تا تسلیحات و استحکامات قد برافراشتهٔ طرفین مخاصمه را نابود کند، گویی دیگر چیزی باقی نمانده بود که بتواند به انبوه روزافزون دانسته های جدید یا به اعصاق کدرِ پایین دست نظم بخشد.

تنها گوته به این کار توفیق یافت. در آن دریای مواج و سرکش انواع و اقسام فردگرایی، حُب نفس او که مستبدانه و خودآگاهانه فرمان می راند – جزیره ای پوشیده از گُل بود. گرداگرد او، همه جا فردگرایی در محاق مرگ و نابودی فرو می غلتید و به آمیزهٔ مفشوش و درهمی از غرایز و امیال بدل می شد، به ابتذالی که خود را در ملغمهٔ حالات ذهنی و جزئیات بی معنا گم می کرد و به کناره گیری و عزلتی رقت بار (Pathetic). – تنها گوته بود که می توانست نظمی برای نود به چنگ آرد. او قدرت آن را داشت که به آرامی صبر پیشه کند تا بخت خوش کامیابی را برایش به ارمغان آرد … و از این قدرت نیز برخوردار بود که با آرامش و وقاری سرد، هر آنچه را که برایش خطرناک می نمود طرد کند. هنرمندی و مهارت او در رزم چنان بود که هرگز در پیمانهای علح و سازش خویش بر سر درونی ترین جوهر خویش قماز نکرد و ذره ای از آن را نیز قدای چنین اموری نساخت. فتوحات او چنان بود که با یک نظر بیابان های تازه کشف شده را به گلستان بدل می کرد، و هرگاه کارزار را واگذار می کرد، آنچه از دست می داد فقط بر استحکام و هماهنگی بندل می کرد، و هرگاه کارزار را واگذار می کرد، آنچه از دست می داد فقط بر استحکام و هماهنگی ازچه همچنان در اختیار داشت می افزود.

با این حال، تمام نیروهایی که در آن قرن بر پهنهٔ زمین رها شدند، در اندرون او نیز در فغان و غوغا بودند، و آذرخشهای او باید که دیوها و تیتانهای درونش را رام میکرد، دیوهایی که شاید در وجود او خشم و خروشی بیشتر داشتند تا در وجود آنانی که به سبب ناتوانی در مهار نفس خویش، به اعماق ظلمات (Tanarus) پرتاب شدند. او با تمامی خطرات روبهرو شد، اما بر یکایک آنها چیر، گشت؛ تمامی شکنجههای تنهایی را آزمود ولی زندگی خویش را چنان سامان داد تا همواره تنها باشد. برایش هر پژواکی یک مژده بود، تصادفی شاد و شادی آفرین؛ یا این همه، زندگیش در کل ضرورتی سترگ و بیرحم و شکوهمند بود که در متن آن هر زیبانی همانقدر غنیٰ میبخشید که هر سودی.

بی شک حقیقی ترین شیوهٔ سخن گفتن از رمانتیک های اولیه آن است که با نهایت دقت و تفصیل به شرح این نکته بپردازیم که گو ته برای هر یک از آنان در هر یک از لحظات زندگیشان چه معنایی داشت. پس آنگاه می توانیم پیروزی پرسرور، تراژدی بی کلام، امیدهای بی حد و مرز، ماجراجویی های بی باکانه و سفرهای دور و دراز را به چشم خویش ببینیم و با دو گوش خویش پشتویم آن دو نعرهٔ جنگی را که در شعار و زجزی واحد در هم می آمیزند: رسیدن به او ا پیشی گرفتن از اوا

۲

ینا در پایان قرن هجدهم. در اینجاست که برای لحظهای، تنی چند در مسیرهای پرشیب صعود خویش با یکدیگر تلاقی میکنند؛ مردانی که همواره در تنهایی زیستهاند، به ناگهان و با شور و شوقی سرمستکننده درمی یابند که دیگران نیز با همان ضربان و آهنگی می اندیشند که ایشان؛ تو گویی احساس همگی آنان جزئی از یک نظام واحد است. تفاوت آنان با یکدیگر از حد تصور خارج بود و این حقیقت که قادر بودند یکدیگر را دوست بدارند – این که حتی برای زمانی کوتاه توانستند تداوم صعود مشترک خویش را ممکن بدانند – بیشتر به افسانه ای رمانتیک می ماند.

البته کل ماجرا در واقع چیزی بیش از یک محفل ادبی بزرگ نبود، محفلی پراکند، در سراس آلمان. همه چیز در تأسیس یک حلقهٔ ادبی جدید بر پایهٔ اندیشه ای اجتماعی خلاصه می شد. مستقل ترین و جسورترین شخصیت های آلمان در این حلقه گرد هم آمدند. هر یک از آنمان از مسیر سخت و طولانی خاص خود به سوی قبله ای صعود می کرد که سرانجام آفت اب و چشم اندازی باز را برایش به ارمغان می آورد؛ هر یک از آنان متحمل همهٔ مرارت هایی شد که قسمتِ رانده شدگان به بیابان ها و سرز مین های وحشی است: عطشی جانسوز برای فرهنگ و مراودهٔ معنوی، و درد تراژیک و پرجذبهٔ نوعی اید تالیسم که تا سرحد گسستن کشیده شده است. از نظر ایشان راهی که در پیش گرفته بودند، راهی که تمامی نسل های جوان آلمان تازه بیدار شده قبل از آنان طی کرده بودند، فرجامی جز نیستی نداشت؛ ولی تفریباً همزمان با این احساس، امکان جدیدی در برابرشان ظاهر شد، امکان گذر از نیستی به سوی امری واقعی، امکان رها شدن از شرّ زندگی بینظم و بیهدف خاص ادبا ـکه اوضاع و احوال زمانه آن را بر ایشان تحمیل میکرد ـ و پرواز به سوی اهدافی جدید و ثمربخش که زایندهٔ فرهنگند.

گوته، در زمانی نه چندان دور، سرانجام به چنین هدفی رسیده بود. شاید همین امر بود که نسل جدید را نجات بخشید و آن را از آفت اضطراب و تلاطم دائمی و بی هدف و توان فرسا حفظ کرد، همان آفتی که برای حدود نیم قرن بزرگترین مردان آلمان را تباه کرده بود. چیزی را که آنان جویایش بودند، امروزه احتمالاً باید هفرهنگ، بنامیم؛ ولی هنگامی که این سعبود برای نخستین بار در هیشت غایتی ممکن و نوعی رستگاری در برابر چشمان آنان ظاهر شد، هزاران استعارهٔ شاعرانه برای توصیفش آفریدند و هزاران راه مختلف برای نیزدیکتر شدن بیدان طرح کردند. همگی میدانستند که هر یک از کوردرادهایشان باید به این هدف خدم شود؛ حس میکردند که هرگونه تجربهٔ قابل تصوری باید پذیرفته و تا انتها زیسته شود، تا از این طریق آن «کلیسای ناموتی»\* که برپاییاش رسالت آنان بود، بهراستی فراگیر و جامع و سرشار از ذخایر گرانبها باشد. چنین بهنظر میرسید که گویی دین جدیدی در شرف ظهور است. دینی مبتنی بر وحدت وجود و یکتااندیشی که پیشرفت را تقدیس میکرد، دینی برخاسته از دل حفایق و کشفیات نوین علم جدید. به اعتقاد فردریش شلگل، نیروی نافذ و فراگیر اید ثالیسم که در علوم طبیعی تجلی مییافت، حتی پیش از آنکه در شکل نظامی فلسفی به خودآگاهی رسد و آگاهی عصر جدید را وحدت بخشد، قدرتی اسطورهآفرین را در بطن خود نبهنته داشت، قبدرتی کیه صرف تولد و بيداريش كافي بود تا عرصه و بنياد جديدي (براي أفرينش فرهنگي ) بهوجود آيد که در صلابت و همگانی بودن با بنیاد اسطورهای شعر و هنر و دیگر تجلیات حیات معنوی يونان کوس برابری میزد. اين اسطوره جديد صرفاً تجسم خواست آرمياني کسياني نيږد ک.ه والاترین اشتیافشان أفرینش سبکی جدید بود؛ این اسطوره در عینحال زیربنای دینی جدید بود. زیرا رمانتیکها غالباً هدف خود را به منزلهٔ نوعی دین معرفی میکردند، و در واقع نیز روح مشتاق و سالک آنان فقط به یاری نوعی خودسری و سماجت و تمرکز دیستی نیاب تیوانست هرگونه هدف دیگر را تابع آرمان خود سازد. در آن زمان، کمتر کسی می توانست با زبانی روشن

\* در اینجا منظور از «کلیسا» جمع مؤمنان است نه بنا یا محلی خاص. این مفهوم از همبستگی دینی و قرهنگی ناپیدا، در تاریخ مسیحیت سابقهای طولانی دارد و بسیاری از فرق و مکاتب غیرکلیسایی نیز آن را در تعالیم خود به کار گرفتهاند. دم. ماهیت این آرمان را توصیف کند، و حتی امروزه نیز به سختی می توان معنای آن را در قالب تنگ این یا آن عبارت و شعار گنجاند. البته زندگی خود چنین پر مشی را با روشنی و وضوح کامل در برابر ایشان نهاد. به نظر می رسید جهانی نو در شرف تولد است، جهانی که آدمیان و زندگانی نوی را با خود به همراه خواهد آورد؛ ولی ترکیب و ساختمان زندگی کهن که هنوز هم پابرجا بود، و نحوهٔ تحول و بسط زندگی نو چنان بود که بهترین فرزندان عصر جدید برای خود جایی در آن نمی یافتند. صرف وجود داشتن، تعلق به زندگی، دستیابی به جایگاهی مناسب و موضحگیری برای بزرگترین مردان زمانه روز به روز مشکل تر و مسئله سازتر می شد. همه جا و در همهٔ آثار برای بزرگترین مردان زمانه روز به روز مشکل تر و مسئله سازتر می شد. همه جا و در همهٔ آثار جستجوی اخلاق مناسب نبوغ (ethic of genius) بودند (به گفتهٔ نوالیس «نبوغ وضع طبیعی مروی است») و در ورای آن دبنی مناصب نبوغ را جستجو می کردند سازیرا حتی اخلاق نیز فقط می توانست و سیله ای برای رسیدن به آن هدف دور و آن هماهنگی نهایی باشد. ادیان کهن، قرون می توانست و سیله ای برای رسیدن به آن هدف دور و آن هماهنگی نهایی باشد. ادیان کهن، قرون نبود، نمادهایی که در اشتیاق خود به وحدت، هر احساسی را تمادی گذار برای این تمنای جدید خود به نود، نری و زندگی رسیدن به آن هدف دور و آن هماهنگی نهایی باشد. ادیان کهن، قرون نبود، نمادهایی که در اشتیاق خود به وحدت، هر احساسی را تا مرتبهٔ دینی جدید ارتهٔ دادند: هر چیز کرچک و ناچیز، هر چیز بزرگ و شکوهمند، دوستی، فلسفه، شعر و زندگی را.

قدیسان و حواریون این دین جدید در محافل ادبی خود در برلین و ینا گرد آمدند و با برهان آوری های پرشور و متناقض خود به بحث در بارهٔ برنامهٔ جدید فتح جهان پرداختند. سپس نشریه ای جدید به راه انداختند؛ نشریه ای بس هوشمندانه و شگفت انگیز، بس عمیق و سراپا مرموز و عارفانه که هر مطرش گواهی روشن بود بر آن که این نشریه به یقین هیچ تأثیری در هیچ زمینه ای نخواهد داشت. و حتی اگرینا به فرض محال چنین تأثیری هم داشت...؟ در هر حال ددر کل ماجرا هنوز هم چیزی بیمارگونه وجود داشت....

٣

گوته و رمانتیسم. فکر میکنم آنچه گفته شد بهخوبی روشن می سازد که این دو در کجا به هم میرسند – و شاید بهتر از آن روشن می سازد که کجا از هم دور می شوند. البته رمانتیک ها خود نیز به هر دو نکته واقف بودند؛ هر نقطهای که در آن به گوته نزدیک می شدند، برای ایشان سرچشمهٔ شوق و غرور بوده و بیشترِ آنان فقط شهامت آن را داشتند که با خضوع و خشوع به اختلافات خود با گوته اشاره کنند. برای همهٔ آنان، ویلهم مایستر تجربه ای تعیین کننده بود. با این حال فقط کارولین\* توانست تا به آخو به زندگی گوتهوار وفادار بماند، و فقط نوالیس شهامت آن را داشت که آشکارا خواهان ترک این نوع زندگی شود. او تنها کسی بود که برتری گوته را بر خود و دوستانش بهروشنی می دید: او دریافت که هو آنچه نزد آنان روش و اندیشهٔ صرف باقی می ماند، در دستان گوته به کنش بدل می شد؛ تلاش آنان برای رویارویی با مشکلانشان هرگز نتیجهای در بر نداشت مگر تأملاتی که خود مسئله ساز بودند، حال آنکه گوته بهراستی مشکلات را پشت سر می گذاشت؛ آنان می خواستند جهانی نو بیافرینند که در آن نبوغ – یا همان شاعر نابغهٔ عصر – بتواند خانه ای بیابد، در حالی که گوته خانهٔ خویش را در متن زندگی زمانه اش می یافت.

لیکن نوالیس با همان وضوح می دید که گوته برای یافتن این خانه ناچار از قدا کردن چه چیزی بود، و تمامی وجودش علیه این تصور، که این تنها رامحل ممکن است، به پا خاست. او نیز در خیال خود هماهنگی غایی و بلهم مایستر را غایت زندگی خویش می دانست، و با همان تیزبینی گوته می دید که چگونه این صفر از آغاز و در طی راه با انبوه خطرات همراه است. ولی نوالیس اعتقاد داشت که گوته در انتهای صفر خود بیش از حد لازم فقیر شده، زیرا با قیمت کمتری هم می شد به چنین هدفی رسید.

در اینجاست که گوته و رمانتیسم از هم جدا می شوند. هر دو جویای رسیدن به توازن میان نیروهای مخالف یکسانی بودند، ولی رمانتیسم خواهان توازنی بود که فشردگی و شدت و حدّت (intensity) هیچ نیرویی را از بین نیرد. فردگرایی رمانتیسم سفت و سخت تر، خودسوانه تر، آگاهانه تر و سازش ناپذیر تر از فردگرایی گوته بود، ولی رمانتیکها می خواستند تا یا تداوم این فردگرایی تا آخرین حد ممکن، به همان هماهنگی غایی [مشهود در ویلهم مایستر] دست یابند.

شعو، اخلاق رمانتیسم است و اخلاقیات، شعر آن. نوالیس زمانی گفت که اخلاق در گنه وجود خود، همان شعر است. فردریش شبلگل معتقد بود که هرگونه اصالت و خلاقیت خودانگیختهٔ راستین، از لحاظ اخلاقی فینفسه ارزشمند است. با اینحال قرار نبود که فردگرایی رمانتیکها به انزوای آنان منجر شود. به گفتهٔ نوالیس: وتفکر ما نوعی گفتگوست، احساس و عاطفهٔ ما نوعی همدردی. کلمات قصار و قطعات کوتاه مجلهٔ آتنائوم (Athenaeum) ـ که باید

<sup>»</sup> کارولین شلینگ Karoline Schelling (۱۷۶۳–۱۰۹۹) یکی از اعضای فعال جنبش رمانتیک آلمان که برای چند سالی نیز همسر ویلهم شلگل برادر بزرگ فردریش شلگل برد.

آن را بارزترین و از لحاظ غنایی حقیقیترین تجلی برنامهٔ رمانتیکها دانست – آفریدهٔ فردی واحد نبود؛ حتی در بسیاری موارد تشخیص هویت خالق اصلی ناممکن است. هدف رمانتیکها از نگارش این قطعات و کلمات قصار، تأکید نهادن بر جهات و خطوط مشترک اندیشهٔ خویش بود؛ گاهی اوقات ناسازگارترین تعبورات را در قالب قطعه ای کوتاه ترکیب می کردند، صرفاً بدین سبب که می خواستند تأثیری متجانس ایجادکنند و مانع آن شوند که حضور یک شخصیت واحد بیش از حد بارز شود.

رمانتیکها میخواستند فرهنگی نو بیافرینند، هنر را آموختنی سازند، و نبوغ را سازمان دهند. آنان انتظار داشتند تا این بار نیز – چون اعصار شکوهمند گذشتهٔ تاریخی – هر ارزش نو آفریده به مایملکی ثابت و همیشگی بدل گردد. آنان میخواستند که پیشرفت دیگر تابع تصادف نباشد، و به وضوح می دیدند که تنها پایه و بنیان ممکن برای استقرار چنین فرهنگی، هنری است برخاسته از ذهن و ماده و تکنیک. آنان میخواستند (هستی] خود را وقف هنر توکیب کلمات کنند، درست همان طور که زرگران اعصار کهن زندگی خود را صرف مطالعهٔ رگههای طلا می کردند. ولی آفرینش یک اثر هنری، حتی اثری کامل و بینقص، نمی توانست برای آنان هدفی غایی باشد؛ هر ازش واقعی ممکن نبود چیزی جز ایزاری برای پرورش ف شکل بخشی باشد. به گفتهٔ فردیش شلگل وبه مرتبهٔ خدایی رسیدن، انسان بودن، پرورش نفس میگر بیش است. این دیگر ربطی به «هنر برای هنو، دیداو، بلکه نوعی وحدت وجود شعری دهن بشر است. این دیگر ربطی به «هنر برای هنو» ندارد، بلکه نوعی وحدت وجود شعری فعن بشر است. این دیگر ربطی به «هنر برای هنو» ندارد، بلکه نوعی وحدت وجود شعری دهن بشر است. این دیگر ربطی به «هنر برای هنو» ندارد، بلکه نوعی وحدت وجود شعری

این همان رؤیای باستانی عصر طلایی است. اما عصر طلایی مورد نظر رمانتیک ها مبیّن فرار به گذشته و پناه جستن در آن نیست، گذشته ای که برای همیشه از دست رفته است و تنها گهگاه از خلال افسانه های زیبای قدیمی می توان نیم نگاهی بدان انداخت – عصر طلایی آنان هدف و غایتی است که رمیدن بدان وظیفة اصلی همگان است. این همان «گل آبی رنگی» است که شهسواران عاشق باید همه جا و در هر حال جستجویش کنند؛ همان تصویر رمانتیک اروپای قرون وسطی که معبود آنان است، و همان مسیحیتی که مشتاقانه بدان دل می سپارند. هیچ چیز دسترس ناپذیر نیست؛ بی تردید زمانی می دسد که «محال» امری ناشناخته خواهد بود. نوالیس می نویسد: «مردم شاعران را به اغراق و گزاف گویی متهم میکنند. ولی در نظر من، شاعران چنان که باید اغراق نمی کنند... آنان از نیروه ایی که در اختیار دارند و جهان هایی که متعلق به ایشان است، پی خبرند.» این است دلیل سرخوردگی او از و یلهم مایستر که به اعتقاد نوالیس، اساساً و ذاتاً اثری ضدشعری بود: «کاندید جدیدی که شعر را نشانه گرفته است.»

این گفتهٔ نوالیس به منزلهٔ صدور حکم اعدام کتاب بود، زیرا برای رمانتیک ها شعر مرکز کل جهان هستی بود. جهان بینی رمانتیسم اصیل ترین شکل و حدت و جود شعری است: همه چیز شعر است و شعر دیکی و همه چیزه است. هیچگاه و برای هیچکس واژهٔ وشاعره چنین سرشار از معنا، چنین مقدس و چنین فراگیر نبوده است که برای رمانتیک های آلمان. بی تردید در ادوار بعدی نیز بسیاری از مردمان و شاعران حاضر بودند قربانی ها و هدایای خویش را بر محواب شعر نثار کنند؛ ولی آنچه رمانتیسم را منحصر به فرد ساخت، گسترش آن به تمامی قلمرو زندگی بود. رمانتیسم نوعی پشت کردن به زندگی یا طرد نعمات آن نبود؛ به عکس، به نظر می رسید این کندن از چیزی باشد. غایت رمانتیسم را منحصر به فرد ساخت، گسترش آن به تمامی قلمرو زندگی مکتب معرف تنها راهی است که دستیابی به هدف را ممکن می سازد، بی آنکه مستلزم طرد و دل زندگی کنند. آنان، همراه با فیشته، از اهمیت و خویشتنه یا وخوده (900) سخن می گفتند و از این زندگی کنند. آنان، همراه با فیشته، از اهمیت و خویشتنه یا وخوده (900) سخن می گفتند و از این زندگی کنند. آنان، همراه با فیشته، از اهمیت و دو در آن مردمان بتوانند به معنای واقعی کلمه و چشمشان ارزش و اعتبار هر چیز تابع نقش آن در رشد و شکوفایی ایشان بود. به قول نوالیس: مما هنوز "من" نشده ایم. ولی می توانیم و باید "من" شویم، ما جواندهای "من" - شدنیم.ه شاعر و ما هنوز "من" نشده ایم. ولی می توانیم و باید "من" شویم، ما جواندهای "من" - شدنیم.ه شاعر خود نهنه دارد. ولی چرا چیز تابع نقش آن در رشد و شکوفایی ایشان بود. به قول نوالیس: دود نهنه دارد. ولی چرا چین است؟

عصری که مشتاق رسیدن به فرهنگ است، مرکز خود را فقط در هنر می یابد؛ هر چه حضور واقعی فرهنگ کمرنگ تر و فقدان آن بارزتر باشد، میل و عطش آدمی نیز نیرومندتر و تیزتر میشود. اما آنچه نزد رمانتیک ها مهم شمرده میشد ظرفیتی انفعالی برای تن سپردن به زندگی بود. هرچند که این مسئله هرگز به صورتی کاملاً آگاهانه بیان نشد، ولی پایه و بنیان فلسفة زندگی رمانتیک ها همین ظرفیت انفعالی در تجربهٔ زندگی بود. در نظر آنان هنر زیستن چیزی نبود مگر مهارتی نبوغ آمیز در تطبیق یافتن با همهٔ حوادث زندگی. آنان از هر چیز که سرنوشت پیش پایشان گذارد، به غایت سود بردند و آن را به مرتبهٔ امری ضروری ارتفاء دادند؛ سرنوشت را به امری شاعرانه بدل ساختند، بی آنکه بتوانند بدان شکل بخشند یا بر آن چیره شوند. راهی که آنان در پیش گرفتند فقط می توانست به ترکیب و آمیزش همهٔ دادهای واقعی، به هماهنگی زیبای

<sup>\*</sup> منظور نوالیس اشاره به حکایت طنزآمیز کاندید اثر ولتر است. این کتاب هجویهای است بر ضدلایینینس و نظریه او در باب عدل الهی. ناگفته پیداست که عبارت نوالیس معانی متعددی در خود نهفته دارد.

تصاویر زندگی منجر شود، و نه به تسلط بر زندگی.

لیکن این راه تنها گذرگاه ممکن برای تمنّا و اشتیاق ایشان بدان ترکیب شکو همند و حدت و کلیت بود. آنان خواهان نظم بودند، اما نظمی که می بایست همه چیز را در بر می گرفت، نظمی که برقراریش متضمن دست شستن از هیچ چیز نبود؛ آنان کوشیدند تا کمل جهان را به محوی در آغوش گیرند که از دل اتحاد همهٔ صداهای ناساز، سمفونی خوش آهنگی برخیزد. ترکیب چنین و حدتی با چنین کلیتی فقط در قلمرو شعر ممکن است، و همین امر سبب شد که شعر در نظر رمانتیک ها مرکز عالم هستی گردد. فقط شعر بود که می وانست امکانی طبیعی برای حل همه تناقضات و دستیابی به هماهنگی برتر فراهم آورد؛ فقط در قلمرو شعر بود که می شد با اندکی تغییر در میزان تأکید، جایگاه مناسب هر چیز و هر کس را به سادگی معین ساخت. در شعر هر زیستن مورد نظر رمانتیک ما در خود و برای خود از شمند باشد. تبدیل شعر به کنش، این همان هنر ولی هیچ چیز نمی تواند در خود و برای خود از شمند باشد. تبدیل شعر به کنش، این همان هنر ایستن مورد نظر رمانتیکها بود؛ آنان ژرف ترین و درونی ترین قوانین هنر شعر و شاعری را به احکامی برای زندگی بدل کردند.

آنجا که همه چیز به درستی فهمیده و عمیقاً زیسته می شود، تنافضی نیز در کار نیست. رمانتیکها صرفنظر از دیگر مقاصدی که به ظاهر دنبال می کردند، همواره در جستجوی "من خویش بودند. ضربان و آهنگ این جستجو دوستی ها و وصلت های بسیاری به بار آورد، ولی هرگز به یک جهتگیری مشخص و واحد نینجامید. ریشهٔ همهٔ توافقات و اختلافات ایشان، فقط به کلمات ختم می شد؛ حتی عقایدشان نیز در بهترین حالت صرفاً راه هایی به سوی ارزش های راستین بودند ـ تجلیاتِ عموماً ناقص و سرهم بندی شدهٔ احساساتی گنگ که برای شکل گرفتن هنوز خام و نارس بودند. نوعی حس هماهنگی با ضربان و نبض زمانه و نوعی ذوق و آداب دانی اجتماعی (که هر دو نیز معنایی واحد دارند) \* عواملی بودند که همهٔ ناسازگاری های حل نشده را معنوز خام و نارس بودند. نوعی حس هماهنگی با ضربان و نبض زمانه و نوعی ذوق و آداب دانی معروز خام و نارس بودند. نوعی حس هماهنگی با ضربان و نبض زمانه و نوعی ذوق و آداب دانی معروز خام و نارس بودند. نوعی حس هماهنگی با ضربان و نبض زمانه و نوعی ذوق و آداب دانی محو کردند. اگر گوته به موقع دخالت نکرده بود، برادران شلگل دو متن کاملاً ناسازگاری بعنی ها بنز و یدرپورست (Hoinz Widerporst) اثر شلینگ و سرزمین مسیحیت (Christendom) به موجب جدایی افراد شود، زیرا از دید رمانتیکها ارزش حیاتی (وانست استوادات نمی توانست موجب جدایی افراد شود، زیرا از دید رمانتیکها ارزش حیاتی (وانو در این ایمازدات نمی توانست موجب جدایی افراد شود، زیرا از دید رمانتیکها ارزش حیاتی (وانه و نو می گرفتاد تمی توانست

• واژهٔ tact به معتای مهارت، سلیفه، آدابدانی و... در موسیقی به معنای ضرب و ریشم است. ...م.

طنزآمیز روبهرو میشد، ولی در همانحال به منزلهٔ اقدامی نمادین مورد تأیید قرار میگرفت و اگر سزاوارش بود به دین و آیینی جدید بدل میشد.

خودپرستی رمانتیکها رنگ و بویی شدیداً اجتماعی داشت و با احساسات جمعی آمیخته بود. آنان امید داشتند که تحقق و شکوفایی ناب شخصیت فردی، در نهایت به نیزدیکی و همیستگی واقعی آدمیان بینجامد. آنان رستگاری و نجات خود از تنهایی و آشوب را در گرو همین شکوفایی میدانستند و اعتقاد ژرف داشتند که شیوهٔ نگارش خودسرانه و سازشناپذیر آنان، رابطه و مراودة درست و لازم ميان نويسنده و خواننده را ايجاد خواهد كرد و ضامن محبوبیت آنان در میان مردمان خواهد بود، محبوبیتی که یکی از والاترین اهداف همهٔ رمانتیکها بود. رمانتیکها بهوضوح میدیدند که فقدان چنین مراودهای تنها عاملی است که بالندكي پرشكوه نيروها و قرايح فردي را كه مشخصة بارز عصر و زمانة آنهاست از رسيدن به کمال واقعی و ثمربخشی فرهنگی باز میدارد. آرزوی آنان پرورش و بسط چنین مراودمای از درون محفل کوچک و بستهٔ خویش بود، و در محدودهٔ این محفل و برای چند سالی آرزویشان برآورده شد. تا زمانی که به نظر میرسید کاروان بزرگ آنان در مسیر شاهراهی واحد به سفر خود ادامه میدهد، هر چند که اعضای کاروان از جهت هایی بس گوناگون می آمدند و رامهایی بس المتفاوت را دنبال میکردند، بهتر آن بود که هرگونه انحراف و واگرایی را اماری صرفاً ظاهری بهشمار آورند و فقط برای وجوه مشترک خویش اهمیت قائل شوند. زیرا اتحاد و هماهنگی فعلی ایشان چیزی نبود مگر پیشدرآمد سادهٔ هماهنگی حقیقی تر و بزرگ تری که در پیش روی بود. با این همه، کافی بود شمار معدودی از ارزشها در اذهان ننی چند از آنان اندکی جابهجا شود تا این اتحادیه، به کلی فرو پاشد و هماهنگی و همنوایی به همهمهٔ گوشخراش اصوات ناجور بدل شود.

قیمت هنر زیستن به سبک رمانتیک، نوعی کنارهگیری ظاهراً عمدی از زندگی بود، ولی آگاهی از این امر فقط به رویهٔ سطحی زندگی و به قلمرو روان شناسی محدود می شد. رمانتیک ها خود هرگز سرشت باطنی این کناره گیری و پیچیدگی ذاتی آن را درک نکردند، و از این رو رمز این کناره گیری ناگشوده باقی ماند و هیچ نیروی آزادیبخشی از بطن آن برنخاست. واقعیت ملموس زندگی در برابر چشم ایشان ناپدید شد و جای خود را به واقعیتی دیگر بخشید: واقعیت شعره واقعیت نفس ناب درونی. آنان جهانی متجانس و ارگانیک آفریدند که از درون و حدت و انسجام یافته بود، و سپس آن را با جهان واقعی یکی شمر دند. بدین تر تیب جهان آنان خصلتی فرشته گون یافت، جهانی معلق میان آسمان و زمین که با پر توکی اثیری می درخشید؛ ولی نتیجه این کار، از

دست رفتن آن تنش خوفناکی بود که همواره میان شعر و زندگی برقرار است و سرچشمهٔ قدرتهای واقعی و خلاق هر دو آنهاست. رمانتیکها حتی به دنبال این تنش نیز نگشتند، بلکه در پرواز سبکسوانه و قهرمانانهٔ خویش به سوی ملکوت، آن را به سادگی جا گذاشتند و از یاد بردند، شاید دیگر از وجود آن نیز بیخبر بودند. تنها از این طریق می توانستند به کلیت موردنظر دست پابند، ولی همین امر نیز تشخیص محدودیتهای آن را برایشان ناممکن میساخت. برای مردانی که زندگی را تا به آخر و انتهای آن میزیند، این محدودیتها بیانگر جوهر تراژدی است، ولی از دید رمانتیکها این محدودیتها نه نوعی تراژدی بودند و نه راهایی برای حرکت به مبوی کلیتی\* اصیل و واقعی که قدرت و عظمت آن دقیقاً در این حقیقت نهفته است که اشیاء و امور نامتجانس را مجزا نگه میدارد و جهان را بهصورتی جدید و منسجم لایهبندی میکند، تا در نهایت جهانی مستقل از واقعیت [موجود] دست یابد. اما برای رمانتیکها این محدودیتها حاکی از نوعی سقوط و تلاشی بود، نوعی بیداری از رؤیایی زیبا و پار تب و تاب، پایانی سودایی و بیبهره از غنایم که وعدهٔ آغازی نو را نیز در بر نداشت. از آنجا که جهان واقعی را با دنیایی که در خیال خود ساخته بودند یکی میشمردند، در هیچ کجا نمیتوانستند به مرز یا خطکشی روشنی دست پابند؛ و به همین دلیل بر این باور بودند که می توان بدون طرد یا دست شستن از چیزی به کنش پرداخت، و یا آنکه می توان در چارچوب واقعیت و در متن زندگی واقعی شعر سرود. حال آنکه هر کنشی، هر عمل و هرگونه خلاقیتی نوعی تحدید است. انجام هیچ کنشی بدون دست شستن از چیزی ممکن نیست، و هر آن کس که به کنش می پردازد هرگز نمي تواند مالک کليت [يا صاحب همه چيز ] باشد. به همين دليل بود که زمين زير پايشان بهطرزي تقريباً نامحسوس فرو ريخت و بناهاي رفيع و پرشكوه آنان رفته رفته به كاخهاي پوشالي بدل گشت و دست آخر نیز دود شد و بر باد رفت. رؤیای پیشروی دوشادوش یکدیگر نیز نقش بر آب شد. و چند سال بعد به سختی میشد یکی از آنان را یافت که قادر به فهم زبان یکی دیگر از همقطاران سابقش باشد. و در نهایت عمیق ترین و مهم ترین رؤیای آنان، یعنی امید به تحقق فرهنگ موعود، نیز به همین سرنوشت دچار شد. ولی اکنون همگی آنان مزهٔ شیرین و نشئه آور تعلق به جمع را چشید. بودند و دیگر نمیتوانستند به صعود خود از طریق راههای مجزا و منزوی ادامه دهند. بسیاری به مقلدان جوانی بر باد رفتهٔ خویش بدل شدنده برخی، خسته و فرسوده از جستجوی بیحاصل برای دین و آیینی نبو و چشماننداز تیره و تبار هرج و مرج

» نوکاچ واژهٔ cuwr را به کار میبرد که به معنای کلپات یا مجموعه آثار یک نویسنده است. - م.

روزافزون ــ چشماندازی که صرفاً میل آنان به نظم را تشدید میکود ــ تسلیم سرنوشت شده، به آبهای آرام دین و آیین کهن بازگشتند. و به این ترتیب بود که مردانی که زمانی میخواستند جهان را دگرگون سازند و آن را سراپا از نو بیافرینند، به تازه کیشانی مؤمن و متقی بدل شدند. با این همه «در کل ماجرا هنوز هم چیزی بیمارگونه وجود داشت.»

۴

تا به اینجا از نوالیس سخن نگفته ایم، و با این حال در سراسر این نوشته، او موضوع اصلی و مرکزی ما بوده است. این جوانک ظریف که تقدیرش مرگی زودرس بود، بیش از همگان بر اهمیت منحصر به فرد اهداف غایی تأکید میگذاشت؛ هیچ کس به اندازه او در معرض خطرات زندگی به سبک رمانتیک قرار نداشت ــو با این حال، او تنها فرد از جمع نظریه پردازان و خبرگان هنر زیستن بود که توانست حیات کوتاه خود را با هماهنگی و همنوایی قرین سازد. دیگران، هر یک، با مشاهدهٔ مغاکی که حتی در آفتایی ترین روزها پیش پایشان گشوده می شد، گیچ و منگ شدند و یکی پس از دیگری از اوج به درون این مغاک در ظنیدند؛ تنها نوالیس بود که توانست از دل این خطر همیشه حاضر، نیرویی حیات بخش را به چنگ آورد. در مقایسه با دیگران، خطری که او را تهدید می کرد خشن تر و ملموس تر بود، با این حال، نوالیس توانست به رغم این امر (یا شاید دقیقاً به سبب آن) بیشترین نیروی حیاتی ممکن را از کام آن خطر بیرون کشد.

خطری که او را تهدید می کرد، واقعیت مرگ بود ... مرگ خود و مرگ عزیزان و جانانش. طرح زندگی او فقط می توانست به یک شکل تحقق یابد: کشف قوافی مناسب برای تک تک این مرگ ها در متن شعری که همان زندگیش بود، و جای دادن هماهنگ زندگیش، به مثابهٔ واقعیتی انکارتاپذیر، در فاصلهٔ میان این مرگ ها. زندگی کردن به نحوی که مرگ، نه چونان وقفه و گسست، که در پاسخ به اشارتی فرا رسد. اما تحقق این امر در گرو آن بود که همهٔ کارهای وی، بنا بر زیبایی و قوانین درونی خود، برای همیشه قطعاتی پراکنده باقی بمانند. زنده ماندن پس از مرگ معشوق، ولی به نحوی که نغمهٔ دل دردمندش هرگز به تمامی خاموش نشود، و این مرگ خود به مبدا جدیدی برای اندازه گیری زمان بدل شود؛ به طریقی که مرگ حتمی خودش با مرگ معشوقش پیوندی درونی و ژرف یابد و آن عمر کو تاهی که در میان این دو مرگ جای گرفته بوده به رغم این همه، سرشار از تجارب زنده و پویا باشد.

گرایشهای ذاتی رمانتیسم در وجود نوالیس به *عالیترین* شکلی متجلی میشود. رمانتیسم

همواره آگاهانه از تأیید و تشخیص تراژدی به منزلهٔ شکل زندگی، سر باز زده است (ولی البته، آن را به منزلهٔ شکل آفرینش ادبی تأیید کرده است). والاترین آرزوی رمانتیسم آن بود که تراژدی را به کل از صحنهٔ جهان محو سازد، و موقعیتهای تراژیک را به صورتی غیرتراژیک حل و فصل کند. در این صورد نیز، زندگی نوالیس رمانتیک تر از همه بود: تقدیرش همواره او را در موقعیتهایی قرار می داد که برای دیگران حاصلی جز رنج و مرارت یا سرمستی و جذبهٔ تراژیک در پی نداشت، لیکن تماس دستان او هر چیز را به طلا مبدل می ساخت و هر آنچه بر سر راهش قرار میگرفت، خواه ناخواه، بر غنا و ثروتش می افزود. همواره با درد رو در رو بود و بارها و بارها تا اعماق یأس و پریشانی سقوط کرد، با این همه، می خندید و شاد بود.

فردریش شلگل جوان نخستین گفتگوی خود با نوالیس را تحریر کرد. در آن زمان هر دو بیست سال داشتند. نوالیس با حرارت و شوقی پر تب و تاب اعلام داشت که ددر جهان هیچ شرّی وجود ندارد، همه چیز ما را به سوی عصر طلایی دیگری سوق می دهد. و سالها بعد، در پایان زندگیش، قهرمان تنها ژمان نوالیس همین احساس را با کلماتی دیگر بیان کرد: دسرنوشت و جان چیزی نیستند مگر نام های متفاوت مفهومی واحد.

ضربات سرنوشت، بارها و بارها، با خشونت و بیرحمی بر او وارد شد. اما او همه چیز را تسلیم سرنوشت کرد و غنی تر از پیش، زندگی خویش را ادامه داد. پس از یک جوانی پرالتهاب، چنین بهنظر میرسید که قرار است همهٔ رؤیاهایش در وجود دختری جوان به واقعیت بدل شود؟ دختر جان باخت و برای نوالیس چیزی باقی نماند مگر این اعتقاد که او نیز بهزودی به سرنوشت معشوق خویش دچار خواهد شد. نه در فکر خودکشی بود و نه در انتظار دق کردن از غصه؟ اعتقادی راسخ داشت که میتواند با آرامش و وقار خود را وقف فرصت بازماند، از حیاتش کند، فرصتی که بی تردید چندان نمی پایید. می خواست بمیرد، و بی شک ارادهاش آنقدر قوی بود که مرگ را فرا خواند و رسیدنش را فرمان دهد.

ولی به عوض مرگ، این زندگی بود که آمد و بر سر راهش ایستاد. زندگی اشعاری هخوز نانوشته را بر او عیان ساخت، اشعاری درخشان و توفنده و بلندپرواز؛ راههایی تابناک که از کل [دستاورد] گوته نیز فراتر می رفتند، زندگی عجایب بی شمار علوم جدید را پیش رویش گسترد، علومی که دورنمای آنها تا افقهای نامتناهی ادامه می یافت، و نیروهای نهفته در آنها می رفت تا دنیاهایی جدید بیافریند. زندگی او را به جنهان عمل رهنمون شد و وی به ناچار تصدیق کرد که در دستانش هیچ چیز خشک و سترون نخواهد ماند و به محض نزدیک شدن او همه چیز به هماهنگی خواهد رسید؛ حتی زندگی حقیر یک کارمند دولت نیز به آواز فتح و پیروزی بدل گردید. با این حال، او هنوز هم خواهان مرگ بود.

اما زندگی حتی این هدیه را نیز از او دریغ کرد، و یگانه تقاضای او از سرنوشت برآورد، نشد. به عوض آن، زندگی سعادت و عشقی نو بدو ارزانی داشت \_ عشق به زنی که از نخستین و تنها معشوقش برتر بود؛ ولی او این هدیه را نمی پذیرفت. فقط می خواست بر سر عهد و پیمان خویش باقی بماند. اما در پایان کار به ناچار دست از مقاومت برداشت. باز هم به زندگی پیوست، همو که کمی پیشتر مشتاق فرا رسیدن مرگ بود. او همیشه میگفت برای آدمی هیچ چیز محال نیست، ولیکن خود در واقع فقط خواستار یک چیز بود \_ دستیابی به متضاد آنچه می خواست. حتی وقتی بنای زندگیش به کل فرو ریخت، چیزی در درونش نشکست؛ با همان عزم و آرامشی به استقبال سعادت رفت که پیش از آن در طلب مرگ نشان داده بود.

و سرانجام، هنگامی که دستش را به سوی زندگی دراز کرد، هنگامی که سرانجام بر کیش ستایش از مرگ غالب شد، هم در آن لحظه منجی موعودش ظهور کرد: مرگ، که تنها اندک زمانی پیشتر می توانست نقطهٔ اوج پُر سرور زندگیش باشد، به ناگاه نوایی ناساز سر داد و طومار حیاتش را در هم پیچید. ولی حتی در این زمان نیز نحوهٔ درگذشتش بایستهٔ او بود. دوستانش باور نمی کردند که مرگ این چنین بدو نزدیک باشد؛ بعدها، همگی بر آن شدند که نوالیس حتی تصورش را هم نمی کرد که پایان کارش نزدیک است. ولیکن او برنامهٔ جدیدی برای دورهٔ احتصار خویش تدوین کرد؛ از هر آنچه انجامش به صورت کامل یا با شدت و حدتی مطلق برای بیماری چون او ممکن نبود پرهیز کرد، و تنها برای خواسته هایی زیست که بیماریش به واقع می توانست در تحقق آن ها مؤثر باشد. یک بار نوشت: وبی شک بیماری و مرض مهم ترین موضوع برای بشریت است.. دانش ما از هنر استفادهٔ مطلوب از آن، هنوز بسی ناقص است. و زرگانی خود پرداخت: بشریت است.. دانش ما از هنر استفادهٔ مطلوب از آن، هنوز بسی ناقص است. و دریامی خود پرداخت: ماه پیش از مرگش برای دوست خویش تیک (Tieck) نوشت، به توصیف زندگانی خود پرداخت: هم ماه پیش از مرگش برای دوست خویش تیک (یات آرام بودهام، و فردریش شلگل که به منگام مرگ نوالیس در کنار بستر وی حضور داشت از قانه های آرام بودهام، و فردریش شلگل که به منگام مرگ نوالیس در کنار بستر وی حضور داشت از قانی میماز می موم ترین مروضوع برای دست به میش از مرگش برای دوست خویش تیک (یات از آنه منوز بسی ناقص است. و در نامه ای که چند

٥

نوالیس یگانه شاعر حقیقی مکتب رمانتیک است. تنها در اوست که جان رمانتیسم به تمامی به آوازی شاعرانه بدل میشود، و فقط اوست که چیزی جز جان را بیان نمیکند. دیگران، اگر

بنوان شاعر نامیدشان، صرفاً شاعرانی رمانتیک بودند؛ رمانتیسم دستمایههای جدیدی برایشان فراهم آورد و جهت تحول هنری آنان را دگرگون یا غنی ساخت، ولی آنان حتی پیش از آنکه بر احساسات رمانتیکِ باطنی خویش صحه گذارند، شاعر بودند و پس از گسست تمام و کمال از رمانتيسم نيز شاعر باقي ماندند. كار و هنر نواليس كلي يكپارچه و تقسيمناپذير را تشكيل میدهد \_این عبارتی مبتذل و کلیشهای است، ولی برای بیان مطلب چارهای جز استفاده از آن نیست \_ و در مقام چنین کلیتی، آثار او نمادی از کل مکتب رمانتیسم است. گویی شعر رمانتیک، پس از سیر و سلوک بیفایدهٔ خود در قلمرو زندگی و گمراهی و پریشانی ناشی از آن، بار دیگر به شعری ناب و اصیل بدل گردید و زندگانی نوالیس موجب رستگاری آن شد. در آثار او همهٔ رهیافتهای آزمایشی رمانتیسم، در حد رهیافت صرف باقی ماند؛ میل رمانتیکِ رسیدن به وحدت و یگانگی، میلی که همواره، به ضرورت، گسسته و پراکنده باقی ماند، در هیچ کجا چنان پارهپاره نبود که در [وجود] نوالیس، شاعری که درست در لحظهٔ شروع آفرینش آثار واقعی خویش ناچار شد به مرگ تن در دهد. با این حال، او تنهاکسی بودکه زندگیش چیزی بیش از تلی از خردهپارههای پر زرق و برق بر جاگذاشت، تلّی که همواره می توان معدودی قطعات زیبا و باشکوه را در آن یافت و با شگفتی در باب بنایی که این قطعات زمانی جزئی از آن بودهاند. به تعمق پرداخت. همهٔ راههای نوالیس به هدفی ختم شد و همهٔ پرسشهایش پاسخی یافت. تک تک اشباح و سراب های رمانتیسم در وجود او به واقعیتی ملموس بدل شد، و تنها او بود که در برابر اشارات وسوسه آمیز سراب های رمانتیسم مقاومت کرد و در دام شنزارهای باتلاقی گرفتار نشد؛ چشمان او هر سرابی را همچون برکهای شاداب میدیدو سالهایش به او اجازه مىداد به سمت آن پرواز كند. سرنوشت او تلختر و بسيرحمتر از همگان بلود، ولى فيقط او توانست از دل پریشانیها و تلاطمات زندگیش نیرویی برای رشد و شکوفایی بهدست آورد. از میان همهٔ زائران رمانتیکی که طالب سروری بر زندگی و سرنوشت خویش بودند، او یگانه هنرمند واقعی هنر زیستن بود.

با این حال، حتی او نیز پاسخی برای پرسش خویش دریافت نکرد؛ او پرسش خویش را از زندگی پرسید، و از مرگ پاسخ گرفت. نغمه خوانی در ستایش از مرگ، شاید حتی چیزی بیشتر و بزرگتر از نغمه خوانی در ستایش از زندگی است؛ اما این نفمه ها آن گنجی نبود که رمانتیک ها در طلبش خانه و کاشانهٔ خویش را ترک کردند.

تواژدی رمانتیسم آن بود که تنها زندگی نوالیس میتوانست به شعر بدل شود. پیروزی او به مثابهٔ حکم مرگ کل مکتب رمانتیک بود. همهٔ آنچه رمانتیکها خواهان تسخیرش بودند، فقط برای مرگی زیبا کفایت میکرد و بس. فلسفهٔ زندگی آنان جز فلسفهٔ مرگ نبود و هنر زیستن آنان جز هنر مردن. رمانتیکها کوشیدند تا تمامی جهان را در آغوش گیرند، و همین کار آنان را اسیر و بندهٔ سرنوشت ساخت. شاید عظمت و کمالی که نوالیس امروزه در چشم ما دارد، فقط از این حقیقت ناشی میشود که او بندگیِ اربابی شکست ناپذیر را به جان خرید.

14.4

مأخذ:

Georg Lukecs, "On the Romantic Philosophy of Life" in Soul and Form, Trans. Anna Bostock, MIT, 1974.

.

رمانتیسم در ادبیات

نوشتة رنه ولک ترجمة اميرحسين رنجپر

اصطلاح درمانتیک، در نیمهٔ دوم قرن هفدهم در انگلستان و فرانسه به وجود آمد. معنای این اصطلاح در عبارت وچونان در رمانس ها، (as in romances)، یعنی رمانس های قرون و سطایی یا حماسه های آریوستو و تاسو، بیانگر رمانس های پراکنده ای است با مایه هایی از حادثه و دسیسه که سکودری (Scudény) و لاکالپرند (La Calprenède) در فرانسه تصنیف کردند. این اصطلاح در اصل اصطلاح تحقیر آمیزی بود برای هر چیز وغیر واقعی، و عجیب و غریب، و خیالی اغراق آمیزه یا واحساساتی، این اصطلاح در پی تمهیدات استماری که طی قرن هجدهم کاربود فراوانی پیدا کرد به مناظر و چشم اندازهای طبیعی نیز اطلاق گردید. [و بعد] اصطلاحی شد برای هر چیز جالب و بدیع که یا گویای صفا و سادگی روستایی بود یا برعکس به طبیعتی و حشی و بی نظم اشاره داشت. به تازگی فرانسوا ژوس (François Jost) تاریخ پیچیده و بغرنج این اصطلاح را با تمام و سعت و انشعاباتش به طور کامل بررسی کرده است (۱۹۹۸).

اما این اصطلاح در سراسر تاریخ آغازین خود، ارجاع ادبی آشکار به رمانسهای قرون وسطایی و اشعار حماسی آریوستو و تاسو را حفظ کرد، رمانسهایی که منشأ موضوعات و نیز «شگردهای» آنان بود. اصطلاح «رمانتیک» با این معنی در سال ۱۶۶۹ در فرانسه و در ۱۶۷۴ در انگلستان پدیدار شد.<sup>۱</sup> توماس وارتون (Thomas Warton) در مقدمهای که با عنوان «منشأ ادبیات دامتانی رمانتیک در اروپاه بر اثر خویش تاریخ شعر انگلیسی (۱۷۷۴) نوشت، اصطلاح

ورمانتیک» را به همین معنا تعبیر کرد.

در آثار و نوشتههای وارتون و بسیاری از معاصران او دلالتی فلسفی وجود دارد مبنی بر تقابل بین این ادبیات ورمانتیکه، اعم از قرون و سطایی و رنسانس، و کل سنت ادبی که از عهد باستان کلامیک به یادگار رسیده است. در همهجا از شیوهٔ نگارش و هشگردهای آریوستو و تاصو در برابر اتهامات نقد ادبی نو کلامیک دفاع می شود، آن هم به یاری براهینی که از آشار مدافعان آریوستو و تاصو در عصر رنسانس نشأت می گیرند. تلاش می شود تا گرایش و علاقه به این نوع ادبیات داستانی ورمانتیک و تاسازگاری آن با معیارها و قواعد کلامیک توجیه شود. دوگانگی نهفته در این بحث با دیگر تقابل های متعارف قرن هجدهم شباهت دارد: تقابل بین قدما و متجددان، بین شعر تصنعی و شعر مردمی، بین شعر وطبیعی و شکسپیر که با قاعده و قانون محدود نشده و تراژدی کلامیک و شعر مردمی، بین شعر وطبیعی شکسپیر که با قاعده و قانون محدود نشده و تراژدی کلامیک و شعر مردمی بین شعر وطبیعی شکسپیر که با قاعده و قانون محدود نشده و تراژدی کلامیک و شعر مردمی بین شعر وطبیعی شکسپیر که با قاعده و قانون محدود نشده و تراژدی کلامیک و معار می نین گریم و کلامیک دارد. اسو بهعنوان کسی یاد می کند که ووضع و حالتی بین گرتیک و کلامیک دارد. او [منظومهٔ ] ملکه پریان (Feorle Queene) را یک اثر گوتیک می داند و و به یک شعر کلامیک. و ارتون کمدی پریان (Forter Queene) را یک اثر گوتیک می داند و منه یک شعر کلامیک. و از تون کمدی پریان (میکانی داری ترکیب شگفتانگیز خیالپروری رمانتیک و کلامیک، می نامد.

در اینجاست که، شاید برای اولین بار، این دو واژهٔ مشهور در کنار هم قرار میگیرند، هرچند که احتمالاً وارتون فقط قصد داشته که بگوید دانته اسطورههای کالاسیک و دستمایههای ادبیات شهسواری را با هم به کار برده است.

این نحوه از کاربرد اصطلاح ورمانتیک، به آلمان سرایت کرد. در سال ۱۷۶۶ هاینریش ویلهلم گرستن برگ (H. W. Gerstenberg) ملاحظ*اتی بر ملکه پریان* اثر وارتون را نقد کرد و یوهان گوتفرید هردر نیز دانش و معلومات و واژگان وارتون و معاصران انگلیسی او را در آثار خود به کار گرفت. او گهگاه بین ذوق ورمانتیک، (شهسواری) و ذوق «گوتیک» (نوردیک) تمایز میگذاشت، اما در آثارش اغلب واژههای وگوتیک» و ورمانتیک، بهجای همدیگر می آمدند و اصولاً به همین صورت به کار می رفتند. این طرز استفاده از اصطلاح بعدها به نخستین کتاب راهنمای تاریخ عمومی ادبیات نیز سرایت کرد: به تاریخ ادبیات اثر آیش هورن (Friedrich Bouterwell) و به شعر و مخزوری از اوانخر قرن سیزدهم (۵–۱۸ – ۱۰۱) که به ادبیات ایتالیا و اسپانیا اختصاص داشت. در این اثر اصطلاح ورمانتیک» در همهٔ ترکیبات به کار می رود: سبک، سیاق، داشت. در این اثر اصطلاح ورمانتیک و در همهٔ ترکیبات به کار می رود: سبک، سیاق، شخصیتهای داستانی و اشعار همگی رمانتیک و در همهٔ ترکیبات به می رود: سبک، سیاق، یوای اشاره به دوران قرون وسطی اصطلاح رمانتیک قدیم (attromantisch) را به کار می برد و برای اشاره به آنچه ما عهد رنسانس می نامیم از اصطلاح رمانتیک جدید (neuromantisch) استفاده میکند. این نحوهٔ کاربرد اصطلاح، گذشته از گسترش روزافزون طیف معنا، در اساس با نحوهٔ کاربرد وارتون یکسان است: چنانکه نه تنها ادبیات قرون وصطی و آریستو و تاسو، بلکه شکسپیر، سروانتس و کالدرون نیز درمانتیک، نامیده می شوند. اکنون اصطلاح دادبیات رمانتیک فقط یعنی کل اشعار نوشته شده در آن سنتی که با اشعار ملهم از ادبیات کلاسیک عهد باستان متفاوت است. این برداشت تباریخی وسیع بعدها با معنای جدیدی درآمیخت: معنایی متفاوت است. این برداشت تباریخی وسیع بعدها با معنای جدیدی درآمیخت: معنایی نوع شناختی (Typologica) که بر تقابل بین «کلاسیک» و درمانتیک» میتنی است، تقابلی که نوع شناختی (ایجاد کردند. گوته در گفتگویی با اکرمان در تاریخ ۲۱ مارس ۱۸۳۰ میگوید که شیلر بین دساده (وایت دقیقی نیست. کتاب شیلر به نام در باب شعر ساده و احساساتی، بیانی بازنامیدند. اما این روایت دقیقی نیست. کتاب شیلر به نام در باب شعر ساده و احساساتی، بیانی بود از گونهای نوع شنامی سبکهاکه بر رویگردانی فریدریش شلگل از هلیسم اولیه ش به سوی مدرنیسم اثر گذاشت. ۲ اما تقابل موردنظر شیلر با تقابلی که شلگلها بدان اعتقاد داشتند مدرنیسم اثر گذاشت. ۲ اما تقابل موردنظر شیلر به ام در باب شعر ساده و احساساتی، بیانی بازنامیدند. اما این روایت دقیقی نیست. کتاب شیلر به نام در باب شعر ساده و احساساتی، بیانی بازنامیدند. اما دین روایت دقیقی نیست. کتاب شیلر به نام در باب شعر ساده و احساساتی، بیانی مدرنیسم اثر گذاشت. ۲ اما تقابل موردنظر شیلر با تقابلی که شلگل از هلیسم اولیه ش به سوی

شلگلها و متحدان بسیار نزدیک آنها به کاربرد دقیق این اصطلاحات بسیار توجه داشتند." اما اگر به تاریخ واژهٔ «رمانتیک» از دبدگاهی وسیع و اروپایی نگاه کتیم، آنگاه متوجه می شویم که بسیاری از این کاربردها را باید به تمامی نامتعارف بدانیم، چرا که هیچ تأثیری بر تاریخچهٔ بعدی این اصطلاح نداشتهاند و حتی در مورد مؤثر ترین و بانفوذترین بیانیهٔ رمانتیسم که آگرست و یلهلم شلگل در درسنامه هایی در بارهٔ هنر و ادبیات دراماتیک (۱۱-۱۹۰۸) صورت بندی کرد نیز تعیین کننده نبودند، بیانیه ای که به حق دپیام رمانتیسم آلمانی به اروپاه نامیده شده است.

اصطلاحات رمانتیک و پیرو یا طرفدار رمانتیک (Romantiker) را بهظاهر نُوالیس در ۹۹-۱۷۹۸ جعل کرد. امّا از نظر نُوالیس پیرو یا طرفدار رمانتیک کسی است که رمانس و قصههای جن و پری باب طبع خودش را مینویسد، و در این معنا رمانتیک مترادفی است برای هنر رمان<sup>۲</sup> (Roman Kunst). قطعهٔ معروف فریدریش شلگل در شمارهٔ ۱۱۶ [مجلهٔ ادبی] آتنانوم<sup>۷</sup> (Athenaeum, 1798) نیز که «شعر رمانتیک» را به «شعر جهانی مترقی» تعریف میکند، صفت رمانتیک را با این نوع داستان رمانتیک مربوط می سازد. امّا بعدها در وگفتگو در بارهٔ شعر» (۱۸۰۰) این اصطلاح معنای انضمامی تاریخیاش را بازمییابد: شکسپیر بنیانگذار درام رمانتیک شناخته میشود و مضامین رمانتیک نیز در سروانتس و در شعر ایتالیایی یافت میگردد، در عصر شهسواران، عشق و قصههای جن و پری، عصری که موضوع و لفظ رمانتیک از دل آن برخاست. فریدریش شلگل در این هنگام، از آنجا که داستانهای ژان پل<sup>\*</sup> (Jean Paul) را به عنوان دتنها محصول رمانتیک عصری غیر رمانتیک، برمیگزیند، زمانهٔ خود را رمانتیک نمی داند. او نیز این اصطلاح را به عنوان عنصر هرگونه شعر و شاعری به نحوی مبهم و اغراق آمیز به کار می برد و ادعا میکند که کل شعر و شاعری باید رمانتیک باشد.<sup>\*</sup>

اما توصیفها و اظهارنظرهایی که هم در آلمان و هم در خارج از آلمان نفوذ و اعتبار داشتند، از آنِ برادر بزرگتر یعنی آگوست و یلهلم شلگل بود. او در درسنامههایی در بارهٔ زیباشناسی که در ۱۷۹۸ در دانشگاه ینا (Jona) ایراد شد، تقابل کلاسیک و رمانتیک را تصریح نمی کند، امّا در بحث مفصل از انواع جدید، به طور ضمنی به آن اشاره می کند، انواعی که داستان رمانتیک را نیز شامل می گردد و در دشاه کارکامل هنر عالی رمانتیک، مانند دن کیشوت، درام رمانتیک شکسپیر، کالدرون و گوته، و نیز شعر عامیانهٔ رمانس های اسپانیایی و تصنیف های اسکاتلندی به اوج می رسد.<sup>۱۰</sup>

شلگل در درمنامههای برلین که در فاصلهٔ سالهای ۲–۱۰۸۱ ایراد کرد (این درمنامهها تا ۱۸۸۴ متنشر نشدند) تقابل بین کلاسیک و رمانتیک را به صورت تقابل بین شعو عهد باستان و شعر نوین مطرح ساخت و رمانتیک را با دیدگاه مترقی و مسیحی مرتبط دانست. او طرح نگارش یک تاریخ ادبیات رمانتیک را آماده کرد که با بحثی از اساطیر قرون و سطی آغاز می شد و با مروری بر شعر ایتالیایی مربوط به دورانی که امروزه رنسانس می نامیم به پایان می رسید. او دانته، پترارک و بوکاچیو را بنیانگذاران ادبیات نوین رمانتیک نامید، هر چند می دانست که آنها مشتاق حفظ قرمهای عهد باستان در ماخت و ترکیب آثار خود نبودند. اصطلاح «رمانتیک» اشعار قهرمانی آلمانی نظیر نیبلونگن (Nibbiungen)<sup>\*\*</sup> و مجموعههایی چون حلقهٔ آرتور<sup>\*\*</sup> و رمانسهای شارلمانی و همچنین ادبیات اسپانیایی از السید <sup>\*\*</sup> گرفته تا د<sup>ن</sup>کیشو</sup>ت را در بر میگرفت. درسنامهها مورد استقبال قرار گرفت و این برداشتها به آثار و نوشتههای در بر میگرفت. درسنامهها مورد استقبال قرار گرفت و این برداشتها به آثار و نوشتههای در بر میگرفت. درسنامهها مورد استقبال قرار گرفت و این برداشتها به آثار و نوشتههای در بر میگرفت. درسنامهها مورد استقبال قرار گرفت و این برداشتها به آثار و نوشتههای در این در این زره یافت، از جام در درسنامههای منتشرنشدهٔ شاینگ دربارهٔ فلسفهٔ هنر در ۲–۲۰».<sup>10</sup>

شلینگ نسخهٔ دست نویس درسنامه های برلین شلگل را خوانده بود. در مقدمات زیباشناسی

(۱۸۰۴) اثر ژان پل و در نظام نظریهٔ عنر (۱۸۰۵) نوشتهٔ فریدریش آست (Friedrich Ast)، تقابل پیشگفته را می یابیم. آست در ۱۷۹۸ در ینا شنوندهٔ درسنامه های آگوست و یلهلم شلگل بود. نسخهٔ رونوشت بسیار ناقصی که آست از روی درسنامه ها نوشته بود در ۱۹۱۱ متنشر شد. امّا مهم ترین صورت بندی مطلب در درسنامه هایی بود که آگوست و یلهلم شلگل در [دانشگاه] و ین در فاصلهٔ سالهای ۹–۸۰۸ ایراد کرده بود و در سالهای ۱۱–۱۰۹۰ به چاپ رمیده بود. در این درسنامه ها [ تقابل ] رمانتیک ـکلاسیک با برابر نهاد ارگانیک ـمکانیک و ملوّن ـ ساده (یا بدیع ـ تجسمی) درمی آمیزد. در این درسنامه ها ادبیات عهد باستان و ادبیات نو ـکلاسیسیسم (به ویژه فرانسوی) با درام رمانتیک شکسپیر و کالدرون در تقابل آشکار قرار گرفته است، [ یعنی ] شعر کمال (Poetry of infinite desire)، در برابر شعر تمنای بی کران (Sourd of particular).

فهمیدن اینکه چگونه این کاربرد نوعشناختی و تاریخی در تعریف جنبش ادبیات معاصر پذیرفته میشود آسان است، زیرا تردیدی نیست که در آن زمان برادران شلگل به شدت ضدکلاسیسیست بودند و میکوشیدند تا با توسل به الگوها و سرمشقهای سنتی آن نوع ادبیاتی که خود رمانتیک مینامیدند آرای خویش را توجیه کنند.

اما این فرایند به طرز عجیبی آهسته و مرد بود. تعریف ادبیات معاصر به عنوان رمانتیک ظاهراً فقط مرهون تلاش های دشمنان گروه هایدلبرگ<sup>۱۰</sup> بود که امروزه بنا به عادت آن را دومین مکتب رمانتیک می نامیم. یوهان هاینریش فوس (Noss) به مسب دیدگاههای ار تجاعی کاتولیکی این گروه به آنان تاخت و در ۸۰۸ هجوی منتشر کرد به نام سالنامه زنگ زنگوله (Kiingkiingelalmanach) با عنوان فرعی: یک کتاب جیبی برای نویسندهٔ رمانتیک تمام عیارو موسیقی دان تازه کار. مجلهٔ دگوشه نشین، (Zeitschrift für Einsiedler) ارگان آرنیم (Amim) و هنر، برنتانو (Brentano) این اصطلاح (رمانتیک) را به سرعت پذیرفت. گویا مجلهٔ دعلم و هنره موسیقی دان تازه کار. مجلهٔ دگوشه نشین، (Zeitschrift für Einsiedler) ارگان آرنیم (Amim) و هنرمند رمانتیک ما این اصطلاح (رمانتیک) را به سرعت پذیرفت. گویا مجلهٔ دعلم و هنره هنرمند رمانتیک ما (Insere Romantker) این تشریهای از گروه ادبی هنرمند رمانتیک ما (مانتیک را می توان در مجلد یازدهم (۱۸۱۹) از تاریخ گرانسنگ بورتوک بافت، که در آن گروه ینا<sup>۱۷</sup> و مجلهٔ برنتانو همراه با هم بررسی می شوند.<sup>۸۱</sup>

[نشریهٔ ] «مکتب رمانتیک» (Romantische Schule) هاینه که مدتها پس از ایس مجلات منتشر شد (۱۸۳۳)، همکارانی چون فبوکه (Fouqué)، اولانـد (Uhiand)، ورنـر (Werner) و هوفمان (E.T.A. Hoffmann) داشت.

اثر مرجع ردولف هایم (Rudolf Haym) به نام مکتب رمانتیک (Die romantische schule)

(۱۸۷۰) به نخستین گروه ینا یعنی برادران شلگل، نُوالیس و تیک (Tieck) محدود می شود. بدینسان در تاریخ ادبی آلمان از معنی اصلی و وسیع تاریخی این اصطلاح غفلت شده است و اصطلاح رمانتیک برای اشاره به گروهی از نویسندگان به کار می رود که خود آنان عنوان نویسندهٔ رمانتیک را قبول نداشتند.

اما معنی وسیع این اصطلاح به صورتی که آگوست و یلهلم شلگل به کار برد، در خارج از آلمان و در تمامی جهات گسترش یافت.

در دنیای لاتینی و در انگلستان درست مانند آمریکا، نقش میانجیگرانیهٔ مادام دو استال تعیینکننده بود. اما در مورد فرانسه می توان نشان داد که دیگران بر او تقدم داشته اند، البته با تأثیر و نفوذی به مراتب کمتر. ظاهراً استفادهٔ وارتون از این اصطلاح در فرانسته چیندان بیاب نیبود، هرچند که واژهٔ رمانتیک در نوشتهٔ شاتوبریان به نام رساله در بارهٔ *انقلاب ها* که در انگلستان به رشتهٔ تحریر درآمد به چشم میخورد. در این اثر واژهٔ رمانتیک بیا گوتیک و تودسک (tudesque) قرین شد و با املای انگلیسی نوشته شد. ۱۱ اما به استئنای این آشار و نشسانهای کوچک و کماهمیت، این واژه تا زمانی که نفوذ زبان آلمانی مستقیماً لمس نشد در یک زمینهٔ ادبي به كار نرفت. اين واژه در نامهاي از يك مهاجر فرانسوي در آلمان (و يكي از نخستين مفسران کانت) به نام شارل ویلر (Charles Villers) به کار رفت که در سال ۱۸۱۰ در مجلهٔ د*ائرة المعارف*ی (Magasin encyclopédique) منتشر گردید. در این نامه از دانته و شکسپیر به عنوان وحامی رمانتیک، یاد شده و از فرفهٔ روحانی تازهتأسیس در آلمان ستایش شده، چراکه از درمانتیک، طرفداري ميكند. \*\* بهمقالة ويلر چندان توجهي نشد؛ چنانكه ترجمة فيليب - ألبر استايفر (stapfer) از تاریخ ادبیات اسپانیایی بوتروک نیز علاقهای برنینگیخت، هرچند که گیزوی (Guizot) جوان به نقد و بررسی آن پرداخت. ۱۸۱۳ سال سرنوشت بود: در این سال کتاب در بارهٔ ادبیات اروپای میانه اثر سیسموندی (Sismond) در ماههای مِهْ و ژوئن به چاپ رسید. در اکتبر ۱۸۱۳ رسالهٔ در بارهٔ آلمان مادام دواستال، گو اینکه در ۱۸۱۰ آمادهٔ چاپ بود، بالاخر، در لندن به چاپ رسید. در دسامبر ۱۸۱۳ *درسهایی در بارهٔ ادبیات دراماتیک* اثر اگوست ویلهم شلگل به ترجمهٔ مادام نِکِر دو سوسور (Madame Necker de Saussure)، دختر عموی مادام دواستال، از چاپ بیرون آمد. از همه مهمتر آنکه در بارهٔ *آلمان* در پاریس در مِهٔ ۱۸۱۴ به چاپ دوم رسید. تمام این آثار از یک جا سرچشمه میگرفتند، یعنی از منطقهای در نزدیکی ژنو به نام کویه (Coppet) که قصر مادام دواستال در آنجا بود. و تا آنجا که به مفهوم «رمانتیک» مربوط می شود، سیسموندی و بوتروک و مادام دواستال بی اندازه به شلگل و ابسته بودند.

شرح و تفسیر [تقابل]کلاسیک ، رمانتیک که در فصل یازدهم در بارهٔ آلمان آمده بهوضوح از آرای شلگل سرچشمه می گیرد. در این فصل مفهوم کلاسیک با هنرهای تجسمی و مجسمه سازی و مفهوم رمانتیک با تلون و بداعت همردیف شده، درام یونانی که محور آن وقایع است در برابر درام مدرن قرار گرفته که عمدتاً به شخصیت پردازی می پردازد، شعر سرنوشت (بشری) از شعر مشیّت (الهی) و شعر کمال از شعر پیشرفت متمایز گشته است. سیسموندی شخصاً شلگل را دوست نداشت و از بسیاری از آرای دار تجاعیه او در شگفت بود. احتمالاً او در جزئیات کارش بیشتر از بوتروِک بهره برده است تا از شلگل، اما این دیدگاه او که ادبیات رمانس در دات و روح خود رمانتیک است و این که فرم های ادبیات فرانسه استثنایی در این میان است در اساس از شلگل مایه می گیرد، درست مثل توصیف او از تقابل بین درام اسپانیایی و ایتالیایی."

این سه کتاب، یعنی کتاب سیسموندی و کتاب مادام دواستال و کتاب شلگل، با حدت و شدت هر چه تمامتر در فرانسه نقد و بررسی شدند و مورد بحث قرار گرفتند. ام. ادموند اگلی (R. Edmond Eggil) یک جلد کامل در حدود پانعمد صفحه از این مجادلات را جمع آوری کرده است که تنها سال های ۱۸۱۳ و ۱۸۱۶ را در بر می گیرد. واکنش در برابر سیسموندی فاضل، ظریف و معتدل بود، در برابر شلگل خارجی، خشن و در برابر مادام دواستال آمیزه ای از هر دو که اغلب با بهت و حیرت همراه بود. دشمنان در همهٔ این مجادلات رمانتیک ها نامیده می شدند. اما به غیر از این سه کتاب معلوم نیست که مقصود از متون جدید کدام است. وقتی بنوامن گنستان داستان آدولف (۱۸۱۶) را منتشر کرد به نام طرفدار و مدافع ژانر رمانتیک مورد حمله قرار گرفت. مطودرام نیز به صورتی تحقیر آمیز به همین نام خوانده شد و درام آلمانی را با آن یکی انگاشتند.

امًا تا سال ۱۸۱۶ هیچ فرانسویی وجود نداشت که خود را رمانتیک بنامد و اصطلاح رمانتیسم نیز در فرانسه ناشناس بود. تاریخ آن همچنان مبهم است: در نامهای از کلمنس برنتانو (Clemens Brentano) به آخیم فون آرنیم (Achim Von Amim) به تاریخ ۱۸۰۴ اصطلاح رمانتیسم به عنوان مترادفی برای قافیه پردازی بد و غزلسرایی بی محتوا به کار می رود، امّا به گفته او ایسن فرم آیندمای در آلسان ندارد.<sup>۲۲</sup> در ۱۸۰۴ سنانکور (Sénancour) به رمانتیسم از چشم *اندازهای آلپ<sup>۳۲</sup>* اشاره می کند و بدین ترتیب آن را به صورت اسم و مطابق با کاربرد «رمانتیک» به معنای دجالب و بدیم» به کار می برد. امّا در زمینه های ادبی به نظر نمی رسد این واژه می از ۲۰۱۴ به کار رفته باشد و پس از آن نیز به شکلی مبهم و از روی شوخی و مزاح به کار می رود. نامه ای در مجلهٔ Constitutional و جود دارد که به احتمال مردی مقیم مرز سویس و در همسایگی قصر مادام دواستال آن را نوشته است و از اشتیاق همسرش به «رمانتیک» شکایت میکند و از شاعری حرف میزند که ژانر تودسک را ترویج میکند و برای آنها قطعاتی از رمانتیسم، رمز و رازهای ناب بوسه، همدلی ابتدایی و طنین اندوهبار زنگها را خوانده است." کمی بعد در میلان، استاندال که درسنامه های شلگل را بی درنگ پس از انتشار ترجمهٔ فرانسه آنها خوانده بود، شکایت کرد که در فرانسه، آنان به شلگل می تازند و فکر میکنند که رمانتیسم را شکست دادهاند." گویا استاندال اولین فرانسوی بوده که خود را رمانتیک اعلام کرده است: «من رمانتیک دوآتشه هستم، یعنی، در مقابل راسین طرفدار شکسپیر هستم و در مقابل بوالو (Bolleau) طرفدار لرد با یرون.»

امًا در سال ۱۸۱۸ بودکه استاندال هواخواهی خود را از جنبش رمانتیک ایتالیایی اعلام کرد. نظر به این که ایتالیا نخستین کشور لاتینی صاحب یک جنبش رمانتیک بود که خود را رمانتیک ناميد، با شأن و اعتبار تمام وارد تاريخ اين اصطلاح شد. در أنجا نبز بحث و مجادله به تقليد از در بارهٔ آلمان مادام دواستال که در اوایل ۱۸۱۴ ترجمه شد، درگرفته بود. ترجمهٔ ایسالیایی [رسالة ] به شدت ضدر مانتیک اِچ جای (H. Jay) به نام مباحثاتی در بارهٔ نوع رمانتیک در ادبیات که در ۱۸۱۴ به چاپ رسید، بی درنگ منتشر شد. ۲۷ مقالهٔ مادام دو استال دربارهٔ ضرورت ترجمه از متون الماني و انگلیسي ["در باب آيين و فايد، ترجمه"]، پشتيباني لودويکو دي.برمه (Lodovica di Breme) را برانگیخت، امّا او به کل این ماجرا به عنوان یک مسئلهٔ فرانسوی اشاره میکند و در بارهٔ درمانتیک، چنان میاندیشد که در حقیقت برای هِردِر و حـتی وارتـون فهمیدنی بود. او در دفاع از ترکیب منظومهٔ *اورلاندوی خشمگین (Orlando Furloso) اثر* آریوستو، احتجاجات گراوینا (Gravinna) را نقل میکند و متوجه میشود که همین معیار در عالم تراژدی نیز در خصوص رمانتیک جنوبی، شکسپیر و شیلر به کاربردنی است. ۲۰ رسالهٔ جروانی برکت (Giovanni Berchet) به نام Lettere Semiseria di Grisotomo را به هـمرأه ترجمه هایی که از تصنیف های بورگر (Bürger) در آن درج شده، معمولاً بیانیهٔ جنبش رمانتیک ايتاليا ميدانند؛ امّا بركت از اين نام استفاده نميكند و از جنبش رمانتيك ايتاليا نيز سخن بهميان نمی آورد. تاسو یکی از شعرایی است که رمانتیک نامیده می شود، و برکت نیز آن تقابل معروف میان شعر کلاسیک و شعر رمانتیک را پیش میکشد و [از آن] به مثابهٔ تقابل میان شعر مرده و شعر زنده سخن میگوید.<sup>۲۱</sup> آثار او نمونهای پیشرس از ماهیت سیاسی و دمعاصر، جنبش رمانتیک ایتالیا است. در سال ۱۸۱۷ جروانی گراردینی (Giovanni Gherardin) درسنامههای شلگل را ترجمه کرد،اما فوران مقالات و رساله ها که نبردی تمامعیار بود ... هنگامی

شروعشدکه رسالهنویسان ضدرمانتیک اصطلاح رمانتیسیسم (Romenticismo)) را در ۱۸۱۸ برای اولینبار به کار بردند.

ضدرمانتیکهایی از قسبیل فسرانیچسکو پنزی (Francesco Pezzl)، کامیلو پیچیارلی (Camillo Piciarell) و کنته فالتی دی بارولو (Conte Falletti di Barolo) در کتاب در بارهٔ سبک رمانتیک بین نوع رمانتیک و رمانتیسیسم تعایز قائل شدند." پرکت در توضیحات کنایه آمیز خود اظهار میکند که این تمایز را نمی فهمد." ارمس ویسکونتی (Ermes Viscontl) در مقالات با نظم و نسقی که کمی بعد در بارهٔ این اصطلاح نوشت، فقط رمانتیسم (Romantismo) را به کار برد." امّا چنین به نظر می رسد که «رمانتیسیسم» دیگر تا ۱۸۱۹ خوب جا افتاده است، یعنی هنگامی که دی. ام. دلا (D.M. Della) آن را در ترجمهٔ خود از عنوان فصل سیزدهم رسالهٔ میسموندی به نام ادبیات جنوب به کار برد (تعریف حقیقی رمانتیسیسم). البته در متن اصلی فرانسوی هیچ نشانی از این اصطلاح دیده نمی شود. استاندال که اصطلاح رمانتیسم را به کار برده بود و به استفاده از این اصطلاح ادامه می داد، اینک آشکارا تحت تأثیر اصطلاح ایتالیایی موقتاً به بود و به استفاده از این اصطلاح ادامه می داد، اینک آشکارا تحت تأثیر اصطلاح ایتالیایی موقتاً به بود و به استفاده از این اصطلاح ادامه می داد، اینک آشکارا تحت تأثیر اصطلاح ایتالیایی موقتاً به رمانتیسیسم پیوسته بود.

اما به نظر می رسد که در این اثنا رمانتیسم در فرانسه عمومی شده باشد. فرانسوا مینیه (François Mignet) این اصطلاح را در ۱۸۲۲ به کار برد، ویلمن (Villemain) و لاکرتل (Lacretelle) در سالهای بعد.<sup>۲۲</sup> هنگامی که مدیر آکادمی فرانسوی، لویی اس. اوگه (Louis S. Auger) در ۲۲ آوریل ۱۸۲۶ در یک جلسهٔ رسمی آکادمی باب سلسله مباحثات در بارهٔ رمانتیسم را باز کرد، مباحثاتی که بدعت تازه را محکوم می کردند، انتشار و پذیرش این مطلاح نیز تغمین گردید. استاندال در چاپ دوم راسین و شکسپیر (۱۸۲۵)، شکل آغازین رمانتیسیسم خود را به نفع رمانتیسم جدید رها کرد. در فرانسه نیز چون ایتالیا، این اصطلاح اساساً نوعشناختی و تاریخی که مادام دواستال معرفی کرده بود شعار جنگی گروهی از نویسندگان شد که آن را برچسب مناسبی برای توضیح مخالفتشان با آرمانهای نو یکلاسیسیسم یافتند. جنبش رمانتیک فرانسوی یا نمایشنامهٔ *ارنانی* (۱۸۳۰) ویکتور هوگو و نیز با مقدمهای که او بر کرامول (۱۸۲۷) نوشت، تحت همین نام پاگرفت.

در اسپانیا نیز اصطلاحات «کلاسیک» و «رمانتیک» خیلی زود در روزنامهها پدیدار شدند (۱۸۱۸) و در اینباره از شلگل نیز یک بار نامی به میان آمد. امّا ظاهراً یک ایتالیایی تبعیدی به نام لوئیجی مونتگیا (Luigi Monteggie)که در ۱۸۲۱ به اسپانیا آمده بود، نخستین کسی بودکه در بارهٔ رمانتیسیسم در نشریهٔ Europee (۱۸۲۳) با مهارت و استادی قلم زد و کمی بعد لوپز سولر (López Solet) در همانجا ستیز بین رمانتیکها و کلاسیکها را تحلیل کرد. آن گروه از نویسندگان اسپانیایی که خود را رمانتیک مینامیدند، تازه در حدود ۱۸۳۸ به پیروزی رسیدند، ولی آنان نیز به عنوان یک ومکتبِ، منسجم خیلی زود از هم پاشیدند."

در میان شعرای پر تغال، آلمیداگارت (Almeida Garreti) نخستین کسی بود که در شعر خود به نام کامو ٹیس (Camoes) که در ۱۸۲۴ در زمان تبعید در لو آور فرانسه سرود، به رمانتیک های ما (nos romanticos) اشاره میکند.<sup>44</sup>

کشورهای اسلاو نیز به عنوان کشورهایی با زبانهای رمانس<sup>۳</sup> در حدود همین ایام پذیرای این اصطلاح شدند. در بوهمیا رمانتیک، به صورت صفت در بارهٔ شعر، خیلی زود (۱۸۰۵) پدیدار شد؛ اسم رمانتیسیسم در ۱۸۱۹، اسم رمانتیک که برگرفته از شکل آلمانی واژه بود در ۱۸۲۰ و رمانتیک (به معنای رمانتیسیست) تازه در ۱۸۳۵.<sup>۳۷</sup> اما در آنجا هرگز یک مکتب رمانتیک منظم وجود نداشت.

در لهستان، کازیمیر برودزینسکی (Casimir Brodzinski) در سال ۱۸۱۸ رسالهای نوشت در بارهٔ کلاسیسیسم و رمانتیسیسم. میکیویچ (Mickiewicz) بر تصنیفها و رمانسهای خود (۱۸۲۲) مقدمهٔ بلندی نوشت که در آن تقابل کلاسیک و رمانتیک را با اشاره به شلگل، بو تروِک و ابرهارد (Eberhard)، نویسندهٔ یکی از صدها کتاب آلمانی در باب زیباشناسی، توضیح داد. آن مجموعه حاوی شعری به نام درمانتیجنوژ `Bomantycznosc، (رمانتیسیسم) و ترانهای براساس مضمون شعر لنوره (Lenore) اثر بورگر<sup>۲۸</sup> بود.

در روسیه در سال ۱۸۳۱ پوشکین از *زندانی اهل قفقازِ* خود به عنوان یک «شعر رمانتیک» سخن گفت، و شاهزاد، ویازمسکی (Vyazemsky) که یک سال بعد به نقد و بررسی این شعر پرداخت، ظاهراً اولین کسی بود که تقابل بین شعر جدید رمانتیک و شعری اراکه هنوز پایبند قواعد است مطرح ساخت.<sup>۳۹</sup>

شرح تاریخچهٔ رمانتیسیسم انگلیسی، یعنی غریبترین شکل بسط و گسترش این اصطلاح را در آخر گذاشته ایم. بعد از وارتون، در انگلستان مجموعه ای از مطالعات فشرده در بارهٔ رمانس های قرون وسطایی و نیز در بارهٔ «ادبیات داستانی رمانتیک» آغاز شده بود، امّا هنوز هیچ نشانه ای از تقابل «کلاسیک» و «رمانتیک» وجود نداشت، و هیچ کس هم نمی دانست که می توان ادبیات جدید ملهم از ترانه های غنایی وردزورت و کولریج را «رمانتیک» نامید.

والتر اسکات در نسخهای از اثر خود *آقای تریسترا*م (Sir tristram) که در ۱۸۰۴ در ادینبرو منتشر شد، منن خود را دنخستین رمانس کلاسیک انگلیسی، مینامد. رسالهای از جان قساستر (John Foster) به نام ددر بارهٔ کاربرد صفت رمانتیک، " صرفاً یک بحث پیش پاافتاده است در بارهٔ رابطهٔ تخیل و حکم و به جز به رمانس های پهلوانی هیچ اشارهای به یک کاربرد ادبی ندارد.

تمایز کلامیک ـ رمانتیک برای نخستین بار در درسنامه های کولریج که در ۱۸۱۱ ایراد شد. بود ظاهر می گردد و از آنجا که این تمایز ارتباط لفظی تنگاتنگی با عبارت پردازی شلگل دارد و بدین سان با تمایز ارگانیک . مکانیک و بدیع ـ تجسمی در هم می آمیزد، این درسنامه ها به وضوح از شلگل مایه می گیرند.<sup>11</sup> امّا این درسنامه ها در آن زمان منتشر نشدند و در نتیجه تنها کسی که این تمایز را در انگلستان رواج داد مادام دواستال بود که شلگل و سیسموندی را به انگلیسی ها شناساند. در بارهٔ آلمان به زبان فرانسوی برای اولین بار در لندن انتشار یافت و تقریباً همزمان ترجمهٔ انگلیسی آن نیز منتشر شد. سر جیمز مکاینتاش (Sir James Mackintosh) و را یک ویلیام تیلر آو نارویچ (Sir James Mackintosh) در دو مقالهٔ انتقادی تمایز بین کلامیک و ویلیام تیلر آو نارویچ (ماختند و تیلر از شلگل و از دین مادام دواستال به شلگل یا در این کامیک و رمانتیک را دوباره مطرح ساختند و تیلر از شلگل و از دین مادام دواستال به شاگل به شدگل یا در در این

در سال ۱۸۱۴ در انگلستان شلکل همراه مادام دواستال بود. در Querterly Review در بار: ترجمهٔ فرانسوی درسنامه های شلگل نقد و بررسی مطلوبی ارائه شد. \*\* و در سال ۱۸۱۵ جان بلک (John Black)، یک روزنامهنگار اهل ادینبرو، ترجمهٔ انگلیسی خود را انتشار داد. این ترجمه نیز با استقبال بسیار زیادی مواجه شد. بعضی مقالات انتقادی، تمایز شلگل را به تغصیل مطرح کردند ... برای مثال، مقاله انتقادی هزلیت (Hazim) در Edinburgh Review به تاریخ فوریه ۱۸۱۶. \*\* هزلیت تمایز شلگل و دیدگاههای او را در باب جنبههای مختلف شکسپیر نقل کردو به کار برد. همین کار را ناتان دریک (Nathan Drake) در اثر خود به نام شکسپیر (۱۸۱۷) انجام داد. والتر اسکات نیز در رسالهٔ در بارهٔ درام (۱۸۱۹) و در مجلهٔ ادبی اولیر (۱۸۳۰) که حاوی ترجمهٔ مقالهٔ قدیمی شلکل در بارهٔ رمئو و جولیت است، به همین کار پرداخت. این عقیدهٔ متداول که تمایز کلاسیک . رمانتیک در انگلستان چندان شناخته شده نبود، ظاهراً آنقدرها درست نسیست. شاهدِ دیگرینیز بر این مدعا وجود دارد و آن مقالهٔ هربرت وایزینگر (Herbert Weisinger) است به نیام دبیرخورد انگلیسی بیا مسئلهٔ کلاسیک ـ رمیانتیک، در \*Modern Language Quarterly. بحث از این تمایز در رساله در بارهٔ شعر (۱۸۱۹) توماس کمبل (Thomas Campbell) به میان آمد، هرچند که کمبل دفاع شلگل از بی نظمی های شکسپیر را دبرای ذائقهٔ خود بیش از حد رمانتیک، می بابد. در نومیکا (Gnomice) و سیلوان آواره (Sylvan Wanderer) به قلم اجرتون برایجز (Edgeton Brydges) از شعر رمانتیک قبرون وسطایی و انتقادات آن در [آثار] تاسو و آریوستو در تقابل با شعر کلاسیک انتزاعی قرن هجدهم

مستایش بسیار میشود.<sup>۲۹</sup> ماکاربردهای بسیار اندکی از این اصطلاحات را در آن زمان می یابیم: مامو ثل مینگر (Samuel Singer) در مقدمهای که بر قهرمان و لیندر (Musseuse) کلامیک تر است، لندن، ۱۸۲۱) اثر کریستوفر مارلو نوشت، میگوید که وموزانوس (Musseus) کلامیک تر است، هانت (Hunt) رمانتیک تر.» او از اغراق های مارلو که ممکن بود موجب خندهٔ منتقدان فرانسوی شود دفاع میکند: وامّا اینجا در انگلستان، مىلطنت منتقدان فرانسوی به پایان رسیده است و به لطف منتقدان آلمانی، و در رأس آن ها برادران شلکل، رفته رفته در میان ما روش فلسفی صحیح تری برای قضاوت رواج می یابد.ه<sup>۷۷</sup> در سال ۱۸۳۵ دوکوینسی (De Quincey) کوشید تا با تأکید بر نقش مسیحیت و تغاوت نگرش ها نسبت به مرگ، تعبیری اصیل تر از تقابل رمانتیک ـکلامیک به دست دهد؛ ولی حتی این اندیشه ها نیز از آلمانی ها سرچشمه میگیرند.

امًا هیچ یک از شعرای انگلیسی خودش را رمانتیک ندانست یا ارتباط این منازعه را با زمانه و کشور خودش تشخیص نداد. نه کولریج و نه هزلیت که از درسنامههای شلگل بهره برده بود به چنین کاری نپرداختند. بایرون آشکارا آن را رد کرد. هرچند او شخص شلگل را می شناخت (ولی دوستش نمیداشت) و در بارهٔ آلمان را خوانده و حتی کوشیده بنود درستامههای قبریدریش شلگل را بخواند، تمایز «رمانتیک ـکلاسیک» را صرفاً یک منازعهٔ غیرانگلیسی سیانگاشت. بایرون در اهدای مارینو فالیهری (Marino Faliari) ( ۱۸۲۰) به گوته به انتزاع عنظیمی، اشتاره می کند و که در آلمان نیز مانند ایتالیا بر سر آنچه آنان کلاسیک - رمانتیک می سامند، درگرفته است ... اصطلاحاتی که در انگلستان ابزار طبقهبندی نبودند، حداقل چهار یا پنج سال پیش که من آنجا را ترک کردم.» در مباحثهای که بین بولز (Bowles) و بایرون درمیگیرد، بایرون از دشمنان یوپ به تحقیر سخن میگوید: وهیچ کس آنان را سزاوار ایجاد یک گروه شمیدانست.» دای بساچیزی از این دست باشد که به تازگی ظاهر شده، امّا من چیز زیادی در بارهٔ آن نشنیدهام و شاید هم آن قدر حاکی از بی ذوقی باشد که از پذیرفتن آن سخت متأسف شوم.، با این همه در طی سال بعد بایرون مفاهیمی را به کار میبرد که گویا بهانهای است برای تأکید نسبی بودن طبع و ذوق شاعري. او استدلال میکند که در شعر و شاعري هیچگونه اصول تغییر تاپذیری وجود ندارد و شهرت افراد محکوم به بی ثباتی است. واین امر از شایستگی های [شعرا] ناشی نمی شود، بلکه بر فراز و نشیب های معمولی اعتقادات آدمیان استوار است. شلگل و مادام دواستال نیز کوشیدهاند تا شعر و شاعری را به دو نظام کلاسیک و رمانتیک فرو بکاهند. تأثیر کار آنان تازه آغاز شده است.» امّا بایرون از اینکه به رمانتیکها تعلق دارد، به هیچ وجه آگاه نیست. یک جاسوس پلیس اتریشی در ایتالیا این را بهتر میدانست. او گزارش داد که بایرون به رمانتیکها

تعلق دارد و وبه پیروی از این مکتب تازه شعر نوشته و همچنان به این کار ادامه می دهد. \*\* کاربرد واقعی اصطلاح درمانتیک و در ادبیات انگلیسی او ایل قرن نوزدهم به مدت ها بعد تعلق دارد. همچنین اصطلاحات دشاعر رمانتیک و درمانتیسیست، و درمانتیسیسم، در انگلیسی خیلی تازهاند و برای اولین بار در گزارش ها یا یادداشت هایی مربوط به ادبیات قارهٔ اروپا ظاهر شدند. استاندال در مقاله ای که در ۱۸۳۳ به زبان انگلیسی نوشت، به نقد و بررسی کتاب خودش راسین و شکسپیر می پردازد و برای آنکه درمانتیسیسم، را بست اید بخشی [از مقاله] را بدان موضوع اختصاص می دهد."

کارلایل (Carlyle) در ۱۸۲۷ در دفترچهٔ یادداشت خود مینویسد که: «گروسی (Grosss) رمانتیک است و مانزونی (Marizoni) رمانتیسیست.» او در اثر خود به نام وضع ادبیات آلمانی (۱۸۲۷) از «رمانتیسیستهای» آلمانی سخن میگوید. اصطلاح رمانتیسیسم در مقالهای از او که در بارهٔ شیلر (۱۸۳۱) نوشته بود پدیدار شد، مقالهای که در آن با لحنی از خودراضی میگوید «ما هیچ دغدغهای برای مجادله بر سر رمانتیسیسم و کلامیسیسم نداریم، زیرا مجادلهٔ بولز بر سر پوپ دیرزمانی است که بدون نتیجه از یادها رفته استُر»

به همین سان ادوارد بالور - لایتن (Edward Bulwer - Lytton) نیز از «آن فرانسویان نیک سیرتی» سخن میگوید که «خودشان را با بحث و مجادله بر سر شایستگیهای گوناگون مکاتب کلامیک و رمانتیک سرگرم میکنند. انگلیسیها بحثی بر سر این موضوع نداشته اند» و «بدون جار و جنجال این دو مکتب را یکی کرده اند.» بایرون و شلی در آن واحد هم کلامیک هستند و هم رمانتیک.<sup>44</sup> حتی در کتاب دیررس خانم آلیفانت (Oliphant)، تاریخ ادبی انگلستان در پایان قرن هجدهم و آغاز قرن نوزدهم (۱۸۸۲)، نیز هیچ نشانی از این اصطلاح و استفاقات آن دیده نمی شود. او صرفاً از مکتب دریاچه ۲۰ و مکتب شیطانی ۳۰ و گروه کاکنی ۳۰ سخن میگوید. و . بیگهات (W. Bagehot) اصطلاحات درمانتیک» و «کلامیک» را به صورتی به کار می بندد که نشان می دهد در نظراو این دو اصطلاح معرف دوره ای معین از تاریخ ادبیات مخال می نیستند؛ او در ۱۸۵۶ از هندی کلامیک» شلی سخن میگوید و در ۲۸۴ و ردزورث مخال می تند؛ او در ۱۸۵۶ از همت دو اصطلاحات درمانتیک» و «کلامیک» را به صورتی منگلیسی نیستند؛ او در ۱۸۵۶ از همت دیم می می می و در ۱۸۶۶ و مخصیک و در تاریخ ادبیات مخال می میکند که نشان می دهد در نظراو این دو اصطلاح معرف دوره ای معین از تاریخ ادبیات میکار می بنده که نشان می دهد در نظراو این دو اصطلاح معرف دوره می مین از تاریخ ادبیات میکار می بنده که نشان می دهد در نظراو این دو اصطلاح معرف دوره می مین از تاریخ دادبیات می میکن در از با تنیسن (Tennyson) و میکند.<sup>40</sup>

امًا بهنظر نمی رسد که این تمامی داستان باشد. در میان کتاب های راهنمای ادبیات انگلیسی، ر*ئوس ادبیات انگلیسی* (۱۸۴۹) اثر توماس شاو (Thomas Shaw) نخستین استثناست. او از اسکات به عنوان دنخستین مرحله در حرکت ادبیات بـهسوی رمـانتیسیسم سـخن میگوید و بایرون را از بزرگترین رمانتیسیست ها، می نامد، امّا وردزورث را به سبب «تسلیم متافیزکی» او مستثنا میکند. \*\* جالب آن که شاو کتاب راهنمای خود را در اساس برای کلاس هایش در لوکیوم (Lyceum) سن پترزبورگ تألیف کرد، شهری که در آن زمان، مانند هر جای دیگر قارة اروپا، با این اصطلاحات آشنا بود.

در قطعساتی از ادبسات شساعرانهٔ نیم قرن گذشته (۱۸۵۲) اثر دیوید مکبت مویر (David Macbeth Mor) ماتیو گرگوری لویس (Mathew Gregory Lewis) رهباگ (David Macbeth Mor) رمبر «مکتب رمانتیک محض» خوانده شده و اسکات، کولریج، ساوتی (Southey) و هاگ (Hogg) نیز به عنوان پیروان این مکتب ذکر شدهاند، در حالی که در بارهٔ وردزورث مستقلاً بحث شده است. اسکات تحت عنوان «احیای مکتب رمانتیک» به بحث گذارده شده، هر چند که این اصطلاح در و. راشتن (Rushton) که در دوبلین ایراد شده، بحثی است پیرامون «مکتب کلاسیک و مکتب و. راشتن (Rushton)) که در دوبلین ایراد شده، بحثی است پیرامون «مکتب کلاسیک و مکتب رمانتیک ادبیات انگلیسی در آنا آثار سپسنر، درایدن، پوپ، اسکات و وردزورث.» انتشار و استقرار این اصطلاح در ادبیات انگلیسی اوایل قرن نوزدهم احتمالاً مرهون کتاب آلوئیس براندل (Abois Brand) کولریج و مکتب رمانتیک در انگلستان است که در ۷۸۸۱ لیدی ایست لیک (Pater) از رابه انگلیسی ترجمه کرد و نیز مرهون شهرت و محبوبیت مقالهٔ والتر پی تر (Pater) در باب ورمانتیسیسم» است که در مجموعهٔ تقدیرات (Anot ایست) به در ۱۸۹۸) به چاپ رمید. مرانجام این اصطلاح در کتابهایی نظیر سرآغازهای جنبش رمانتیک اند (۱۸۹۸) و راشتریک از ایم ایمانیک ایست آیر (۱۸۹۳) اثر مین (۱۸۹۳) این و مکتب رمانتیک در منگلستان است که در ۱۸۸۷ لیدی ایست لیک استقرار این اصطلاح در کتابهایی نظیر مرآغازهای جنبش رمانتیک انگلیسی از هری آز و. ل. قلیسی (امانتیک در کتابهایی نظیر مرآغازهای جنبش رمانتیک اند (۱۸۹۳) از مرز میزی آ. بیرز (Hony A Beers) تشین شد.

نتیجهای که از مطالب پیشگفته به دست می آید آن است که نو بسندگان و شعرایی که خود را درمانتیک، نامیدند در کشورهای مختلف با یکدیگر تفاوتی چشمگیر دارند؛ بشیاری از آنان این عثوان را خیلی دیر برای خود پذیرفتند و خیلی زود کنار گذاشتند. اگر پذیرش عنوان رمانتیک را معیار اساسی کاربرد مدرن [این اصطلاح] بدانیم، آنگاه دیگر در آلمان تا پیش از ۸۰۸۸ و در فرانسه تا پیش از ۱۸۱۸ یا (نظر به اینکه مثال ۱۸۱۸ یک نمونهٔ مجزا بود: استاندال) تا ۱۸۲۴ میچ جنبش رمانتیکی نخواهیم داشت و در انگلستان هم اصلاً به چنین جنبشی برنخواهیم خورد. اگر کاربرد واژهٔ درمانتیک، را معیاری برای هر نوع ادبیات (نخست رمانسهای قرون وسطایی، تاسو و آریوستو) بدانیم، ناچار می شویم که به سال ۱۶۶۹ (در فرانسه)، ۱۹۷۴ (در انگلستان) و ۱۹۹۸ (در آلمان) بازگردیم. اگر تقابل بین اصطلاحات دکلاسیک و رمانتیک، را قطعی بدانیم و بر آن اصرار ورزیم، می رمیم به سالهای ۱۸۰۱ برای آلمان، ۱۸۱۰ برای فرانسه، ۱۸۱۱ برای انگلستان، ۱۸۱۶ برای ایتالیا و... اگر فکر کنیم که واژه یا نام درمانتیسیسمه از اهمیت خاصی برخوردار است، اصطلاح رمانتیک (Romantik) را در آلمان ۲۰۸۱ می یابیم، رمانتیسم (Romantiame) را در فرانسهٔ ۱۸۱۶، رمانتیچیسمو (Romanticlamo) را در ایتالیای ۱۸۱۸ و رمانتیسیسم (Romanticiam) را در انگلستان ۱۸۲۲، نتیجهٔ همهٔ این امور آن است که تاریخ این اصطلاح و جعل و گسترش آن نمی تواند کاربردش را برای مورخ امروزی مشخص سازد، زیرا چنین انتخابی مورخ را وامی دارد تا در تاریخ خود نقاط عطف و مراحلی را برجسته سازد که با وضع واقعی ادبیات موردنظر تطبیق نمیکند. بیشتر تغییرات و تحولات اساسی، مستقل از طرح و رواج این اصطلاحات، قبل یا بعد از آن رخ دادهاند و فقط در موارد بسیار نادر وقوع آنها تقریباً

از سوی دیگر، نتیجهٔ حاصل از بررسی تاریخ این واژگان و تأکید بر کاربرد آنها به معانی گوناگون و منضاد، مبالغه آمیز به نظر می رسد. باید تصدیق کود که بسیاری از زیباشناسان آلمانی این اصطلاحات را با حقه ونیرنگ و به طرق شخصی و اغراق آمیز به کار می برند؛ هیچ کس نمی تواند انکار کند که تأکید بر جنبه های مختلف معانی این اصطلاحات از نویسنده ای به نویسندهٔ دیگر و گاهی اوقات از ملتی به ملت دیگر فرق می کند. اما در کل هیچ گونه سو و تعبیری در بارهٔ معنای «رمانتیسیسم» به عنوان نامی تازه برای شعر، در تضاد با شعر نوکلامیک، و نیز در باب دین آن به الگوهای قرون و سطی و رنسانس و جود نداشت. این اصطلاح به همین معنی در سراس اروپا پذیرفته شد و ارجاعات گو تاگون به آگوست و یلهلم شلگل یا مادام دواستال و قاعدهٔ خاص آن ها مبنی بر تقابل دکلامیک، و «رمانتیک» در همه جا یافت می شود.

البته این حقیقت که در مواردی اصطلاحات مناسب مدتها بعد از قطعیت یافتن ابطال سنت نو کلاسیک جعل و معرفی شدند به هیچوجه ثابت نمیکند که این تحولات در زمان خود نادیده گرفته شدهاند. نباید به استفادهٔ صرف از اصطلاحات درمانتیک و درمانتیسیسم، زیاد اهمیت داد. نویسندگان قدیم انگلیسی از وجود جنبشی که مفاهیم انتقادی و مشی شاعرانهٔ قرن میبخشد و همانندهایی در قاره، به خصوص در آلمان، دارد. بدون کاربرد اصطلاح درمانتیک ه می توانیم در محدودهٔ زمانی کو ناهی تغییر جهت برداشت اولیه از تاریخ شعر انگلیسی را دنبال کنیم: حرکتی یکنواخت از آرای والر (Walley) و دنام (امی پذیرد، و نه رأی مخالف ساوتی و پوپ، که جانسون نیز در کتاب خود به نام زندگی شعرا آنها را می پذیرد، و نه رأی مخالف ساوتی را در

۱۸۰۷ مینی بر اینکه: دزمانهای که از روزگار درایان تا روزگار پوپ سپری شد، عصر تاریک شعر *انگلیسی است.»* این تغییر و تحول با تامسن (Thomson) و وارتونها آغاز شد. نـقطهٔ واقـعی چرخش، یادگارهای کهن (Reliques) اثر پرسی (Percy) بود که از شروع عصر و سلسلهٔ ادبی، جدیدی خبر میداد.<sup>۸۸</sup>کمی بعد، لیهانت در ضی*افت شعرا (۱*۸۱۴) وردزورث را شمایستهٔ آن ميداند كه ددر رأس عصري نوين و شكوهمند از تاريخ شعر قرار گيرد؛ و در واقع، نمي توانم انكار کنم که او در مقام بزرگترین شاعر معاصر، هرگز نظیر نداشته است. ۹۹ وردزورت در یادداشتی که بر ویرایش ۱۸۱۵ مجموعه اشعار پرسی مینویسد باز هم بر نقش یادگارهای کهن پس تأکید میکند: واین مجموعه اشعار، شعر این زمانه را سرایا رهایی بخشیده است.» \* لرد جفری (Lord Jeffery) در ۱۸۱۶ تعبدیق کرد که وظرافت های ادبی عصر ملکه آن (Queen Ann) رفعت و تفوقي راکه برای تقریباً یک قرن و بدون هیچ رقیبی حفظ کرد: بود، به تدریج از دست داده است.» او دریافت که وانقلابی که اینک در ادبیات روی داده، مدیون وانقلاب فرانسه، ــنبوغ ادموند برک (Burk) ـ و نفوذ ادبیات جدید آلمان است که آشکارا اصل و منشأ مکتب دریاچه در عالم شمر و شاعری ما محسوب می شود.»<sup>۱۱</sup> هزلیت در درسنامه هایی دربارهٔ شیعر انگلیسی (۱۸۱۸) عصر تازهای راکه وردزورث بر آن سیطره دارد، با سرچشمههایش در انقلاب فرانسه و . در ادبیات آلمانی و نیز مخالفت این عصر را با قواعد تصنعی پیروان پوپ و مکتب شعر قدیمی فرانسوی، به وضوح تمام توصیف میکند. اسکات آرای شلگل را همهجانبه به کار میگیرد و این تغییر و تحول کلی را به وزیر و رو شدن خاک، توصیف میکند و آن را موهون ألمانیها و وفرسودگی، الگوهای فرانسوی میداند. ۲۲ کارلایل در مقدمهٔ خود بر منتخباتی از آثار لودویگ تیک تحول مشابه ادبیات انگلیسی و آلمانی را به وضوح تمام نرسیم میکند:

نه شیلر و نه گوته هیچ یک را نمی توان بنیانگذاران این تغییر و تحول دانست؛ جراکه تغییر و تحول نه در وجود افراد که در اوضاع و امور کلی بنیاد می گیرد و نه فقط به آلمان بلکه به تمام اروپا تعلق دارد. به عنوان مثال در میان خودمان و در محدودهٔ سی سال گذشته کیست که صدایش را با شدّت و حدّت تمام در ستایش شکهپیر و طبیعت بلند نکرده باشد و به همین سان از ذوق و سلیقهٔ فرانسوی و فلسفهٔ فرانسوی بد نگفته باشد؟ کیست که از شکوه و جلال ادبیات کهن انگلیسی، از غنای عصر ملکه الیزابته عسرت عصر ملکه آن، و تحقیق در این باب که آیا پوپ یک شاعر بود یا نه، بی خبر باشد؟ فرانسه نیزه به رغم عزلت جویی و بستن درهایش به روی تأثیرات خارجی، شاهد گسترش وضع مشابهی است؛ د آنجا نیز شک و تردید در بارهٔ اعتبار گرنی و اصل و حدتهای سه گانه، رفته رفته رواج می باید و حتی به صراحت بیان می شود. چنین به نظر می رسد که جریان امور اساساً همان است که در آلمان به وقوع بیرسته است. با این فرق که به نظر می رسد که جریان امور اساساً همان است که در آلمان به وقوع آنواز شده در آلمان به که به نظر می رسد که جریان امور اساساً همان است که در آلمان به وقوع است از فرانسه نیزه به اسکات نیز در مقالهای به نام «در بارهٔ تقلید از تصنیف های قدیمی» (۱۸۳۰) بر نقش آلمانی ها تأکید کرد. وخیلی پیش از این ها، در حدود ۱۷۸۸ انواع تاز های از ادبیات در کشور پا به عرصه گذاشتند. آلمان... برای نخستین بار مهد سبکی در شعر و ادبیات شناخته شد که به مراتب بیش از آنکه به مکاتب فرانسوی، اسپانیایی یا ایتالیایی شبیه باشد به سبک بریتانیایی شباهت داشت.»<sup>۱۲</sup>

احتمالاً مشهورترین نمونهٔ این اظهارات، روایستی است که ت. ب. مکاولی (Moure) در مقالهٔ انتقادی خود بر زندگی با یرون اثر مور (Moure) بهدست داد. در این مقالهٔ انتقادی فاصلهٔ زمانی ۱۷۵۰ - ۸۰ درقتانگیزترین بخش تاریخ ادبیات ماء نامیده می شود. او احیای شکسپیر، تصنیفها، جعلیات چترتن (Chatterton) و آثار کرپر (Cowper) را به عنوان عوامل اصلی تغییر و تحول ذکر میکند. بایرون و اسکات را به عنوان اسامی بزرگ جدا میکند. از همه مهم تر آنکه مکاولی متوجه شد که وبایرون اگر چه همیشه آثار وردزورث را به ریشخند میگرفت، شاید حتی ناآگاهانه بین آقای وردزورث و انبوه خوانندگان نقش مفسر را بازی میکرد... لرد بایرون بنیانگذار چیزی بود که شاید بتوان آن را مکتب دریاچهٔ همه فهم نامید رانچه آقای وردزورث مثل یک تارک دنیا از آن سخن گفته بود، لرد بایرون مثل یک مرد دنیا بر زبان راند.ه<sup>۱۹</sup> بدین سان مکاولی، خیمی پیش از آنکه اصطلاحی برای آن بیابد، و حدت جنبش رمانتیک انگلیسی را تشخیص داد.

جیمز مونتگمری (James Montgomery) در درسنامههایی در بارهٔ ادبیات عمومی که در فاصلهٔ ۱۸۳۰ - ۱۸۳۱ ایراد شد و در ۱۸۳۳ به چاپ رسید، این عصر را بعد از کوپر به عنوان سومین دوران ادبیات نوین توصیف کرد. در این درستامهها، ساوتی، وردزورث و کولریج هاگر بنیانگذاران مطلق سبکی جاندار در ادبیات انگلیسی محسوب نگردند، حداقیل سه پیشگام، نامیده می شوند.

جسورانه ترین تعریفی که از این دیدگاه تازه ارائه شده باز هم در رمسالهٔ مساوتی به نبام: مسوداتی از پیشرفت شعر انگلیسی از چاوسر تاکوپر (۱۸۳۳) آمده است. در این نوشته دورانی که از درایدن تا پوپ را در بر میگیرد «بدترین دوران شعر انگلیسی» نامیده میشود؛ به اعتقاد ساوتی «دوران پوپ، دوران کممایه و عاریه ای شعر بود.» «اگر پوپ در را بر روی شعر و شاعری بست، کوپر آن را باز کرد.»<sup>۱۱</sup> همین دیدگاه را می توان مکرر در مکرر حتی در کتابهای درسی نظیر تاریخ زبان و ادبیات انگلیسی (۱۸۳۶) رابرت چامبر (R. Chamber) آل رو نوشنههای دوکوینسی و جان تازهٔ دوران (۱۸۴۲) اثر ر. ه. هورن (R. H. Horne) یافت، هرچند که آنها بیان دقیق و واضحی ندارند.

هیچ یک از این آثار اصطلاح درمانتیک، را به کار نمی برند امّا متوجه می شویم که در همهٔ آنها دوران تازمای از شعر وجود دارد، دورانی که دارای سبک تازمای است مخالف با سبک پوپ. تأکیدها و شیوهٔ انتخاب مثالها گوناگون و متنوعند، امّا همهٔ آنها متفقاً می گویند که نفوذ ادبیات آلمانی، احیای تصنیفها و آنچه مربوط به دوران ملکه الیزابت می شود و نیز انقلاب فرانسه تأثیراتی قطعی بودند که موجبات تغییر و تحول را فراهم آوردند. تامسن، برنز (Burns)، کوپر، گری (Gray)، کالینز (Callins) و چترتن به عنوان منادیان گرامی داشته می شوند و پرسی و وارتون ها به عنوان آغازگران. گروه سه نفری وردزورث، کولریج و ساوتی بنیانگذار شناخته می شوند و چنانکه زمان به پیش می رفت، بایرون، شلی و کیتس (Keats) نیز، به رغم آنکه به عنوان یک گروه از شعرای جوان گروه پیرتر را به دلایل سیاسی تقبیح می کردند، به گروه بنیانگذاران افزوده می شدند.

این طرح کلی را محققان انگلیسی و آمریکایی در اواخر قرن نوزدهم و اوایل قـرن بـیستم ساخته و پرداختهاند. این طرح طغیان علیه اصول نقد نوکلامبیک را مهم شمرد و بر کشف مجدد ادبیات انگلیسی قدیمیتر، چرخش در جهت ذهنیت و ستایش طبیعت بیرونی تأکید گذاشت، چرخشی که به آرامی در طی قرن هجدهم فراهم آمد و وردزورث و شلی آن را جسورانه به بیان درآوردند. محققان آکادمیک در کل با چشمانداز رمانتیکها موافق بودند، تـا آنکه واکـنشی ضدرمانتیک آغاز شد (نخست با اومانتیست های جدید آمریکایی - به خصوص ایروینگ ببیت -و تی. اس. الیوت و پیروانش و بعد با ناقد ادبی لیویس (F. R. Leavis) در انگلستان و منتقدان جدید ایالات متحده). اینان جـنبش رمانتیک را در زمینه های مختلف اخـلاقی، سیـاسی و زيباشناختي مبيّن نوعي قطع رابطة تأسف بار با سنت پرشكوه اومانيسم و مسيحيت ميدانستند. در رسالهٔ ایروینگ ببیت به نام روسو و رمانتیسیسم (۱۹۱۹) اعتراضات بیشتر متوجه اخلاقیات رمانتيك است، يعنى تصور رمانتيكها از عشق و احساسات، نظريات أنان در يارة نبوغ و الهام، ستایشی از طبیعت و حمایت آنان از وحدتگرایی فلسفی. در مورد الیوت و پیروان او نـقد رمانتیسم، لااقل از پارهای جهات، ماهیتی زیباشناختی دارد؛ شلی به دلیل یکنواختی و بیدقتی و همچنین به سبب عدم بلوغ اخلاقیو آرای خطرناک سیاسیاش، هدف اصلی بیشتر حملات بود. ضمناً تصور غالب از انسجام و وحدت رمانتیسیسم را آرتور لاوجوی (A.O.Lovejoy) موضوع یک بررسی انتقادی قرار داد. لاوجوی در مقالهٔ خود «دربارهٔ شمیز و تشخیص انـواع

رمانتیسیسم، (۱۹۲۴) این بحث را پیش کشید که واژه درمانتیک به معنای چیزهای بسیاری است. که خودش هیچ معتایی ندارد و دیگر به منزلهٔ یک نشانهٔ لفظی عمل نمیکند. و پیشنهادکردکه برای جبران داین ننگ در تاریخ و نقد ادبی، نشان بدهیم که درمانتیسیسم در یک کشور وجوه مشترک اندکی با رمانتیسیسم در کشور دیگر دارد؛ و ما در واقع با شماری از رمانتیسیسمها مواجهیم که هـر یک مـعرف یک مـنظومهٔ فکری کـاملاً متمـایز است.و بـه اعتقـاد او حـتی واندیشه های رمانتیک بسیار نامتجانس بودند، یعنی منطقاً مستقل از یکدیگر بودند و گاهی اوقات در دلالت متضاد با بكنديگر قبرار داشتند.، مشال هاي لاوجنوي از جنوزف وارتنون، فريدريش شلگل و رنه دو شاتوبريان، وجود اختلافات عظيم را در آراي مربوط به طبيعت، سیاست، تخیل و هوش در سه کشور اصلی [انگلستان و آلمان و فرانسه ] به اثبات میرساند. روش نامگرایانهٔ (nomilalistic) لاوجوی در تجزیه و تبلاشی این مفهوم را بعدها بعضی از محققان هم در انگلستان و هم در ایالات متحده پیگیری کردند. ر. س. کرین (R. S. Crane) به خصوص به این دیدگاه سهل انگارانه در بارهٔ نزاع بین رمانتیسیسم و کملاسیسیسم در قرن هجدهم انگلستان اعتراض کرد و تا بدانجا پیش رفت که از «افسانه های جن و پری در بارهٔ جدالِ نوکلاسیسیسم و رمانتیسیسم، سخن گفت.<sup>۷۷</sup> جورج شربرن (George Sherbum) بی آنکه از این اصطلاح استفاده کند، دست به کار نوشتن یک تاریخ ادبیات قرن هجدهم انگلستان شد. ۸۰ در دو مجلد جدید مجموعة تاریخ ادبیات انگلیسی آکسفورد <sup>۲۰</sup> به قلم ایان جک (I. Jack) نیز یا این اصطلاح اصلاً به کار نمی رود و یا از آن به عنوان وتخت پروکروستس ۲۰ که ادبیات انگلیسی زمان را بر روی آن میخوابانند و میکشند، یاد میشود." ایان جک و بسیاری دیگر با این دیدگا. موافقند که «انگلیسی، در بارهٔ مغاهیم کیلی و مسائل تباریخنگاری به طرز نبایسندی کند و ديريابنده و به اين امر نيز افتخار ميكنند.

اماً در دهههای اخیر کوششهای تازهای صورت گرفته است تا به تعریف مجدد رمانتیسیسم بپردازند و حتی از وحدت آن بر اساس یک مقیاس اروپایی دفاع کنند. رنه ولِک کوشید که در مقالهٔ دمفهوم رمانتیسیسم در تاریخ ادبیء<sup>۲۷</sup> نشان دهد که روش لاوجوی در تجزیه و تلاشی این مفهوم راه به جایی نمی برد و توصیف عناصر مشترک در همهٔ رمانتیسیسمهای اروپایی امکانپذیر است؛ او کوشید تا نشان دهد که یکسانی یا شباهت بسیار زیاد دیدگاه ا درباب طبیعت، تخیل، نماد و اسطوره در کل ادبیات اروپایی آن روزگار حتی در قلمرو محدودتر ادبیات کشورهای کوچکتر نیز مشهود است و اینکه این اندیشهها از انسجامی ژرف و دلالتی متفابل

لحاظ نفى ديدگاههاى ناآزموده در خصوص نزاع بين كلاسيسيسم و رمانتيسيسم در قرن هجدهم موجه است) نمی تواند تأیید شود؛ حتی جورج شربرن نیز ناچار شد همین پدیده، یعنی ماقبل رمانتیسیسم را تحت عنوان وگرایشهای شدت یافته، اواخر قرن هجدهم مورد بحث قرار دهد. عصری جدید در شرف ظهور بود و این فرایند را تحت هر نامی میتوان مشخص کرد. مقالهٔ ولِک بحثهای بسیاری برانگیخت. مورس پکهام (Morse Peckham) در مقالهٔ وبهسوی نظریهای در بارهٔ رمانتیسیسمه<sup>۷۲</sup> میگوید که قصد داشت لاوجوی و واک را با انتخاب معیار پو پایی زنده به عنوان تعریف رمانتیسیسم با هم آشتی دهد. او مفهوم طبیعت و تخیل را به عنوان مفاهیم مرکزی می پذیرد، اما اهمیت نماد و اسطوره را از قلم می اندازد. پکهام اصطلاح جدید ورمانتیسیسم منفی، را جعل کرد که مراد از آن نوعی رمانتیسیسم مأبوس و نیهیلیستی است. او استدلال میکند که درمانتیسیسم مثبت، مناسب چهرمای مانند بایرون سیست. در بارهٔ ایس موضوعات کتاب های دیگری نیز نوشته شده، به خصوص کتاب آینه و چراغ (نیویورک ۱۹۵۳) اثر مایر آبرامز (Meyer Abrams) که بر گردش از نظریهٔ تقلید به سوی نظریهٔ بیان و از آینه به چراغ تأکید می ورزد؛ یا به عبارت دیگر چرخش از تمثیلهای استعاری بیروح نظریهٔ نبوکلاسیک ب مسوی تصباویر زیست شنب ختی (biological imagery) مستنقدان رسانتیک. در موضوع رمانتیسیسم تعداد بی شماری کتاب و مقاله نوشته شد که در ارزیابی ایس مکتب اختلافات بسیماری بنا یکدیگر دارنند؛ از تنصویر رمانتیک (۱۹۵۷) فنرانک کرمود (F. Kermod) که رمانتیسیسم و نمادگرایی زادهٔ آن را دیک اسطورهٔ تاریخی عظیم و به اعتباری زیانباره میداند، تا تجلیل هارولد بلوم (Harold Bloom) از انجمن رؤیایی (۱۹۶۱) رمانتیکهای انگلیسی؛ امّا با وجود این و به رغم همهٔ اختلافات و گوناگونیها، توافقی گسترده وجود دارد مبنی بر ایسنکه توجه و علاقه به آشتی ذهن و عین، انسان و طبیعت، آگاهی و ناآگاهی محور اصلیرمانتیسیسم است. ا. د. هیرش (E. D. Hirsch) در رسالهٔ وردزورت و شاینگ (۱۹۶۰) هسمگرایس این چهردهای مختلف در متن طیفی کلی از اندیشهها را توصیف کرد - اندیشههایی چون: طریق آشتی دادن زمان و ادبیات، خداشناسی درون ماندگار، نگرش دیالکتیکی که ووحدت اضداده یا به قول هیرش دتفکر مبتنی بر این و آن و هر دو، را تأیید میکند، ترس از بیگانگی، مفهوم طبیعت جاندان و نقش نخیل که وحدت تلویحی تمام اشیا را وضوح و روشنی میبخشد. ۵. رمک (H. Remak) در مقالة درمانتیسیسم اروپای غربی: تعریف و قلمرو» <sup>۷۷</sup> به این نتیجه می رسد که ودر تأیید وجود کم و بیش همزمان یک شبکهٔ گسترده و متمایز متشکل از افکار، نگرش،ها و اعتقادات در اروپای غربی که با معانی اصطلاح درمانتیسیسم، نیز مرتبط است، شواهدی قطعی

و انکارناپذیر وجود دارد..

در فرانسه مجادله بر سر رمانتیسیسم به میزان زیادی از ملاحظات سیاسی تأثیر مرگرفت. رمانتیسیسم، بنابر حکم معروف ویکتور هوگو، با لیبرالیسم، با میراث انقلاب و با آغازگر فرضی آن یعنی روسو یکسان انگاشته شد و بدینسان به هدف مناسبی برای حملات ارتجاع محافظه کار، به ویژه در طی ماجرای دریفوس، بدل گشت. مباحثاتی که در انگلیس عمدتاً از رهگذر کتاب های ببیت شناخته شدند، در فرانسه عملاً به دست دزیره نیزار (Désiré Nisard) و فردینان برونتیر (Ferdinand Bronetiere) در قرن نوزدهم صورت بندی شدند و بخصوص پیر لاسر (Pierre Lasserre) در رمانتیسم فرانسوی (۱۹۰۷) آنها را با دقت شرح داد. او استدلال میکند که رمانتیسیسم بعنی وفساد کامل بخشهای عالیتر طبیعت انسانی، این مکتب میین وغصب جایگاه بر حق عقل و درایت تلوسط حس و تلخیل، و واضلمحلال هنز و در نشیجه اضمحلال آدمی است.، حاصل ستایش رمانتیک از طبیعت و پیشرفت، اعتقاد به وحدت وجود و قبول یک خوشبینی مبتذل و ایمان به پیشرفت است. ضدیت با رمانتیسیسم شعار جنبش فاشیست. های فرانسوی، اکسیون فرانسز (Action Française) بود. در اوایل قرن بیستم هنوز هم بسیاری به احیای کلاسیسیسم باور داشتند، از جمله آندره ژید و پل والری. در این اثنا تحقیق آکادمیک راه هموار خود را در فرانسه نیز پیمود؛ پل وان تیگم (P. Van Tieghem) در یک اثر کو تاه و فاضلانه که تمام انواع ادبیات اروپایی را در بر میگرفت، رمانتیسم در ادبیات اروپایی (۱۹۴۸)، به این نتیجهٔ ناچیز رسید که دسرکوب سبک اسطورهای، احتمالاً عنامترین ویژگی رمانتیسیسم صوری است. امّا در فرانسه نیز در دهههای اخیر یک دیدگاه تألیفی تازه صورت بندی شد. رسالهٔ آلبر بگن (Albert Béguin) به نیام روح رسانتیک و رؤیا (سارسی، ۱۹۳۹) عظمت رمانتیسیسم را در این می بیند که واین مکتب شباهت ژرف حالات شاعرانه و مکاشفات خاص فرقههای مذهبی را تشخیص داده و تصدیق کرده است.

از نظر بگن رمانتیسیسم توجه خود را بر اسطورهای متموکز میکند که در عالم رؤیا و ضمیر ناآگاه کشف می شود. بگن نقش رؤیا را در (افکار ] نظر به پردازان رمانتیک، استادان ضمیر ناآگاه و فلاسفهٔ آلمانی جستجو میکند و آن را در آثار نویسندگانی نظیر ژان پل، نُوالیس، برنتانو، آرنیم و موفمان با همدلی تمام بررسی میکند او نروال، بودلر، رمبو، مالارمه و پروست را اخلاف بلافصل آنان می داند. ژرژ پوله (Georges Poulet)، برجسته ترین منتقد جدید فرانسوی، نتایجی به دست آورده است که آنقدرها از نتایج مدافعان و معرّفان انگلیسی و آمریکایی این مفهوم دور نیست. او در فصلی از کتاب خود دگردیسی مای دایره ای دایره (Les metamorphoses du cercle) (پاریس ۱۹۶۱)، با جسارت تمام در بارهٔ رمانتیسیسم دست به تعمیم میزند: رمانتیسیسم آگاهی از سرشت اصولاً ذهنی ذهن است، نوعی کناره گیری از واقعیت برای حرکت به سوی کُنه و مرکز نفس که خود نقطهٔ آغازی است برای بازگشت به طبیعت. پوله مثالهای خود را اصولاً از منابع فرانسوی میگیرد، امّا به کولریج و شلی نیز استناد میکند، و در به کارگیری شکل یا نماد دایره و پیرامون نیز بسیار مصر است. نتیجه گیری او مؤید این دیدگاه است که رمانتیسیسم کوششی است برای غلبه بر تقابل ذهن و عین در یک تجربهٔ شخصی.

در آلمان مکتب رمانتیک (۱۸۷۰) ردلف هایم، اثر متعارفی بود که رمانتیسیسم را بسیار معدود و بر حسب نخستین مکتب رمانتیک تعریف کرد: یعنی عملاً برحسب اندیشهٔ برادران شلگل و تیک. موضوع موردنظر هایم اصولاً تاریخی و توصیفی بود. تنها با استیلای گرایش های هنو \_رمانتیکیه ادبیات آلمانی در فاصلهٔ زمانی کوتاه پایان قرن قدیم و آغاز قرن جدید بود که علاقهٔ همدلانه به جنبش رمانتیک جانی تنازه گرفت. پژوهشگران همکار اسکار والتسل (Oskar Waized) که آثار و مکاتبات بسیاری منتشر کرد و این جنبش را بر زمینه ای از تاریخ افکار و عقاید استوار ساخت، به این تجدید حیات بنیادی فاضلانه بخشیدند، و البته رسالهٔ ریکاردا هوغ (Ricarda Huch)، دوران شکوفایی رمانتیک (۱۸۹۹)، نیز در این میان اثری تعیینکننده بود. در اوایل دههٔ بیست مجموعهٔ کاملی از کتابها مشخصاً به تعاریف ذات و ماهیت رمانتیسیسم اختصاص یافت. این تعاریف بر نوعی ثنویت مفهرمی استوارند: تر و آنتی تر، تقابل های بسیار بزرگ مانند معنا و صورت، اندیشه و تجربه، فردگرایی و فردستیزی و مانند آنها. ماکس دو یچ باین (Max Dutschbein) بر نقش آشتیده دو از میانی از منای از مانی فران میمان اثری بر نقش مانند آنها. ماکس دو یچ باین (Max Dutschbein) بر نقش

نتیجهٔ رسالهٔ فریتس اشتریش (Fritz strich)، کلاسیک و رمانتیک آلمانی: یا پایان و بینهایت (مونیخ ۱۹۲۲)، مطرح ساختن شکلی از تقابل است. اشتریش در این رساله آرای کتاب ولفلین (Wölffiin)، مفاهیم بنیادین تاریخ هنر (۱۹۱۵)، را به قلمرو ادبیات منتقل میکند. انسان در جستجوی دوام یا جاودانگی است؛ و تاریخ انسان بین دو قطب کمال و بیکرانگی در نوسان است. رمانتیسیسم پویاست، شکلی باز و گسترده دارد، نمادین است و همیشه درست برعکس کلاسیسیسم که رتبهٔ کلاسیک گوته و شیلر را به گواهی میگیرد، در آرزوی امر نامتناهی است. تمام این آثار و نوشتهها در رسالهٔ یولیوس پترسن (Lulius Petersen) به نمام تعیین ماهیت رمانتیک آلمانی (۱۹۲۶) به دقت بررسی و بازبینی شدهاند. تحقیقات آلمانی وسیعاً مبتنی بر تاریخ تفکر بود، امّا جریانی هم وجود داشت که پیش از واقعهٔ نازیسم کوشید تا رمانتیسیسم را به یاری نوعی تاریخ نژادی توضیح دهد.

يوزف نادلر (Joseph Nadler) در رمانتيک برلين (۱۹۲۱) اين نظرية عجيب را موردبحث قرار داد که رمانتیسیسم چیزی است که مطلقاً به اسلاوهای آلمانی شدهٔ در آلمانی شرقی تعلق دارد، یعنی آنان که خواستند تا فرهنگ تویتونی (iutonic) قرون وسطی را احیا کـنند. امیا در مقابل، کلاسیسیسم آلمانی کوشش آلمانی های غربی است برای احیای فرهنگ روم باستان که میراث کهن آنان بود. این نظریه میکوشد تا آلمانیهای غربی عضو جنبش رمانتیک (برنتانو، گورس Görres و ...) را اعضای جنبشی متفاوت، تحت نیام دت. جدید حیات، (Restoration)، معرفی کند و از این طریق مستمسکی برای قلب واقعیت به دست آورد. نظریات ملیگرایانه مشابهی راکه به رمانتیسیسم به چشم یک امر مطلقاً آلمانی نگاه میکنند، در دوران نازی ها و پس از آن محققان جدی و مهمی مانند ریشارد بنتس (Fichard Benz) (در کتاب رمانتیک آلمانی، ۱۹۳۷) به تغصیل شرح و بسط دادند. بنتس دانشمندی است که ذات رمانتیسیسم را در موسیقی آلمانی و روح موسیقی میجوید. از جنگ جهانی دوم به بعد علاقه به تفکرات مبتنی بر تاریخ تفکر کاهش پیداکرد و تحقیق ادبی آلمانی به سوی تفسیر متن چرخید. در این میان استئناهایی هم وجود دارند نظیر رسالهٔ آدلف گریمه (Adolf Grimme) به نیام در بارهٔ میاهیت رمانتیک (۱۹۴۷) که رمانتیسیسم را فوران و رهایی عنصری تعریف کرده است که خود آن را دلایهٔ نباتی جان، مینامد و مراد از آن بیشتر پیش آگاهی است تا ناخود آگاهی. پیش آگاه شدامل تخیلی است که در رمانتیسیسم به مرتبهٔ آگاهی میرسد. گریمه در دفیاع از روش پیدیدارشنیاختی، استدلال میکند. به اعتقاد آن، هرگونه تعریف لفظی به امری موهوم خشم می شود. ما فنقط مي توانيم به أنچه رمانيتک است اشاره کنيم، درست همانگونه که فقط مي توانيم به رنگ سرخ اشاره کنیم.

امًا نیازی نیست که بحث خود را با کلامی چنین ضدعقلاتی به پایان بریم. تنوع تفاسیر و اختلاف و کثرت تعاریف لزوماً به نومیدی نمی لنجامد. می توان ظهور و استیلا و افول نظامی از اندیشه ها و کنش های شاعرانه را توصیف کرد که هر یک پیشگامان و بیازماندگان خود را خواهند داشت. دوره های زمانی و جنبش ها اصطلاحاتی کلی نیستند که هر نویسنده یا اثر منفردی صرفاً مثالی از آن ها باشد. این اصطلاحات نه برچسب های زبان شناختی اند و نسه ماهیات متافیزیکی، بلکه اندیشه هایی تسنظیمکننده (regulative ideas) و ایسزاری تاریخ نگارانه اند. توافق بر سر معنای رمانتیسیسم در همهٔ کشورهای اصلی به رغم سیل آثار و نوشتههایی که در بارهٔ این موضوع به رشتهٔ تحریر درآمده، در دهههای اخیر، به عوض کاهش، رو به فـزونی گذاشته است. در هر حال رمانتیسیسم، به عنوان یک اصطلاح برای نامگذاری دورهای در ادبیات غربی، بهراستی ارزش خود را حفظ میکند.

اين نوشته ترجمة مقالة زير است :

Rene Wellek, "Romanticism in Literature" in Dictionary of Ideas: Studies of Selected Pivotal Ideas ed. Phillip. P. Wiener, Charles Scribner's Sone, Newyork, Vol. IV, 1973.

## پىنوشتھا :

۸. زان شاپلن Jean chapelain در ۱۶۶۷ از حماسهٔ افسانهای Jomaneaque نوعی شعر بندون هنر مسخن میگوید. در ۱۶۶۹ او شعر افسانهای را در برابر شعر شهسواری میگذارد. در ۱۶۷۳ رنه راین René Rapin کشابی به نام شعر افسانهای پنولسی Pulci، بنوزاردو Bolario و آرینوستر مینویسد. تومناس راینمر Thomas Rymer یک سال بعد همین اثر را به انگلیسی ترجمه میکند. ۲. برای مقدمات براهین وارتون و هرد، نگاه کنید به نقد اودل شهارد Odell Shepard بر کتاب کلاریسا ریناکر،

۲. برای معدمات براهین وارتون و مرده ۱۵۵ نیک به تک بوتن شهرت مسیست سدت بر ک بر ک به ۱۵۰۰ ه. ده نام توماس وارتون در:

Journal of English and German philology, 16 [1917], 153.

۲. بهترین تـحلیل ایـن مـرضرع نـرشنهٔ A.O. Lovejoy است، بـه نـام «شـیلر و تکـوین رمـانتیسیسم آلمـانی»، Modem Language Notes, 35 (1920), 1-10, 138-46; reprinted in Essays in the History of Ideas (Baltimore, 1948), pp. 207-27.

 Lovejoy [1916], pp. 385-96, end [1917], pp. 65-77; reprinted, Esseys... [1948], pp. 183-206.
 يوزف كورتر Joseph Körner ، ييام رمانتيسم آلماني به اروپاي، Augeburg [1928]، خلاصهاي است از پذيرش و رواج درسنامه هاي آگوست ويلهلم شلگل در خارج از آلمان.
 نگاه كنيد به:

Schriften, ed. Samuel-Kluckhohn, 3, 263; "Romantik", 3, 74-75, 88.

۸thenwoum مجله ای ادبی که برادران شلگل بنیاد نهادند و به ارگان مکتب رمانتیک نویسندگان آلمانی تبدیل شد. ــم.

- ۸ Jean Paul نام مستمار Jean Paul Friedrich Hichter طنزنویس و نثرتویس آلمانی متولد ۱۷۶۳ و متوفی به سال ۱۸۲۵، که نوول ها و رمانس های بسیاری از او بر جای ماند، است. ــم.
- Reprinted in Friedrich Schlegel's Jugendschritten, ed. J. Minor, Vienne [1882], 2, 220-21, 365-372.
- 10. Vorlesungen über Philosophische Kunstlehre, ed. W. A. Wünsche, Leipzig [1911], pp.214, 217, 221.
- 11. Vorlesungen über schöne Literatur und Kunst, ed. J. Minor, Svols. Heilbronn [1884];

بخصرمن نگاه کنید به ۱۱ ، ۲۲.

- ۸۲. منظرمهٔ Nibelungen یا Nibelungenlied سروده شده در اوائل قرن سیزدهم میلادی به زبان آلمانی که سرایندهٔ آن شناخته نشده است. ــم.
- . اشاره به آرتور پادشاه واقعی یا افسانهای برایتونها . اشاره به آرتور پادشاه واقعی یا افسانهای برایتونها The Cycle of Arthur .۱۴ در فرن ششم میلادی که بر ضد ساکسونهای متجاوز سپاهی فراهم کرد و گویا پیروز شد. او را شخصیت اصلی و مرکزی حلقهٔ عظیم رمانس میدانند و تیز بنیانگذار گروه سلحشوران میزگرد. بعدها به مجموعهای از رمانسهای منظوم و منثور که در اطراف این تاریخ اسطورهای (میزگرد) جمع آمدهاند و یا به نحوی به آن مربوط می شوند نام حلقهٔ آرتور دادند. ـم.
- El Center de Mio Cid .۱۲ از قدیم ترین آثار ادبیات اسپانیایی است که در حدود ۱۱۴۰ میلادی به لهیجهٔ کاستیل سروده شده و سرایندهٔ آن شناخته نشده است. م.
- 15. Printed only in Samtliche Werke, 1st. sec., 5 (stuttgart, 1859).
  - Second Romantic School 1, Heidelberg Group .17
- از اوایل فرن نوزدهم که مرگ و تفرقه تدریجاً یاران رمانتیک گروه بنا را از هم جداکرد، گروهی دیگر از رمانتیکها در هایدلبرگ پدید آمدند که نفادان آنان را «رمانتیکهای جوان» نامیدند. م. Jene group . ۱۷ نخستین گروه رمانتیکها بودند مرکب از تعدادی شاعر، منتقد و فیلسوف که در حدود

۱۷۹۰ در شهر بناگرد هم آمدند و به طرح مباحث تازه در نقد ادبی پرداختند. ـم.

- 18. Ulmann and Gotthard [1927], pp. 70#.
- 19. Baldensperger [1937], p. 90.
- 20. Reprinted in Edmond Eggli and Pierre Martino, Le débat romantique en France, Parle [1933], I, 26-30.

۲۱. بهترین گزارش ها از این ارتباطات را در آثار زیر می توان یاغت:

2.-

Carlo Pellogrini, Il Sismondi e la storia delle letterature dell;Europa maridionale, Geneva [1926], Comtesse Jean de Pange, Auguste-Guillaume achiegel et Madame de staël, Paris [1938], and Jean-R. de Salis, Sismondi, 1773-1842, Paris [1932].

- 22. Reinhold Steig, Achim von Arnim und die iehm nahe standen, Stuttgart [1894], 1, 102. Letter, Oct. 12, 1803.
- 23. [Sénancour], Obermann, letter 87, gouted by Eggli, p. 11.
- 24. July 19, 1816, reprinted in Eggli, pp. 472-73.
- Letters to Louis Crozet, sept. 28, Oct. 1, and Oct. 21, 1816, in Correspondence, ed. Divan, Paris [1934], 4, 371, 389, and 5, 14-15.
- 26. Letter to Baron de Mareste, April 14, 1818, Correspondance, 5, 137,
- 27. It appeared first in Le Spectateur, no. 24 [1814], 3, 145; reprinted in Eggli, pp. 243-56; in Italian in La Spettatore, no. 24, 3, 145.

- \*intorno all inglustizia di alcuni giudizi letterari italiani" [1816], in *Polemiche*, ed. Carlo Calcaterra, Turin [1923], pp. 36-38.
- 29. Giovanni Berchet, Opere, ed. E. Bellorini, Bari (1912), 2, 19-21.
- Discussioni e polemiche sul romanticismo (1816-26], ed. Egidlo Bellorini, Bari [1943], 1, 252, 358-59, 363.
- 31. // Conciliatore, no. 17 [Oct. 24, 1818], pp. 65-66.
- 32. "Idee elementari sulla poesia romantica", in Il Conciliatore, no. 27 [Dec. 3, 1818], p.105.
- 33. Courier Français [Oct. 19, 1822], quoted by P. Martino, L'Epoque romantique en France, Paris [1944], p.27. Laoretelle, in Anneles de la litterature et des arts, 13 [1823], 415, Celle Schlegel 'le Quintilien de romantisme'; quoted in C. M. Des Granges, Le romantisme et la critique, Paris (1907), p. 207.

34. E. Allison Peers, "The Term Romanticism in Spain", *Revue Hisponique*, 81 [1933], 411-18. Monteggia's article is reprinted in *Bulletin of Spanish Studies*, 8 [1931], 144-49. For the later history, see E Allison Peers, A History of the Romantic Movement in Spain, 2vols., Cambridge [1940], and Guillermo Disz-plaja, *Introducción of estudio romanticismo* espanol, Madrid (1942].

35. See Theophilo Brage, Historia do Remantismo em Portugal, Lisbon (1880), p.175.

۳۶. Bomance Languages : فرانسوی، ایتالیایی، اسپانیایی، پرتغالی، رومانیایی و دیگر زبانهای مشتّق از زبان

لاتینی. ..م. ۳۷. این تاریخها برگرفته از مجموعههای فرقالعاده کاملِ واژهنامهٔ آکادمی چِک هستند:

Dictionary of the Czech Academy.

- 38. Poezie, ed. J. Kallenback, Krakow [1930], pp. 45-51.
- N.V. Begoetovsky, ed., Pushkino literature, Moscow and Leningred [1934]. pp. 15, 35, 41, etc. Vyazemsky's review in Syn atechestve [1822] was reprinted in Polnoe sobranie Sochinenii, 7, st. Petersburg [1877], 73-78.
- 40. Essays in a Series of Letters, London (1805).
- See Coloridge's Shakespearean Criticism, ed., Thomas M. Raysor, Cambridge, Mass. [1930], 7, 196-98, 2, 265, and Miscellaneous Criticism, ed. T. M. Raysor, Cambridge, Mass [1936], pp. 7, 148.

خود کولریج در این باره میگوید که نسخهای از درستامه های شلگل را در ۱۲ دسامبر ۱۸۱۱ دریافت کرده است. نگاه کنید به:

Coleridge's Unpublished Letters, ed. Earl. L. Grigge, London [1932], 2, 61-67.

- 42. Edinburg Review, 22 (Oct. 1813), 198-238; Monthly Review, 72 [1813], 421-26, 73 [1814], 63-68, 352-65, especially 364,
- 43. 20, [Jan. 1814], 355-409.
- 44. reprinted in Complete Works, ed. Howe, 16, 57-99.
- 45. 7, [1946], 477-88.
- 46. Issues dated Apr. 20, 1814, and Oct. 23, 1818.
- 47. Samuel Singer, in his introduction to Marlow's Hero and Leander (London, 1821), p.LVII.

۲۸. برای آشنایی بیشتر با این موضوع که مادام دواستال درسنامه های شلگل را برای بایرون می فرسند، نگاه کنید به: Byron's Letters and Journais, ed. Lord Prothero [1901], 2, 343.

÷. .

On Friedrich Schlegel's Lectures, cf. Letters, 5, 141-43.

The dedication of Marino Falieri, dated Oct. 17, 1820, Ibid., 5, 100-04.

The latter to Murray on Bowles, Feb. 7, 1821, ibid., 5, 553-5un.

The police spy story, sept. 10, 1819, quoted ibid., A, 462,

- New Monthly Magazine, 3 [1823], 522-28, signed Y. I. see Doris Gunnell, Stendhal et l'Angleterre, Paris [1909], pp. 162-63.
- 50. Two Note Books, ed. C. E. Norton, New York [1896], p. Ill, *Miscellanies*, London [1890], 1, 45, and 3, 71. cf. also 2, 276.
- 51. England and the English [1833], Book IV. ch. w.

Lake School ۵۲ یا Lake Poeta ، اشاره به سه شاعر نامدار انگلیسی است: وردزورث، کولریج وساوتی، که در طی چندین سال در لیک دیستریکت (Lake District) واقع در شمال غربی انگلستان به سر بردند و علیه مکتب کلاسیک شوریدند. ــم.

- ۵۲ Satanic School، نخست نامی بود که ساوتی به بایرون و شلی و پیروان آنیان داد؛ و بعد به گروهی از نویسندگان اطلاق شد که متهم به بی ایمانی جسارت آمیز بودند و احساسات و عواطف لجامگیخته را به تصویر میکشیدند. دم.
- ۵۴ ارتکار می از تو از نویسندگان قرن نوزده انگلستان که مقیم لندن بودند و Cockney Group/School ۵۴ است. دم شخصیت بارز و نمایندهٔ آنان لیهانت Leigh Hunt است. دم.
- 55. Literary Studies, ed., R. H. Hutton, London [1905], 1, 231 and 2, 341.
- new ed., Complete Manuel, ed., William Smith, Newyork [1867], pp. 290ff., 316, 341, 348, 415.
- 57, 2nd ed., Edinburgh [1852]; six lectures delivered in 1850-51; cf. pp. 17, 117, 213.
- 58. Introduction to Specimens of the Later English Poets, ed. R. Southey, London [1807], pp. XXIX and XXXII.
- 59. Leigh Hunt, Feast of the Poets, [1814], p. 83.
- 60. Wordsworth, Prose works, ed. Grosert, 2,, 118, 124.
- 61. review of Scott's edition of Swift, in Edinburgh Review [Sept. 1816]; reprinted in Contributions to Edinburgh Review, 2nd ed., London [1816], 1, 158, 167.
- \*Essay on Drama\*, Contributed to Encyclopaedia Britannica, Supplement, Vol.3 [1819];
   also in Miscellaneous Prose Works, Edinburgh [1834], 6, 380.
- 63. Works, Centenary ed., London [1699], German Romance, 1, 261.
- 84. in a new edition of Minstrelsyu of the Scottish Border [1830], ed., T. Henderson, New York [1931], pp. 535-62, especially pp.I 549-60.
- Edinburgh Review [June 1631]. Reprinted in Critical and Historical Essays, Everyman ed., 2, 634-35.
- The Works of Cowper, ed., R. Southey, 3, 109, 142.
- 67. Philological Quarterly, 22 [1943], 143.
- 68. a section of Literary History of England, ed., A.C. Baugh, New York [1948].
- 69. by W. L. Renwick and Ian Jack.

- 71. Ian Jack, English Literature 1818-1832, Oxford [1963], p. 420. 72. Comparative Literature, 1 [1949], 1-23, 147-73.
- 73. PMLA, 56 (1951), 5-23.
- 74. Comparative Literature: Method and Perspective, ed., Newton P. Stalikneoht and Horst Frenz., Carbondele, III. [1961].

## بخشهایی از مقدمهٔ ویلیام وردزورث بر ترانههای غنایی

ترجمة حسين پاينده

توضیحی کو تاه ترانه های غنایی (Lyrical Ballack) نخستین بار در سال ۱۷۹۸ در یک مجلد و با تیراژ پانصد نسخه به چاپ رسید. این کتاب که عنوان کامل آن ترانه های غنایی و برخی اشعار دیگر بود، شامل بیست و سه قطعه شعر می شد که بعضی را کولریج و اغلب آن ها را وردزورث در ماه های مارس و آر ریل و مه ۱۷۹۷ سروده بودند. ویس استهٔ دوم ترانه های غنایی در سال ۱۸۰۰ به صورت دو مجلد چاپ شد. جلد اول عمدتاً شامل همان اشعار چاپ نخست کتاب بود، اما جلد دوم شعرهای جدیدی را در بر داشت که وردزورث سروده و پیش از آن به چاپ نرسیده بود. وردزورث، پس از مباحثه های طولانی با کولریج، مقدمهای برای ویراستهٔ دوم ترانه های غنایی نوشت که در چاپ بعدی کتاب در سال ۱۸۰۲ آن را گسترش داد. اغلب تاریخ نویسان ادبیات نوشت که در چاپ بعدی کتاب در سال ۱۸۰۲ آن را گسترش داد. اغلب تاریخ نویسان ادبیات نوشت که در چاپ بعدی کتاب در سال ۱۸۰۲ آن را گسترش داد. اغلب تاریخ نویسان ادبیات نوشت که در چاپ بعدی کتاب در سال ۱۸۰۲ آن را گسترش داد. اغلب تاریخ نویسان ادبیات نوشت که در چاپ بعدی کتاب در سال ۱۸۰۲ آن و گسترش داد. اغلب تاریخ نویسان ادبیات و ریزگی های رمانتیسم به آرای مطرح شده در آن استناد می ورزند. (ترجمهٔ حاضر از روی ویراستهٔ سوم ترانه های غنایی انجام شده است.)

مقدمهٔ وردزورت بر *تىرانههای غنایی*، در واقع شورشی است بـر مبـانی نـظریهٔ ادبـی نوکلاسیکهای قرن هجدهم. لحن وردزورت به لحـن سـرداری شـورشی میمـاند کـه پس از برانداختن حکومت، بیانیهای برای اعلام موجودیت نظمی جدید صادر کرده است. دو محور عمدهٔ این بیانیه عبارتاند از:

۸. موضوع شعر: به اعتقاد وردزورث شاعر موظف است به دو موضوع بپردازد: الف) زندگی روزمره و معمولی مردم و به ویژه روستاییان؛ ب) عواطف شخصی خود (عنوان ترانه های غنایی اشارتی است به همین جهتگیری دوسویه). واضح است که هر دو این موضوعات، نظریة ادبی نوکلامیکها را مردود می شمارد. به اعتفاد شعرای نوکلاسیکی مانند پوپ و جانسن، شاعر باید توجه خود را به جنبه های عام سرشت انسان معطوف کند و در این کار به جای عواطف و احساسات شخصی، به خود متوسل شود تا ماحصل کار یا همان شعرش از کیفیتی جهان شمول برخوردار باشد. اما وردزورث به صراحت اعلام می کند: «عموماً زندگی فرودستان و روستاییان را برگزیدم زیرا در این گونه زندگی، احساسات ماهوی قلب آدمی زمینة بهتری برای نیل به کمال می یابد.» و در ادامه شعر را این گونه تعریف می کند: «شعر فیضان بی اختیار احساساتی نیرومند است که از احساسی فرایاد آمده به هنگام آرامش نشات می گیرد.»

۲. زبان شعر : وردزورت مروج این عقیده است که شاعر باید به زبان واقعی سردم شعر بسراید. برخلاف نوکلاسیکها که به پیروی از هوراس و آنچه او در هنر شاعری نوشته بود شاعر را در درجهٔ نخست صناعتگری میدانستند که هنر فطری خود را با مطالعهٔ طولانی و سرمشق قرار دادن شاعران برجستهٔ کلاسیک به کمال میرساند، وردزورت در توصیفی ساده از شناعر میگوید: دشاعر انسانی است که خطاب به انسانها سخن میگوید.، شعرای نوکلاسیک قرن هجدهم با دستهبندی انواع ادبی (genres) بر مبنای سلسلهمراتبی از بالا بـه پـایین (حمـاسه، تراژدی، کمدی، طنز، شعر شبانی (pastoral)، شعر غنایی) و نیز با پیروی از اصول بلاغت کلام و حُسن تناسب (decorum)، در انواع ادبی بالا مرتبه (مانند حماسه و تراژدی) از شخصیت های طبقات فوقاني جامعه و زباني پرتكلف استفاده ميكردند. وردزورث در تخالف با نوكلاسيك.ها مینویسد: «شعرا تصور میکنندکه هر قدرکمتر از همدلی مردمان برخوردار باشند و طبق عادت در تعابیر خودساخته و متلون افراط ورزند تا برای ذائقه و اشتهای بی ثباتِ مخلوق خود [ یعنی شعرشان ] خوراک فراهم آورند، به همان میزان به وقار و هنر خودشان می افزایند. و به گمان وردزورت، واژگان پرطمطراق و استفادهٔ بیش از حد از صنایع بدیع و لفظی، زبان شاعر را در صرودهاش از زبان مردم دور و نهایتاً فهمناشدنی میکند (گرچه این وسادگی، برای او و بسیاری دیگر از رمانتیکها، حکم ایدثالی را داشت که با عملکرد شعری آنان در همهٔ موارد سازگار نبود). با این همه، بررسی امقدمهٔ، وردزورث نشان میدهد که رمانتیسم وی مبتنی بر طرد کامل

نظریهٔ ادبی نوکلاسیک نیست، بلکه حداقل از دو جهت به آن شباهت دارد: ۱. وردزورث نیز همچون شعرای نوکلاسیک به پیروی از ارسطو، ادبیات را تفلید واقعیت (نهادن آینهای از طبیعت در برابر چشمان خواننده) میداند. ۲. در نظریهٔ وردزورث نیز همچون اسلاف قرن هجدهمی او، شعر باید هم افاضهٔ لذت کند و هم جنبهٔ آموزشی داشته باشد.

ح. پ

هدف أصلى

هدف اصلی من در این شعرها این بوده است که، به جد و نه از سر فضل فروشی، نشانی از قانونمندی های اولیهٔ طبیعت در وقایع زندگی روزمره بپایم - به ویژه در چگونگی تداعی افکار به هنگام هیجانزدگی ــ تا از این طریق آن وقایع را جالب تر جلوه دهم. عموماً زندگی فرودستان و روستاییان را برگزید. ام زیرا در اینگونه زندگی، احساسات ماهوی قلب آدمی زمینهٔ بهتری برای نیل به کمال می بابد، موانع کمتری بر سر راه خود می بیند و با زبانی واضح تر و مؤکد تر بیان می شود؛ در زندگی آنان، احساسات بنیادین ما ساده تر است و لذا می توان با دقت بیشتری در بار: آنها اندیشید و به نحو گیراتری [به خوانینده] منتقلشان کرد؛آداب زندگی روستایی از آن احساسات بنیادین نشأت میگیرد و بهسبب ماهیت ذاتی مشغلههای روستاییان، با سهولت بیشتری درک میشود و پایاتر است؛ و سرانجام، در زندگی روستاییان احساسات آدمیان بیا آشکال زیبا و پایدار طبیعت در هم آمیخته است. نیز زبان این گروه از مردمان را برگزیدم (یا در واقع زبانشان را از هر آنچه بهنظر میآید نقصان حقیقی آن باشد. یـعنی از موجبـات دیریـا و عقلانی بیزاری و تنفر پیراستم) زبرا چنین مردمانی هر آن با بهترین چیزهایی که بهترین بخش زبان را به وجود می آورد در مراودهاند؛ و به سبب جایگاهشان در جامعه و سنخیت و محدودیت حوزهٔ مراودهشان، کمتر دچار نخوت اجتماعی میشوند و لذا احساسات و افکارشان را در عباراتی ساده و بی تکلف افاضه میکنند. شعرا تصور میکنند که هرقدر کمتر از همدلی مردمان برخوردار باشند و طبق عادت در تعابير خودساخته و متلون افراط ورزند تا برای ذائقه و اشتهای بي ثبات مخلوق خود [ يعنى شعرشان ] خوراك فراهم أورند، به همان ميزان به وقار و هنر خود می افزایند؛ حال آنکه زبان مردمان روستایی که از تجربهٔ مکرر و احساسات قانونمند نشیآت میگیرد بسی پایاتر و بسی فلسفیتر از زبانی است که شعرا غالباً به جای آن به کار می برند. خوب میدانم که در حال حاضر به پیش پا افتاده و بی مایه بودنِ اندیشه و نیز زبانی که گهگاه

در تصنیفات موزونِ برخی از معاصران من به چشم میخورد اعتراض میشود و می پذیرم که این نقصان بیشتر شخصیت خود مُصَنِف را رسوا میکند تا پیراستگی کاذب یا نو آوری خودسرانه [در شعرش] را،گرچه باید در عینحال احتجاج کنم که پیامدهای این نقصان در مجموع آنقدرها مضر نیست. اشعار این کتاب دستکم با یک مشخصه از آن قبیل نظمها (verses) متمایز می شود و آن مشخصه این است که هر یک از این اشعار واجد هدفی ارزشمند است. مقصودم این نیست که همواره با اندیشیدن به هدفی معین دست به کار سرودن شعر می شوم، اما به گمانم عادت به تأمل چنان قالبی به احساساتم داده که توصيف هايم از چيزهايي که آن احساسات را قويماً برمیانگیزد، به روشنی واجد هدف است. اگر در این عقیده خطاکرده باشم، دیگر چندان شایستهٔ نام شاعر نخواهم بود، زیرا هر شعر خوبی، فیضان بیاختیار احساساتی نیرومند است؛ اما بهرغم صحّت این گفته، در باب هر موضوعی فقط کسانی توانستهاند اشعاری ارزشمند بسراییند کیه علاوه بر داشتن قریحهٔ زنده و فوقالعاده، همچنین به مدت طولانی ژرفاندیشی کردهاند. زیرا اندیشه هایمان که در واقع معرف تمامی احساسات گذشتهٔ ماست، سیلان احساساتمان را تعدیل میکند و بدان سمت و سو میبخشد؛ و همانگونه که با اندیشیدن در بارهٔ رابطهٔ این معرفهای عام درمی بابیم چه چیزهایی واقعاً برای انسانها واجد اهمیت است، به طریق اولی با تکرار و تداوم این عمل احساسات مربوط به موضوعات مهم تقویت میشود تا آنکه سرانجام ۱۰۰گر از ابتدا واجد بسی قریحهٔ زنده باشیم ــ چنان عاداتی در ذهنمان پرورش مییابد کـه بـا پـیروی کورکورانه و افزاروار از محرکهای آن عادات، توصیفها و بیان شور و حالمان آنچنان مرتبط خواهد بود و آنچنان ماهیتی خواهد داشت که اگر مخاطبمان از تندرستی لازم برای تداعی معانی برخوردار باشد، لزوماً تا حدى روشن ضمير مىشود، پسندهايش تعالى مىيابد و عواطفش تشديد مىشود.

## شاعر کیست؟

شاعر کیست؟ مخاطب او کیست؟ و باید توقع داشت که چه زبانی را به کار برد؟ شاعر انسانی است که خطاب به انسانها منخن میگوید – انسانی که البته از حساسیتی مشهودتر و نیز شور و شوق و نازکدلی بیشتری برخوردار است، آگاهی فزون تری از طبیعت بشر دارد و روحش فراگیرتر از آن حدی است که عموماً در سایر انسانها دیده میشود؛ انسانی که از شور و ارادهٔ خود خرسند است و بیش از دیگران از روح زندگی که در وجود اوست به وجد می آید؛ از اینکه شور و ارادهٔ مشابهی در گردش کاثنات متجلی است احساس شعف میکند و از سر عادت هر کجا که چنین شور و ارادهای نمی یابد، خود دست اندرکار آفرینش آن می شود. افزون بر این خصائص، شاعر از این سرشت طبیعی بهر مند است که بیش از انسان های دیگر تحت تأثیر چیزهایی غایب قرار می گیرد که گویی حاضر ند؛ همچنین قادر است شور و شوقی در خویشتن برانگیزد که در حقیقت با احساسات برخاسته از رخدادهای واقعی متفاوت است و با این حال در قیاس با احساساتی که دیگران از روی عادت و صرفاً به سبب خلجان ذهنشان در خود حس می کنند، شور و شوق شاعر (به ویژه در آن جنبه هایی از همدلی عام که خوشایند و مسرت بخش است) به اشتیاقات برخاسته از رخدادهای واقعی شباهت نزدیک تری دارد. به همین دلیل و نیز بر اثر تمرین، شاعر به آمادگی و توانایی بیشتری برای بیان افکار و احساساتش نائل آمده است، به ویژه آن افکار و احساساتی که بنابر میل خود او و یا بر اثر نظام ذهنش بدون تحریکات بیرونی آنی در وی پدید می آید.

## چرا سرودن شعر؟

اینک وقت آن است که پرسشی بدیهی را پاسخ گویم، منظورم این پرسش است که چرا... بهنظم نوشتهام؟ در پاسخ باید بگویم اولاً به این دلیل که، بهرغم محدودیت هایی که [با انتخاب شعر ] بر خود اعمال کردمام، هنوز هم مي توانم از آنچه بي ترديد ارزشمند نرين هدف هر نوشتهاي خواه به نثر و خواه به نظم است بهرهمند شوم، يعنى شور و احساسات شكوهمند و جهانشمول انسانها، عامترین و جالبترین مشغلههای آنان، و تمام عالَم طبیعت که می توانم از آن بهمیل خود توکیبات پایانناپذیر شکل و تصویر را برای [اشعار] خود بیابم. اینک اگر عجالتاً بپذیریم هر آنچه را در این چیزها جالب است میتوان (همچون شعر ] به نثر هم بهطور ملموس و زنده توصيف كرد، ديگر به چه دليل بايد سرزنش شوم كه كوشيدهام افسوني راكه به اعتقاد همهٔ ملل در زبان موزون وجود دارد به آن توصيفها بيفزايم؟ در جواب خواهند گفت كه جـز، بسيـار کوچکی از لذت حاصل از شعر ناشی از وزن آن است و موزوننگاری بخردانه نیست مگر سایر وجوه تمایز صناعی سبک که معمولاً با وزن توأم است به آن افزوده شود؛ و نیز چنین گریزی از هنجار اغلب باعث وارد آمدن چنان لطمهٔ شدیدی به تداعی معانی در ذهن خواننده می شود که لذت وی از تأثیر عام شعر نمی تواند آن را جبران کند. در پاسخ به کسانی که بدین ترتیب بهطوقداری از ضرورت توأم کردن وزن با برخی چاشنی های متناسب با سبک احتجاج میکنند تا از این طریق وزن شعر به هدف خاص خود ناتل آید، و نیز در پاسخ به کسانی که به گمان من توانمندی ذاتی وزن را بسیار کماهمیت تلقی میکنند، شاید ذکر این نکته کم و بیش کافی باشدکه شعر هنوز زنده است، و هنوز هم در بارهٔ موضوعاتی بی پیرایه تر و به سبکی بی تکلف تر و ساده تر از آنچه هدف من بوده، سروده می شود، و نیز شعر همچنان نسل به نسل لذت می بخشد. حال اگر ساده و بی تکلف بودن نوعی نقصان تلقی شود، می توان براساس آنچه گفته شد چنین نـتیجه گرفت که امروزه اشعار کم و بیش ساده و بی تکلف می توانند لذت بخش باشند؛ من هم در این جا فقط می کوشم شعر گفتن خویش را براساس این عقیده توجیه کنم.

با این حال می توانم دلایل متعددی را بر شمرم که چرا وقتی سبک کیفیتی درخور و استوار دارد و موضوع نیز واجد اهمیت است، واژگانی که به طور موزون در کنار هم قرار گرفته باشند می توانند تا مدت ها آن لذتی را به آدمی افاضه کنند که افراد واقف به گسترهٔ چنین لذتی طالب آنند. غایت شعر، تهییج توأم با تفوق لذت است. بدین ترتیب، تهییج، بنابر فرض، حالت غیر معمول و خلاف قاعده ذهن است و در چنین حالتی، افکار و احساسات انسان توالی عادی خود را ندارند. اما چنانچه واژگانی که این حالت تهییج را به وجو د می آورند ذاتاً توانمند باشند، یا صور خیال شعر و احساساتی که برمی انگیزند زیاده از حد با تألم همراه باشند، آنگاه کم و بیش این خطر و جود دارد که تهییج از مرزهای معین خود فراتر رود. پس حضور همزمان امر قاعد مند، اموری که ذهن در حالت تهییج نشده یا کمتر تهیج شده به آنها خوگرفته باشد، یق می تواند از طریق دخیل کردن احساسات معمولی نقش بسزایی در تعدیل و مهار شور و هیان ایفاکند.

شعر به منزلة انتقال افكار و عواطف

مَعَنَّىٰ و موزون با ساختى مشابه كسب شده است، جملكى بەنحوى نامحسوم، احساس پیچیدهاى از شعف بەوجود مى آورند كه مهمترین فایدهاش تعدیل حس تألمى است كه همواره با وصف گیراى شور و احساس بنیادىتر انسان آمیخته مى شود. اشعار ترحمانگیز یا هیجان آفرین همواره چنین تأثیرى بهجا مىگذارند، حال آنكه در تصنیفات سست تر بى تردید سلیس و دلكش بودن شعر دلیل اصلى لذت بردن خواننده است. شاید با تصریح آنچه كمتر كسى منكر مى شود، بتوانم همة گفتنى هاى ضرورى را در باره این موضوع بگویم: از دو شكل توصیف احساسات، آداب رفتار، یا اشخاص، یكى به نثر و دیگرى به نظم، كه هر یك به خوبى دیگرى نوشته شده باشد، توصیف منظوم صدها بار و توصیف منثور فقط یك بار خوانده مى شود.

تخيّل رمانتيک

نوشتة موريس باوره ترجمة فرحيد شيرازيان

اگر بخواهیم شعرای رمانتیک انگلیسی را صرفاً با یک ویژگی از شاعران قرن هجدهم متمایز کنیم، آن ویژگی عبارت است از اهمیتی که رمانتیکها برای تخیّل قائل بودند و دیدگاه خاصی که در بارهٔ آن داشتند. بلیک'، کولریج'، وردزورث' و کیتس'، همگی در این باره همنظر بودند (هرچند در جزئیات، تفاوتهای مهمی در عقایدشان به چشم می خورد) و تخیّل برای همه آنان منشأ نظریهٔ بسیار سنجیدهای در بارهٔ شعر بود. در قرن هجدهم، تخیّل اهمیت زیادی در نظریهٔ شعر نداشت. در نزد پوپ <sup>6</sup> و جانسن' – همچنانکه پیش از آنان، در نزد درایدن ' – تخیّل چندان مهم نیست و اشارهٔ آنان به تخیّل همواره دلالتهای معینی دارد. آنان مخالفتی با خیالپردازی مهم نیست و اشارهٔ آنان به تخیّل همواره دلالتهای معینی دارد. آنان مخالفتی با خیالپردازی را ستایش میکنند و منظورشان از تصویر کم و بیش محدود است به استعارات و تأثرات بصری اما آنچه برای ایشان بیشترین اهمیّت را در شعر دارد این است که عواطف (یا آنطور که خودشان را ستایش میکنند و منظورشان از تصویر کم و بیش محدود است به استعارات و تأثرات بصری مورخیح می دادند بگویند هشور و هیجانه) به درمتی توصیف شود. آناها مایلند که تجربههای ترجیح می دادند بگویند هور و هیجانه) به درمتی توصیف شود. آناها مایلند که تجربه مای ترجیح می دادند بگویند هور و هیجانه) به درمتی توصیف شود. آناها مایلند که تجربه تان ترجیح می دادند بگویند هران و در همیت را در شعر دارد این است که عواطف (یا آنطور که خودشان ترجیح می دادند بگویند همور و هیجانه) به درمتی توصیف شود. آناها مایلند که تجربه های ترجیح می دادند بگویند هور و همیتانه است معاری و دی برای ایجاد دنیاهایی جدید افراط تورزند. در نزد آنان، شاعر بیشتر مغشر است تنا خالق و آنها نیز بیشتر در پی نشان دادن غورزند. در نزد آنان، شاعر بیشتر معتر است تنا خالق و آنها نیز بیشتر در پی نشان دادن خورزند. در نزد آنان، شاعر بیشتر معتر است تنا خالق و معتقد که وظیفه دارند این ظاهر آشنا را تا آنجا که می توانند با ملاحت و حقیقت بیشتری نمایش دهـند. امّا در نـزد رمـانتیک.ها تـخیّل مقولهای اساسی است زیرا به اعتقاد آنان، بدون تخیّل نمی توان شعر سرود.

اعتقادی که رمانتیک ها به تخیّل داشتند، بخشی از اعتقاد آن دوره و زمانه به ذات فرد بود. در آنمنگام، شعرا واقف بودند که از توانایی شگفت آوری برای آفرینش عوالم خیالی برخوردارند و نمى توانستند به خود بقبولانند كه اين توانايى راكاذب تلقّى كنند يا بى استفاده بگذارند. برعكس، بهزهم رمانتیکها، مهار کردن این توانایی به مفهوم محروم ساختن کلّ وجود خودشان از چیزی بود که ضرورتی حیاتی داشت. آن ها اعتقاد داشنند که شاعر بودنشان صرفاً به دلیل تخیّل است و با به کارگیری آن می توانند بسیار بهتر از کسانی شعر بگویند که تخیّل را فدای احتیاط یا ملاحظات متعارف میکنند. آنان میدیدند که وقتی جوشش خلاق ذهنشان مانعی بر سبر راه نداشته باشد، شعرهایشان پرمایه تر است و میدانستند که این امر زمانی برایشان محقّق می شود که شکل متعیّنی به تصوّرات زودگذرشان ببخشند و آنقدر به افکار افسارگسیختهٔ خود مجال بروز دهند که سرانجام بتوانند آنها را مهار کنند و به زیر سلطه آورند. درست همانطور که سیاستمداران ذهن خود را از نظم موجود به چشماندازهای وسیع بشریّتی اصلاحشده معطوف کردند. در عرصهٔ هنر نیز هنرمندان با طردگرنهٔ متعارف هستی به سوی ماجراجویی شخصی رو آوردند که شکوهی الهامبخش داشت. همانگونه که شعرای دورهٔ رنسانس تاگهان متوجه امکانات شگرف نفس انسان شدند و آن را در هنری شجاعانه و بلندپروازانه بیان کردند سرهنری که یقیناً پیش از صِرف تقلید از زندگی است ... رمانتیک ها نیز که به توانایی های خود بیشتر واقف شده بودند به طريق اولي احساس كردند كه بايد اين تواناييها را در راه خلق عوالم ذهني جديد به کار اندازند.

ملاحظاتی که هم جنبهٔ دینی داشت و هم جنبهٔ مابعدالطبیعی، به فزونی تأکید رمانتیک ها بر تخیّل انجامید. یکصد سال بود که فلسفه در انگلیس تحت سیطرهٔ نظریه های لاک<sup>م</sup> قرار داشت. به گمان او، ذهن انسان به هنگام ادراک کاملاً منفعل است، صرفاً تأثرات دنیای بیرون را ثبت میکند و ونظاره گر تنبل دنیای خارجی است. دستگاه فلسفی لاک با عصر تفکّر علمی که نیوتن<sup>\*</sup> نمایندهاش بود به خوبی هماهنگی داشت. تلاش فیلسوفان و دانشمندان برای تبیین افزار وار عالم به مفهوم کم تو مجهی به نفس انسان و به ویژه به معتقدات غریزی و ایغساً توانسمند او بسود. بدین تر تیب، هم لاک در عالم خود جایگاهی به خدا اختصاص داد و هم نیوتن: اولی به این دلیل که دور جزء جزءِ مظاهر طبیعت شواهد کافی دال بر الوهیت موجود است» <sup>\*\*</sup> و دومی بر مبنای این اصل که ماشین بزرگ عالم دلالت بر وجود یک مکانیک دارد. امّا این اصلاً آن چیزی نبود که رمانتیکها در دین جستجو میکردند. از نظر آنان در تجربهٔ دینی عقل به نسبت احساس و احتجاج به نسبت تجربه اهمیت کمتری داشت. آنان شکوه داشتند که این قبیل تبیینهای افزاروار، ژرفترین اعتقاداتشان را مردود می شمرد. در شعر نیز وضع همینگونه بود. لاک در بارهٔ شعر نیز همچون اغلب کنش های انسانی نظراتی داشت، امّا اهمیّت زیادی برای آن قـائل نمی شد. در نزد او همه چیز منوط به وقریحه است و وظیفهٔ قریحه نیز ترکیب افکار و وبدین ترتیب ایجاد تصاویر دلپذیر و تصوّرات خوشایند در خیال <sup>۱۱</sup> است. به گمان لاک، قریحه سرشتی غیرمسئولانه دارد و به حقیقت یا واقعیّت بی توجّهی میکند. رمانتیکها نظریهای راکه باعث می شد آثارشان از ارتباط با زندگی محروم شود، با تحقیر رد کردند.

در نزد بلیک و کولریج، فلسفهٔ لاک نمایانگر ارتدادی مرگآور دربارهٔ ماهیت هستی بود و لذا هر دو، از لاک سخت انتقاد میکردند. منظور آنان صرفاً بی اعتبار کردن نظرات خاص لاک در بارهٔ خدا و شعر نبود، بلکه باکل دستگاه فلسفی لاک که موجد چنین نظراتی بود و \_ بدتر از همه \_ اهمیّت نفس انسان را زایل میکرد، مخالفت می ورزیدند. بلیک و کولریج با مردود شمردن اندیشهٔ لاک در بارهٔ کاثنات، نظامهای فکری خود را جایگزین آن کردند، نظامهایی که بحق باید واید ثالیست، نامیده شوند زیرا نقطهٔ مرکزی و عامل مسلّط آنها ذهن است. امّا آنان به سبب شاعر بودنشان اصرار می ورزند که حیاتی ترین فعالیّت ذهن، تخیّل است. از آنجا که از دید ایشان ذهن منبع نیروی معنوی است، به تاگزیر ماهیتی الوهی برای آن قائلند و فکر میکنند وقتی که تخیّل خود را فعّال میکنند، کارشان به نحوی شبیه به کارهای خداوند است. یلیک با لحنی مغرورانه و پیامبرگونه چنین میگوید:

این عالم تخیّل، دنیای ابدیّت است؛ آغوش الهی است که همگی پس از مرگ جسم نبانی شدهمان به آن بازمیگردیم. این عالم تخیّل، نامتناهی و ابدی است، حال آنکه عالم کون و نبات، متناهی و موقّت است. واقعیت پایدار همهٔ چیزهایی که ما نفش آنها را در آینهٔ نبانی طبیعت مشاهده میکنیم، در این جهان ابدی موجود است. در پیکر الوهی منجی، که همان شجرهٔ راستین ایدیّت و تخیّل بشری است، همه چیز در شکل ابدی خود ادراک میشود.<sup>11</sup>

در نزد بلیک تخیّل یعنی همان حضور خداوند و اعمال او در روح انسان. در نتیجه، هر خلاقیتی که به مدد تخیّل صورت بگیرد واجد خصلتی الوهی است و طبع معنوی انسان در تخیّل محقق می شود. گفته های کولریج حکم مکاشفات الهی را ندارد اما او نیز به نتیجه ای کم و بیش مشابه بلیک می رسد: به گمان من، تخیّل اوّلیه عبارت است از قدرت زنده و عامل اوّلیهٔ کل ادراک بشری، نوعی تکرار عمل ایدی خلقت به واسطهٔ دمن هستمه نامتناهی، در ذهن متناهی.<sup>۱</sup>۳

درست است که کولریج شعر را محصول تخیّل ثانوی میداند، امّا از آنجا که تخیّل ثانوی فقط اندکی با تخیّل اولیه تفاوت دارد، واضح است که در نزد او تخیّل به سبب تشابه با اعمال خلاّقهٔ خداوند کمال اهمیّت را داراست.

این اذهای گزافی است که به بلیک و کولریج منحصر نمی شود، بلکه وردزورث، شلی<sup>۱۰</sup> و کیتس نیز کم و بیش به آن اعتقاد داشتند. همگی آنان مطمئن بودند تخیّل ارزشمند ترین داراییشان است که به نحوی از انحاء به نظمی فوق طبیعی نیز راه می یابد. تا پیش از ظهور مکتب رمانتیک هرگز چنین ادّهایی مطرح نشده بود و مسحورکننده ترین وجوه شعر رمانتیک نیز عمد تأ از همین ادعا سرچشمه گرفته است. خطر فرضی تا بدین حد متهورانه این است که شاعر چنان غرق در عالم شخصی خویش و کشف اکناف دورافتاده آن شود که نتواند کُنه تجربهٔ خود را به انسانهای دیگر منتقل سازد و در متقاعد کردن آنان به کیش خود ناکام بماند. بی تردید رمانتیک ها موالم خاص خود را آفریدند، امّا همچنین موفق شدند دیگران را مجاب کنند که این عوالم، بی معنا یا صرفاً خیالی نیست. در واقع، آنان از این حیث بیش از معصران آلمانی خود به واقعیت بی معنا یا صرفاً خیالی نیست. در واقع، آنان از این حیث بیش از معاصران آلمانی خود به واقعیت نمی دانند و به توهّم و افسون ـ که جایگاه بسیار مهمّی در اندیشهٔ برنتانو<sup>۱۱</sup> دارد ـ اعتقادی ندارند؛ همچنین جدا افتادن از زندگی موجب شعف نیستی انگارانه (Nhilisic) می نویستی در آنان نمی شود. ندارند؛ همچنین جدا افتادن از زندگی موجب شعف نیستی انگارانه (Caroline Schlegel) می نویسد.

میدانم که هرآنچه خصلتی بس غیر اخلاقی و بس حیرانی دارد، تخیّل را سخت شیفتهٔ خود میکند؛ امّا همچنین میدانم که تخیّل جقدر به خواب شبیاهت دارد، جفدر فریفتهٔ شب، بیمعتایی و تنهایی است.<sup>19</sup>

رمانتیکهای انگلیسی چنین نمی اندیشیدند. آنان اعتقاد داشتند که تخیّل رابطه ای ماهوی با حقیقت و واقعیّت دارد و سخت میکوشیدند شعر خود را به آن معطوف کنند. رمانتیکها در نیل به این هدف به مشکلی دیریا برخوردند. اگر انسان به تخیّل خود آزادی کامل بدهد، دیگر چه تضمینی وجود دارد که حرفهای او به هر مفهوم واجد حقیقت باشد؟ آیا گفته های چنین کسی می تواند ما را از آنچه نمی دانیم مطّلع کند، یا اینکه چنان از زندگی معمول دورافتاده که در حکم گریز از آن است؟ هنگامی که لاک با لحنی پرخاشگرانه قریحهٔ شاعرانه را توصیف کرد، این پرسش به یک مفهوم پاسخ داده شد؛ تام پین<sup>۱</sup>، دوست انقلابی بـلیک، در کتاب عصر خِرَد پاسخ مشابهی به این پرسش داد:

من گرایش ــ و گمان میکنم اندک استعدادی ـ در زمینهٔ شعر داشتم؛ امّا آن را بیشتر سرکوب کردم تا تقویت، زیرا بیش از حدّ مرا به حوزهٔ تخیّل میبرد.

آنچه پین اظهار داشته عقیدهٔ شخص اوست امّا حرف جدیدی نیست. این عقیده مبتنی بر این فرض است که آفرینش های تخیّل صرفاً خیالیاتد و به این اعتبار ربطی به واقعیّت زندگی ندارند. این مسئله اذهان شعرای دورهٔ الیزابت ۱۹ را نیز به خود مشغول کرده بود و گفتههای تیسیوس ۲۰ نشان میدهد که شکسپیر هم به همین موضوع توجه داشته است:

اگر فیلسوفی ایتالیایی مانند پیکودلا میراندولا<sup>۲۲</sup> که اعتقاد داشت تخیّل توانشی تقریباً بیمارگونه است اظهارات تیسیوس را خوانده بود، آن را تأیید میکرد و یقیناً از پیوند دادن شعرا به محجوران و عشّاق استقبال میکرد. حتّی کسانی که تا این حدّ افراط نورزیدند معتقد بودند که آفرینشهای تخیّل چندان ربطی به زندگی واقعی ندارد و صرفاً نوعی گریز دلپذیر از زندگی است و بس. بیکن<sup>۲۰</sup> در کتاب پیشبرد یادگیری عقیدهٔ خود را چنین بیان میکند:

از آنجا که تغیّل تابع قوانین مادّه نیست ممکن است به دلخواه خود آنچه را طبیعت گسسته است پیوند دهد و آنچه را طبیعت پیرند داده است بگسلد، و بدینسان پیوندها و تفاوتهایی بهوجود آورد که با قانونمندیهای طبیعت بیگانه است.

بیکن این کار را صرفاً بیضرر و خوشایند میداند. گرچه شعرای دورهٔ الیزایت بهتر از شعرای

هر دورهٔ دیگری دست به آفرینش عوالم تخیّلی زدند، امّا جدّیترین اندیشمندان آنها ادّصای گزافی در این باره نداشتند و در مجموع خرسند بودند که وظیفهشان فقط فراهم آوردن فراغتی از مشکلات زندگی روزمره است.

واضح است که این دیدگاه شعرایی را که به الوهی بودن تخیّل و ارتباط آن با موضوعات اساسی هستی معتقد بودند خشنود نمیکرد. در واقع، تغریباً هیچ شاعری نمی تواند به خود بقبولاند که آفریدمهایش به مفهوم تخفیف آمیزی که بیکن و برخی دیگر میگویند جنبهٔ تخیّلی دارد. شعرا معمولاً معتقدند که آفرینش هایشان به نحوی به واقعیت ربط دارد و همین اعتقاد آنان را به ادامهٔ کار دلگرم میکند. این برداشت شعرا در واقع برداشت ذهنیتی تحلیلی نیست، امّا با این حال نشان از هوشمندی دارد. به گمان آنان شعر به یک مفهوم با حقیقت سروکار دارد، هرچند که این حقیقت با حقیقت علمی یا فلسفی متفاوت است. از پاسخ هیپولیتا<sup>۳۲</sup> به گفته های تیسیوس در بارهٔ تخیّل می توان دریافت که شکسپیر نیز به این موضوع آگاهی داشت:

هیپولیتا می تواند درک کند که ابداعات شاعر، ونیسنی چون باده نیست بلکه بـهنحوی بـا واقعیت مرتبط است. بدین ترتیب دیدگاه وی مخالف دیدگاه افلاطونی پیکواست امّا قرابتی با نظرات گوارینو <sup>۲۱</sup> دارد که مـعتقد است گزارههای شـعر حقیقت نمادین دارد و نـه حقیقت اخباری.<sup>۷۲</sup> در نزد هیپولیتا، آفریدهای تخیّل با تجربهٔ زندهٔ آدمیان ارتباط دارد و منعکسکنندهٔ نوعی حقیقت است.

رمانتیکها شجاعانه و صادقانه با این موضوع روب رو می شوند. در نتیجه اصلاً گمان نمیکنند که تخیّل به امور غیرواقعی می پردازد، بلکه معتقدند حقیقت مهمی را آشکار می سازد. به اعتقاد شعرای رمانتیک، هنگامی که تخیّل به کار می افتد، قادر به دیدن چیزهایی می شود که عقل معمولی از دیدن آنها عاجز است و لذا تخیّل رابطهٔ تنگاننگی با نوعی بعیرت، ادراک یا الهام خاص دارد. در واقع، تخیّل و بعیرت، کلّیّتی واحد هستند و از هر حیث توانش ذهنی واحدی را تشکیل می دهند. بعیرت هم تخیّل را به فعالیّت برمی انگیزد و هم اینکه خود بر اثر فعالیّت تخیّل، ژرفا می بابد. شعرای رمانیتک بر مبنای چنین فرضی شعر می سرودند؛ به عبارت دیگر، هنگامی که استعداد خلاّقشان را به کار می گرفتند، حسّ مرموز بودن چیزها به آنان الهام می بخشید تا آن استعداد را با بصیرتی خاص بکاوند و شکلی تخیّلی به یافته های خود بدهند. فهم این فرایند دشوار نیست. بیشتر ما وقتی تخیّل خود را به کار می گیریم که ابتدا مسئلهٔ غامض و عجیبی که نیازمند حل شدن است توجّهمان را به خود جلب کند و سپس به کمک آفریده هایمان در ذهن قادر می شویم جنبه هایی از آن مسئله را ببنیم که قبلاً مبهم و درکنشدنی می نمود. همچنانکه خیالاتمان شکل های منسجمی می بابد، ما نیز با وضوح بیشتری درمی یابیم که چه چیز ما را گیج و سردرگم کرده است. این همان کاری است که رمانتیک ها می کنند. آنها تخیّل و حقیقت را در هم می آمیزند چواکه آفرینش هایشان از بصیرتی خاص الهام می گیرد و مهارشدهٔ همین بصیرت است. کولریج در ستایش وردزورث به صراحت به همین می گیرد و مهارشدهٔ همین بصیرت است. کولریج در ستایش وردزورث به صراحت به همین موضوع اشاره می کند:

[هنر او محصول] وحدت کامل احساسی عمیق با اندیشهای ژرف بود؛ تمادل ظریف حقیقت نهفته در مشاهده با قوّهٔ تخیّلی که مشاهدات را تعدیل میکند؛ و مهمتر از هر چیز، استعداد بدیع گستراندن لحن، حال و هوا، و همراه با آن، بسط ژرفا و اوج عالَمٍ مثالی به گرد شکلها، رخدادها و موقعیتهایی که از فرط تکرار و به سبب رسوم رایج، همهٔ درخشش خود را، در نظر عامّه، از دست داده بودند و از تلاَّلُوْ و شادابیشان هیچ چیز باقی نمانده بود.<sup>74</sup>

تا زمانی که تخیّل اینگونه عمل کند، نمی توان آن را متهم به گریز از واقعیت زندگی کرد و یا گفت که صرفاً امکان نوعی استراحت دلپذیر را برای آدمی فراهم می آورد.

ادراک که در ارتباطی تنگاتنگ با تخیّل عمل میکند، سرشتی متفاوت با آنچه لاک گمان میکرد دارد و شعرای رمانتیک سخت کوشیدند هرگونه برداشت نادرست در اینباره را برطرف کنند. آنان در پی بصیرت در بارهٔ ماهیّت هر چیز بودند و به همین دلیل دیدگاه لاک را در مورد محدود بودن توانایی انسان در ادراک اشیای مادّی مردود می شمردند، چراکه این دیدگاه، ذهن را از ضروری ترین کارکرد آن ـکه درک و آفرینش توأمان است ـ محروم میکرد. بلیک در بارهٔ این موضوع با لحنی تحقیرآمیز و پیشگویانه میگوید:

فقط آنچه ماهیّنی ذهنی دارد واجد واقعیت است؛ هیچکس نشانی از آنچه امر مادی نامیده میشود سراغ ندارد؛ امری که جایگاهش مغالطه است و وجودش قریب. بیرون از ذهن یا اندیشه، کجا میتواند چیزی وجود داشته باشد جز در ذهن ایلهان؟ <sup>94</sup> کولریج بنا به دلایلی کم و بیش بکسان، به نتیجهٔ مشابهی رسید:

اگر ذهن متقطر نباشد. اگر حقیقتاً تمثال خداوند باشد، آن هم به والاترین مفهوم. یعنی تمثال خالق اعظم، آنگاه بیم آن میرود که هر دستگاه فکری مبننی بر انفعال ذهن، دستگاه فکری کاذبی است.

بلیک و کولریج با مردود شمردن آن برداشت از دنیای هینی که مبتنی بر اصالت احساس است، زمینه را برای اعادهٔ تفوق روح آماده کردند، تفوّقی که لاک منکر آن شده بود اما عالمان مابعدالطبیعی آلمانی در همان هنگام آن را مطرح می کردند. بلیک از آنان بی اطلاع بود و نتیجه گیری های او سرچشمه گرفته از نگرش شهودی (visionary) خود او و مبتنی بر این نظر است که ماده به هیچ وجه همچرن روح، واقعی نیست. کولریج آثار کانت <sup>۳</sup> و شلینگ<sup>۳</sup> را خوانده و دلایل زیادی در اثبات نظریات خود یافته بود، امّا آن نظرات عمدتاً نه از آثار کانت و شلینگ بلکه از اعتقاد غریزی خود او مبنی بر اینکه صرفاً عالَم روح واقعیت دارد ناشی می شد. از آنجا که کولریچ در درجهٔ اوّل شاهر بود و فقط در درجهٔ دوّم یک عالِم مابعدالطبیعی، برداشت او از دنیای روح ریشه در احساس قوی وی در بارهٔ زندگی درونی، و نیز ریشه در این اعتقاد داشت که تخیل به همواهی الهام می تواند بیش از عقل تحلیلی در یارهٔ مسائل واقعی ما به کشف جدیدی ناثل آید.

رمانتیکها با رد تبیین لاک و نیوتن از جهان مشهود، به میل باطنی خود برای پی بردن هرچه بیشتر به کنه عالَم روح تن دردادند. هر یک از آنان به طریق خاص خود به سلسله مراتبی از اشیا اعتقاد داشت که با آنچه می بینیم و می شنامیم تفاوت دارد. هدف تکاپوی پرشور و هیجان آنان نیز همین بود. آنان می خواستند به ذات واقعیتی ماندگار راه ببرند، رموزش را دریابند و از این رهگذر معنا و ارزش زندگی را بهتر دریابند. شعرای رمانتیک متقاعد شده بودند که اشیای مشهود، در حکم ابزاری برای یافتن این واقعیتند؛ با این همه، این وسایل، همه چیز نیستند و در آنان چندان اهمیتی ندارند مگر اینکه با قدرتی فراگیر و نیرو بخش مرتبط باشند. فهمیدن منظور آنان چندان هم دشوار نیست. اکثر ما احساس میکنیم که جهان ماذی کفایت نمیکند و لذا طالب طرحی از کاثنات هستیم که اعتبار عقاید و باورهایمان را توجیه کند و معلوم شود که چرا در تظمی به ظاهر افزاروار، محکهایی در اختیار داریم که با هیچ مکانیسمی تبیین شدنی نیست. لاک و نیوتن دنیای حسشدنی را تبیین میکنند اما ارزش آن را برنمی شمرند. آنان در واقع با تبیین داوری های ذهنی از طریق فرایندهای جسمی، اعتبار آن داوری ها را زایسل میکنند زیرا یگانه تضمین برای حقیقی بودن داوری هایمان، وجود حقیقتی عینی است که با فرایندی علّی و ذهنی نمی تواند معیّن شود. این قبیل دستگاه های فکری متضمن روح نفی اند، چرا که در تلاش برای تبیین اعتقاد ما به آنچه نیک، مقدّس یا زیباست، آن ها صرفاً موفق می شوند که به نحوی آن را از سر واکنند. به این دلیل بود که بلیک فیزیکدان های اتمی و امثال آنان را به عنوان کسانی که بیهوده می کوشند نور الهی را (که یگانه عامل معنابخش زندگی است) خاموش کنند محکوم می دانست و اعلام داشت که نظریه های آنان در قیاس با نور الهی محلی از اعراب ندارد:

> ذرمهای صلب ذیمقراطیس<sup>۳۳</sup> و ذرّات نورانی نیوتون همگی شن<sup>ر</sup>هایی بر ساحل دریای سرخند. جایی که خیمههای بنیاسراتیل بس روشن میدرخشد.<sup>۳۹</sup>

شعرای رمانتیک به روح و مسائل آن توجه داشتند و امیدوار بودند که بـه مـدد تـخیّل و بصیرتِ الهام شده، هم بتوانند به ویژگیهای روح پی ببرند و هم آن ویژگیهـا را در اشعـاری دلکش بیان کنند.

این جستجو برای یافتن جهان غیب، منبع الهام رمانتیک ها شد و از آن ها شاعر مساخت. توانمندی آنان بعضاً ناشی از میل ایشان به درک این حقایق نهایی است و بعضاً ناشی از وجد و شوقی که پس از یافتن آن حقایق در خود حسّ میکردند. برخلاف معاصران آلمانی خود که از شور و هیجان داشتیاق، (Schnsucht) خرسند بودند و تا زمانی که دفراسو، (Jenesits) به اندازه شور و هیجان داشتیاق، (Schnsucht) خرسند بودند و تا زمانی که دفراسو، (Jenesits) به اندازه کافی رازآمیز بود چندان میلی به کشف ماهیت آن نداشتند، رمانتیک های انگلیسی پژوهش های بودن هر چیز را از طریق نمودهای جداگانه آن ثابت کنند و بدین و میله مفهوم آن را نشان دهند. مخاطب اشمار آنها، نه ذهن منطقی فرد بلکه کل نفس، مجموعهٔ توانش های فکری، احساسات و عواطف اوست. این کار فقط از جلودهای جداگانهٔ تبربهٔ مخیل امکان پذیر است. در چنین مخاطب اشمار آنها، نه ذهن منطقی فرد بلکه کل نفس، مجموعهٔ توانش های فکری، احساسات و عواطف اوست. این کار فقط از جلودهای جداگانهٔ تبربهٔ مخیل امکان پذیر است. در چنین موریق اشاره و دلالت ذکرکردنی است. قدرتی که وردزورث در طبیعت یا شلی در عشق می دیده آنقدر عظیم است که فقط وقتی در نمونه های مشخص و جداگانه تبلور می باید، می توانیم اندکاندک به ماهیتش پی ببریم. سپس از رهگذر این موارد مجزا، درمی بایم که شاعر در اندکاندک به ماهیتش ی ببریم. سپس از رهگذر این موارد مجزا، درمی بایم که شاعر در رؤیاهایش چه دیده است. پایه و اساس تخیّل رمانتیک این است که شکلهایی از فعالیّت این نیروهای غیبی را به نمایش میگذارد؛ راه دیگری هم برای به نمایش گذاشتن این نیروها وجود ندارد، زیرا نمی توان آنها را تحلیل یا توصیف کرد و صرفاً در نمونههای معیّن ارائهپذیرند.

دریافت این موضوعات روحی با فهم علمی قوانین طبیعت، یا درک فلسفی حقایق عام بسیار متفاوت است. چنان قوانین و حقایقی را به بهترین نحو میتوان در کلمات انتزاعی بیان کرد، امتا قدرتهای روح را باید به مدد نمونههای معیّن معرفی کرد، زیرا فقط از این رهگذر است که میتوانیم آنها را در فردیّت حقیقی شان ببینیم. در واقع، صرفاً هنگامی که نور الوهی تخیّل بر آنها تابیدن گرفته باشد، اندک اندک به اهمیّت و جذابیتشان پی می بریم. بلیک به همین سبب در بارهٔ این حقیده که هنو با حقایق عام سر و کار دارد، سختگیری به خرچ می دهد. وی برخلاف ساموثل جانسن هیچ احترامی برای وشکوه کلیت، قائل نیست و سخت با این گفتهٔ جانسن مخالف است که وهیچ چیز نمی تواند عدّه کثیری را خشود کند یا برای مدّتی مدید خوشایند باشد، مگر جلوههای راستین طبیعت عام». بلیک عقیدهٔ کاملاً متفاوتی دارد.

> تعمیم کار ایلهان است. یگانه ملاک ارزش، خاص کردن است. دانش عام درخور ایلهان است. ۳۹

طبیعت عام چیست؟ آیا چنین چیزی وجود دارد؟ آگاهی عام چیست؟ آیا چنین چیزی وجود دارد؟ هر نوع دانش به مفهوم اکیدکلمه، خاص است. ۳۹

بلیک چنین اعتقادی داشت زیرا که در دنیای تخیّل میزیست. او فقط چیزی را کاملاً مهم تلقی می کود که از شکلی خاص برخوردار باشد. رمانتیک ها نیز عموماً با چنین دیدگاهی موافق بودند. آن ها در پی این بودند که به مدد هنرشان، لحظات کشف و شهود را که حتی به گستردهترین موضوعات، انسجام و سادگی وقایع واحد را می بخشید، به مؤثر ترین شکل ممکن نمایش دهند. حتی در شعر قوبیلای قاآن<sup>۳۷</sup> که بسیاری از ویژگی های رؤیایی را که در آن سروده شد حفظ کرده است، تبلوری بسیار فردی از تجربه ای ناآشنا و رازآمیز وجود دارد که در آن سروده تجربهٔ محوری کل خلقت است، خلقتی که با شرور دیونیسوسی<sup>۳</sup> و قدرت مسلمت خود، عناصر گوناگون را در طرحی مسحورکننده سامان می دهد. چه بسا خود کولریج نیز وقتی این شعر را می سرود چندان به کاری که می کرد وقوف نداشت، اما تجربه ای که او تصویر می کند نمونهای از حالت خلاق ذهن در ناب ترین لحظات آفرینش هنری است، یعنی در زمانی که به نظر میرسد امکاناتی پایانناپذیر در برابر ذهن خود مینمایند. جای تعجّب نیست که وی گمان میکرد چنانچه موفق شود تمام امکانات نهفتهٔ چنین لحظهای را به فعل درآورد، آنگاه همچون کسی خواهد بود که با خدایان همسفره شده است:

> و همگی فریاد برخواهند آورد: هشدار! هشدار! چشمان پر تلالو او، گیسوان شناور او! مه بار به دورش دایرهای بکشید، و چشمان خود را با هرامی مقدس بربندید، زیراکه خوراک او شبنم عسل بوده است، و شرایش، شیر بهشت.

در چنین تجربهای ناآشنا، عجیب و فراحسی بود که رمانتیکها به جستجوی شعر برآمدند و دریافتند که یگانه راه انتقال آن به دیگران، به کارگیری موارد و نمونههای خاص است.

نیروهای نامشهودی که کائنات را به گردش وامیدارند، در دنیایی مشهود و از رهگذر دنیایی مشهود عمل میکنند. تماس ما با این نیروها، صرفاً از طریق آنچه می بینیم، می شنویم و لمس میکنیم میشر میشود. هر شاعری ناچار است با توسّل به دنیای حواس شعر بگوید، امّا این دنیا برای رمانتیکها در حکم ابزاری برای به کار انداختن توانایی های شهودی آنان بود. که گاه دنیای حواس چنان تأثیری بر شعرای رمانتیک باقی میگذاشت که گویی در حالتی خدلسهوار ب مرتبهای متعالی (transcendental) از هستی رسید،اند، امّا این حالت صرفاً هنگامی محقق میشد که با چشمانی شیغته و تیزبین به دنیای پیرامون خود نظر میکردند. یکی از مزیتهای گسستن از انتزاعات و حقایق عام برای رمانتیکها این بودکه بدین ترتیب می توانستند حواس خود را آزادانه به کارگیرند و فارغ از پیشداوریهای مرسوم به طبیعت بنگرند. علاوه بر این، همهٔ شعرای رمانتیک به لحاظ جسمی بسیار حسّاس بودند و گهگاه چنان از مشاهداتشان مستحیر میشدند که همهٔ وجودشان تحت تأثیر قرار میگرفت. این موضوع بهویژه در بارهٔ وردزورت و کیتس مصداق دارد، زیرا آنان حساسیت شاعرانه به دیده ها و شنیده ها را که پس از شکسپیر در سرودههای شاعران انگلیسی بهندرت یافت میشود به شعر بازگرداندند. در عینحال، اشعار بلیک، کولریج و شلی نیز کم و بیش به همان میزان نمایانگر حساسیت شاعرانه است. هممان چشمان تیزبین و مشاهدهگری که بلیک را در عرصهٔ نقاشی به صناعتگری زیرک بدل ساخت، در اشعار او نیز فعّال است. البتّه درست است که وی به ندرت به توصیف مشاهداتش بسنده میکرد. ولی هنگامی که توصیف را نهایتاً برای آشکار کردن رازی بزرگ به کار میترد، واژگان دقیق و واضح به درخشش نمادهایش در برابر دیدگان خواننده می نجامد. گرچه کولریج برخی از پهترین اشعارش را با الهام گرفتن از رؤیا و خلسه سرود، ولی در عین حال طرح و کیفیت درخشان بی نظیری به جزئیات آنها افزود. گرچه شلی در عالَم افکار بلندپروازانه و انتزاعات نامحسوس زندگی میکرد، با دنیای مشهود اصلاً بیگانه نبود، دستکم بدان سبب که این دنیا آینهٔ ابدیت و در نتیجه پراهمیت بود. شاید برخی از شعرا فقط در رؤیاهای خود زندگی میکنند و کمتر به پیرامون خویش نظر دارند، اما شعرای رمانتیک از این دست نیستند. در واقع، توانمندی شعر آنان ناشی از این است که پرتوی جدید و جادویی بر چهرهٔ آشنای طبیعت می نفکنند و ما را چنان مسحور میکنند تا به جستجوی علل جذابیت مقاومتناپذیر طبیعت برآییم. همهٔ شاعران رمانتیک الهام اولیهٔ خود را در طبیعت می یافتند. در نزد آنان همه چیز در طبیعت خلاصه نمی شده ولی بدون طبیعت احساس عجز میکردند، زیرا در پرتو طبیعت به آن لحظات تعالی بخش می رسیدند که می توانستند از مشاهداتشان به کشف و شهود بر سند و به گمان خود به رموز کانات بی بردن

همهٔ شعرای رمانتیک، به واقعیّنی غایی اعتقاد داشتند و شعر خود را بر مبنای آن می سرودند، امّا این واقعیت غایی را از طرق مختلفی می یافتند و به شکلهای مختلفی به کار می بردند. هر یک از آنان تا حدی دنیای مشهود را مهم تلقی می کرد و تفسیر خاص خود را از آن داشت. در یک سو بلیک بود که اعتقاد داشت تخیّل، نیرویی الوهی و منشأ همهٔ واقعیات است. طبیعت برای کارکرد تخیّل حکم مادّهٔ خام را دارد، امّا به زعم بلیک سرانجام طبیعت تابود خواهد شد و روح مختار می شود که مستقلاً دست به آفرینش بزند. تا زمانی که طبیعت هنوز وجود دارد. انسان نمادهایش را از آن می گیرد و برای تغسیر عالم غیب به کار می برد. منزلگاه راستین بلیک در عالم تجلّی و شهود بود، در آن جهان خیالی که پس از دادن آزادی کامل به تخیّل خلاّق خود و دگردیسی دادههای حسّی رؤیت می کرد. به گمان وی، تخیّل پرده از واقعیتی برمی دارد که نوا به سرنخهایی از واقعیتی برمی دارد که نهان به دست می دهد که باید دنبال شوند و بسط یابند:

جهائی را در دانهٔ شنی دیدن و آسمانی را درگلی وحشی، بی کرانگی را بر کف دست سنجیدن و جاودانگی را در گذشت ساعتی<sup>۳۹</sup>

بلیک از طریق پدیدههای مشهو د به آن حالت متعالی که خود «جاو دانگی» می نامید می رسید و احساس میکرد که آزاد است عوالمی جدید و زنده بیافریند. وی عارفی نبود که مرموزانه و با تقلای فراوان خداوند را بجوید، بلکه مکاشفه گری بود که در بارهٔ خود میگفت:

> روز و شب پیوسته در محضر او یم. بر نگرداند خدا رویش ز رویم. ۳۰

در میان تمام رمانتیکها، بلیک استوارترین پنداشت را در بارهٔ تخیّل دارد، تا حدّیکه خود با اطمینان میگوید: دتنها یک قدرت است که از انسان شاعر می سازد: تخیّل، شهود الوهی، <sup>۳۱</sup>، زیرا به گمان او، تخیّل واقعیّت را می آفریند و این واقعیت چیزی نیست مگر کنش الوهی نفس که از نیرو و شور مهارنشدهٔ آن نشأت میگیرد. نوجه بلیک معطوف به دنیایی آرمانی و معنوی است که او میکوشد آن را با یاری تمامی نفوس دیگری که مطیع تخیّل اند بر پا سازد.

هر چند بلیک چشمان تیزبینی برای مشاهدهٔ دنیای مشهود داشت، امّا توجه او عمدتاً معطوف به دنیای نامشهود بود. در نزد او هر موجودی نماد قدرتهای سرمدی و هدف او نیز اشراف یافتن بر این قدرت ها بود. از آنجا که نقاشی با ذهنیتی بسیار تصویرگر بود، دنیای نامشهود را یا زبان دنیای مشهود توصیف می کرد و پی تردید قادر بود آن را در رؤیاهای خود رؤیت کند. امّا آنچه او می دید، به اصطلاح بدیلی برای دنیایی که می شناسیم نبود، بلکه مرتبه ای روحی بود که فقط به مدد استعاره می توان برحسب بینش جسمی توصیفش کرد. آنچه توجه او را سخت به خود جلب کرد و بیشترین توانایی هایش را از قوه به فعل درآورد، احساس حضور واقعیتی معنوی در همهٔ موجودات بود. در نزد بلیک حتی عادی ترین رخداد نیز ممکن است بسیار بامعنا و عبرت آمیز باشد. این حقیقت را که او در وقایع معمولی چه دنیایی از معانی می دید می توان با بررسی شعر نشانه های معصومیت (که او در وقایع معمولی چه دنیایی از معانی می در واقعیتی یورسی شعر نشانه می معصومیت (که او در وقایع معمولی چه دنیایی از معانی می دید می توان با معنوی دان این حقیقت را که او در وقایع معمولی چه دنیایی از معانی می در واقعیت و جود بررسی شعر نشانه های معصومیت (Auguries of Innocence) در این با غیبگویانهٔ بلیک در این شعر، نمایانگر برداشت او از روابط تنگاتنگی است که در واقعیت و جود نیراد و عواله روحی و بعری را در کلیتی واحد متحد میکند. عوالمی که او توصیف می کند ساده به نظر می رسند، اما تک تک واژه های این شعر را باید به دقت خواند. مثلاً آنجا که اعلام می دارد:

> میتهمرخی در قفس محیوس دل افلاک پر شود ز فسومی.

سینهسوخی که بلیک از آن سخن میگوید، به خودی خود وجودی معنوی است. این دیگر نه پرندهای رؤیت شدنی بلکه نیرویی است که چنین پرندهای تجسّم و نماد آن است: روح آزادی که از آواز خواندن و هر آنچه آواز بدان دلالت میکند، سرمست میشود. چنین روحی را نساید سرکوب کرد و هرگونه سرکوب آن گناهی است در حق حیات الوهی کائنات. بلیک مکاشفه گری بود که اعتقاد داشت پدیده های معمولی فینفسه دارای جوهر نیستند، امّا حکم نمادهایی غنی از واقعیاتی برتر را دارند. او چنان با عالم روح خو گرفته بود که به دنیای یاقوام مادّه بی اعتنا بود و به جای آن، دنیای ارزش های جاودانه و ارواح زنده را می دید.

کیتس به نسبت بلیک، دلبستگی پرشوری به دنیای مشهود دارد و بسیاری از منتقدان وی را فریفتهٔ تأثرات حسّی دانستهاند، امّا او از این نظر به بلیک شباهت دارد که معتقد است واقعیت غایی را باید صرفاً در تخیّل جست. این موضوع را میتوان از شعر کیتس با عنوان خواب و شعر (Sleep and Poetry) دریافت که در آن میپرسد چرا تخیّل قدرت و گسترهٔ پیشین خود را از دست داده است:

به هنگام سرودن این شعر، کیتس هنوز جوان بود و شاید واژگان او در حد پسند ما دقیق نباشد. با این همه، واضح است که او تخیّل را قدرتی آفرینشگر و افشاگر (یا در واقع قدرتی که از رهگذر آفرینش، افشا میکند) می دانست. کیتس نه فقط موجودیت قائم به ذات اعمال تخیّل را می پذیرفت، بلکه همچنین اعتقاد داشت که این اعمال به واسطه پرتوی که بر واقعیت غایی می افکنند با آن مرتبطند. وی با تعمّق در بارهٔ این عقیده، به مفهوم دقیق آن پی برد و آن را ملکه ذهن خود کرد زیرا که نیاز هستی خلاق او را برطرف می ساخت.

کيتس از رهگذر تخپّل جوياي واقعيتي مطلق بود و درک حسي زيبايي، راه را بر او هموار

میکرد. هنگامی که مصداق های حسّ او را مسحور کردند، کیتس چنان برانگیخته شد و به وجد آمد که احساس میکرد در دنیای دیگری سیر و میاحت میکند و می تواند بر تسام کائنات اشراف یابد. حواس بصری، لامسه و بویایی تخیّل او را به حوزهای از وجود آگاه کردند که در آن خود را با مسائلی بس بزرگ و آشنا روبه رو می دید. زیبایی برای او حکم حضور در جوار واقعیت غایی را داشت و هر قدر شینی زیبا بیشتر بر او تأثیر میگذارد، بیشتر متفاعد می شد که به مرحله ای ورای آن شیء عبور کرده است. در شعر اندیمیون<sup>۳۰</sup> میگوید که شادکامی اذهان ما را به هرحله ای ورای آن شیء عبور کرده است. در شعر اندیمیون<sup>۳۰</sup> میگوید که شادکامی اذهان ما را

> این جبزها را احساس میکنیم؟ در آن لحطه که گام به نوعی وحداثیّت مینهیم با حالتی همچون حالت روحیگریزان. ای بــا دامهایی باشکوهتر و اسارتهایی بس خود تباهسازتر که اندک اندک به ایجاز اعظم میانجامند.<sup>۳۳</sup>

زیبایی اشیای مشهود موجب خلسه در کینس می شد و این کمال آرزوهایش بود زیرا علّت سیطرهٔ شگفت آور مصداق های حس را بر او توضیح می داد و میل وی به فرا رفتن به چیزی پایدار و جهانگستر را توجیه می کرد. استنباط کینس از این واقعیت، محدودتر از بلیک بود. کینس مشخصاً به زبان یک شاعر سخن می گوید، حال آنکه بلیک تخیّل را شامل تمامی فعالیّت هایی می دانست که به وجود آورنده یا تشدیدکنندهٔ حیاتند. همچنین باید توجه داشت که بلیک تخیّل خود را فعّال می دانست، در حالی که کینس تخیّل خود را عمدتاً منفعل می دید و می اندیشید که باید وایجاز اعظمه را حسّ کند. با این حال، وقتی کینس تخیّل را توانشی جاذب و می اندیشید که باید دایجاز اعظمه را حسّ کند. با این حال، وقتی کینس تخیّل را توانشی جاذب و می شود.

کولریج نیز در بارهٔ تخیّل بسیار تعمّق کرد و برخی از ممتازترین فصل های کتاب خود سیرهٔ ادبی (Biographia Literaria) را به آن اختصاص داد. جدا کردن نظریه پردازی های بعدی او از مفروضاتی که پیش از افول توانش های خلاّقش تقریباً به طور غریزی بر مبنای آن ها عمل میکرد، چندان آسان نیست. که گاه به نظر می رسد هنوز فلسفهٔ اصالت حسّ را که در دوران جوانی به آن اعتقاد داشت، فراموش نکرده است. کولریج از این فلسفه، مفهو می از دنیای حقایق (دنیایی سرد و بی روح») را به میراث بردکه در آن داشیا به منزلهٔ اشیا، ذاتاً ثابت و مرده انداه ولی در مقام یک شاعر، او از این عقید، فراتر رفت، یا در واقع آن را به استنتاجی نامنتظر تبدیل کرد. درست از آن رو که جهان خارج این گونه است، شاعر وظیفه دارد به مدد تخیّل خود آن را دگرگون کند. درست همان طور که داتفاقات عارضی نور و سایه، ممکن است به دمنظره ای شناخته شده و آشناه<sup>44</sup> جلوهٔ دیگری بدهد، به همان ترتیب می توان به یاری تخیّل، این جهان مرده را دوباره زنده کرد. کولریج با استفاده از تناقض نمایی (Paradox) متهوّرانه، این عقیده را توجیه میکند:

باید جسورانه بیفزایم که نابغه باید بر مبنای این احساس عمل کند که جسم تلاش میورزد تا به ذهن تبدیل شود ـ یعنی ذهن در جوهر خود.<sup>4</sup>7

آنچه به راستی برای کولریج اهمیّت داشت، اطمینان عمیق به تخیّل در حکم شکل دهندهٔ زندگی بود. مفهوم عملی این نظر را برای کولریج، از شعر او با عنوان *اندوه (Dejection) می تو*ان یافت. وی در این شعر، توضیح می دهد که طبیعت صرفاً در درون ما وجود دارد و این ما هستیم که جنبههای مهم آن را خلق میکنیم:

کولویج برخلاف بلیک قائل به قدرتهای خارقالعادهٔ تخیّل نیست. وجود جهان خارج هنوز تا حدودی مانع اوست و لذاکولریج احساس میکند که باید به نحوی با آن همنوا شود. امّا وقتی نبوغ آفرینشگر او فعّال میشود، این تردیدها راکنار میگذارد و از دفرادادهٔ (given) بی شکل و متمایزنشدهای، واقعیت می سازد. کولریج معتقد است که نهایتاً معنای هستی را باید در فعالیّت خلاقانهای یافت که شبیه کار خداوند است.

کولریج در بارهٔ آن واقعیت غایی که موضوع کاوش شعر است نظرمشخصی مطرح نمیکند. اگر بر اساس شعر قوبیلای قاآن در این باره قضاوت کنیم، بهنظر میرسد دستکم در برخی از حالات روحی احساس میکرد که صرف عمل آفرینش هنری به خودی خود سرشتی متعالی دارد و لذا نباید در پی چیز دیگری بود. امّا شاید بهتر باشد برای دلیل این بحث به قوبیلای قاآن بیش از حد استناد نکنیم. در حقیقت، با بررسی دو شعر دریانورد پیر (The Ancient Meriner) و کریستبل (Christebol) به روشنی می بینیم که به گمان کولریج، وظیفهٔ شعر نشان دادن رمز و راز زندگی است. ماهیّت مبهم هر دو این اشعار \_ با دلالتی که بر حالتی بینابین خواب و بیداری. بینابین انسان های زنده و ارواح غیرزمینی دارند - تصوّر آن نوع موضوعی که نبوغ کولریج را تا رفیع ترین قلّه های آن برانگیخت، امکان پذیر میکند. صرف نظر از اندیشه های احتمالی کولریج در مقام فیلسوف، وی در مقام شاعر مجذوب مفهوم قدرت های غیرزمینی عالّم شده و در پی یافتن تأثیر این قدرتها بود. البته منظور کولریج این نبود که چنین کاری را در عالم واقع انجام دهد، اما خواهناخواه خواننده احساس میکند که وی واقعیت را در تخیّل خود به صورت چیزی در پس اعمال انسان تصور میکرد که به دلیل تباین مشخص تر نیکی و خبائت و نیز به علّت هدفمندتر بودن آن، از دنیایی که میشناسیم واضعتر است. تکوین این تصوّر را صرفاً در اشعار کولریج می بینیم، آن هم فقط در دو سه شعر او. گویا کولریج هنگامی مجبور به پذیرش این عقیده شد که با تشویش خاطر دریافت قدرتهایی بر زندگی انسان سیطره دارند که درک کامل ماهیتشان امکانناپذیر است. در نتیجه، اشعار کولریج بسیار رمزآمیزتر از هـر شـاعر رمانتیک دیگری است و در عینحال چون مبتنی بر عواطف اوّلیهٔ انسانی است، به نحوی بی همتا نافذ و به احساسات درونی خواننده نزدیک است.

یقیناً وردزورث با بسیاری از گفتههای کولریج در بارهٔ تخیّل موافق بود، بهویژه با تمایزی که کولریج بین تخیّل و خیالپردازی قائل میشد. در نزد او، تخیّل مهمترین استعداد شاعر بود. مفهوم این نکته را از ترتیبی که وی برای شعرهایش در نظر گرفت، می توانیم دریابیم. بخشی که وی اشعار تخیّل نامیده شعرهایی را در بر میگیرد که آمیزهای است از قدرت خلاّق و بصیرت شهودی خاصّ او. وردزورث با کولریج همعقیده بود که این کار به عمل خلقتِ خداوند می ماند. این همان استعداد الوهی کودک است که عوالم کوچک خود را می آفریند:

شاعر این توانش را حتی به هنگام بلوغ جسمانی نیز حفظ میکند و شاعربودنش به همین دلیل است. امّا وردزورث بهخوبی میدانست که صِرف آفرینش کافی نیست، بـلکه بـاید بـا بصیرت خاصی توأم گردد. در ادامه توضیح میدهد که تخیّل

> نام دیگری است برای قدرت مطلق و روشن ترین بصیرت، دامنهٔ ذهن، و خرد در والاثرین حالت آن.<sup>84</sup>

وردزورت برخلاف دیگر شعرای رمانتیک آنقدر به افراط نگرایید که خرد راکماهمیّت بداند. وی ترجیح داد که شأن و شکوه جدیدی برای این واژه قائل شود و اصبرار ورزد که بنصیرت الهامشده خود کیفیّتی بخردانه دارد.

دیدگاه وردزورث در بارهٔ جهان خارج متفاوت با دیدگاه کولریج است. وردزورث استقلال وجودی جهان خارج را میپذیرد و مصرّ است که تخیّل باید بهنحوی بـا آن هـمنوا شـود. در اینمورد نیز به گمان او دوران کودکی موضوع را روشن میکند:

به اعتقاد وردزورث، تخیّل باید فرمانبردار جهان خارج باشد، زیرا آن دنیا مرده نیست بلکه زنده است و نُفْس خاص خود را دارد که دستکم در زندگیی که ما می شناسیم، متمایز از نُفْس انسان است. وظیفهٔ انسان آن است که با این نفس ارتباطی تنگاتنگ برقرار کند. در واقع، انسان به سختی می تواند از این امر اجتناب ورزد زیرا زندگی او را از بدو تولد همواره طبیعت شکل می دهد، طبیعتی که به همهٔ ارکان وجود او نفوذ می کند و بر اندیشه هایش تأثیر می گذارد. وردزورث معتقد بود که به نزدیکتر کردن نفس طبیعت به انسان یاری رسانده است و به مدد واژهها که از چیزی بیش از آنجه ما هستیم سخن نمیگویند،<sup>۳۹</sup>

نشان داده است که جهان خارج چه انطباق دقیقی با ذهن فرد دارد و برعکس. باید اذعان کرد که بلیک با چنین عقیده ای سازگار نبود و به همین دلیل گفت که: ونمی توانید مرا قائع کنید که چنین انطباق دوجانبه ای را بپذیرم.ه<sup>14</sup> اما در نزد وردزورت چنین انطباقی در واقع وجود داشت. طبیعت منبع الهام شاعرانه او بود و نمی توانست وجود طبیعت را کم اهمیّت تر از وجود انسان بداند. امّا از آنجا که طبیعت وردزورث را از خود بی خود می کرد، وی به دنبال مرتبه ای متعالی بود که در آن نفس طبیعت و نفس انسان در هماهنگی با یکدیگر به وحدت برسند. که گاه او احساس می کرد که این وحدت به وقوع پیوسته و او توانسته است از طریق کشف و شهود به درک و حداثیت عالم هستی برسد.

گرچه شلی عقایدی متفاوت با همکیشان رمانتیک خود داشت، امّا به همان میزان به تخیّل اهمیت میداد و به طریق اولیٰ در نظریهٔ خود در بارهٔ شعر جایگاه مهمی برای تخیّل قائل بود. او به جنبهٔ خلاّقهٔ کار شاعرانهاش آگاهی داشت و استنباط خود را از ایمن موضوع در شعر پرومتهٔ *از بند رسته (Prometheus Unbound)* از زبان روحی که در بارهٔ شعرا نغمه می سراید چنین بیان میکند:

شلی دریافت که گوچه شاعر چهبسا چندان توجهی به عالم مشهود نداشته باشد، اما آنرا چونان ملدهٔ خامی برای آفرینش موجوداتی مستقل به کار میبرد که واقعیت متعالی تری دارند. البتّه او به این نکات بسنده نکرد. شلی دریافت که خود باید به نحوی به تخیّل مرتبط شود و برخلاف وردزورث به این نتیجه رسید که وظیفهٔ خود تحلیل «فراداده» است و باید که ابزار تخیّل باشد، تخیّلی که استنتاجات فود را برای آفرینش کلیتی ترکیبی و هماهنگ به کار میبرد. او شعر را «ترجمان تخیّل» مینامد زیرا چیزهای متفاوتی در آن به جای اینکه از طریق تحلیل جدا شوند، با هماهنگی کنار یکدیگر قرار میگیرند. این عقید: شلی به عقاید اندیشمندانی همچون بیکن و لاک شباهت دارد امّا استنتاج او به کلی با نظرات آنان متفاوت است، زیرا سخت اعتقاد دارد که تخیّل برترین توانش ذهنی انسان است که با آن اصیلترین قدرتهای خمود را بـهفعل

درمی آورد. شلی در کتاب دفاع از شعر (Defence of Poety) به بحث در بارهٔ دیدگاه دیرینهای که تخیّل را کماهمیّت میداند می پردازد و مدّعی می شود که شاعر دانش خاصی دارد:

شاعر نه فقط با دقّت فراوان حال حاضر را آنگونه که هست نظاره میکند و قوانینی را کشف میکند که اشیای حاضر بر اساس آنها باید سامان یابند، بلکه آینده را در حال حاضر میبند و اندیشههایش جوانههای گل و میرهٔ متأخرترین زمان است... شاعر در هر آنچه ابـدی و شامتناهی و واحـد است مشارکت دارد.<sup>44</sup>

در نزد شلی شاعر همچنین مشاهد، گری است که استعداد خاصّی برای بعیرت یافتن به کنه واقعیت دارد. این واقعیّت، مرتبه ای بی زمان، تغییر ناپذیر و جامع است که دنیای مألوف فقط باز تاب ناقصی از آن است. شلی نظریهٔ شناخت افلاطون را گرفت و در بارهٔ زیبایی به کار برد. در نزد او آنچه افلاطون وصورت های مثالیه می نامید، مبنای شناخت نیست بلکه بیشتر بنیان بصیرتی متعالی است که در حضور اشیای زیبا به آنها می رسیم. شاعر وظیفه دارد که این واقعیّت مطلق را در نمودهای مشهودش آشکار سازد و با همان نمودها به تأویل آن بپردازد. این کار جنبه ای معنوی دارد، به این مفهوم که تمامی توانش های عالی انسان را در بر می گیرد و به ادراکهای حسّ گذرای او معنا می دهد. شلی کو شید تا کلیّت اشیا را در وحدت ذاتی آن دریابد، زیجه را واقعی و آنچه را صرفاً پدیداری است نشان دهد و بدین ترتیب ثابت کند که جنبه های پدیداری عالم هستی، تابعی از واقعیّت آنند. در نزد او واقعیت غایی عبارت است از ذهن ابدی و مایهٔ انسجام کاثنات نیز همین ذهن بلدی است:

> این مجموعهٔ خورشیدها و عوالم و انسانها و جانوران و گلها، با همهٔ أعمال بیصدا یا پرهیاهویی که به واسطهٔ آن بودهاند، هستند یا از بودن بازمیمانند، خیالی بیش نیست؛ تمام آنچه به میراث میبرد فقط خسی در چشمی بیمار است، حباب و خواب؛ اندیشه گهوارهٔ آن است و گور آن،

آینده و گذشته نیز سایه های عاطل پرواز ایدی اندیشهاند ساز خود وجودی ندارند: نیستی فقط آن چیزی ایست که احساس بودن میکند.<sup>44</sup>

شلی در اندیشه و احساس و در ذهن و روح، نشانی از واقعیت یافت. به گمان او وظیفهٔ تخیّل آفرینش شکلهایی است که این واقعیّت بتواند از طریق آنها آشکار شود.

بدین ترتیب می بینیم که شعرای بزرگ رمانتیک همگی اعتقاد داشتند که باید از رهگذر تخیّل به مرتبهای متعالی دست یابند تا در مورد دنیای ظواهر، وجود اشیای مشهود و مهمتر از آن تأثیر اشیا بر ما تبیینی به دست دهند، و همچنین در مورد تپش ناگهانی و پیش بینی نشدنی قلب انسان به هنگام قرار گرفتن در کنار زیبایی، یا این اعتقاد که آنچه ما را در چنین حالتی به هیجان می آورد. فريب يا توجم نيست، بلكه اعتبار أن ناشي از نيروي محرّك كاثنات است. بهزعم رمانتيكها اين نیرو لزوماً کیفیتی روحی دارد و بدینسان آنها توضیح دیگری از این حکمت مِگل به دست میدهند که هیچ چیز واقعیت ندارد مگر روح. آنان به اعتبار احکام جامعشان در بارهٔ وحدانیّت اشیا، علمایی مابعدالطبیعیبودند امّا برخلاف علمای حرفهای مابعدالطبیعی به جای منطق به بعبیرت و به جای خرد تحلیلی به نفِّس مسرور و الهام گرفته اعتماد داشتند که به اعتبار سرشت بی نقصش هم از ذهن و هم از عواطف برتر است. شعرای رمانتیک همچنین به شیوهٔ خاص خود شاعرانی دینی بودند، چرا که واقعیّت را مقدس میدانستند و در حضور آن احساس خشوع میکردند. با این همه، به استناد باورهای اساسی ایشان می توان گفت که سخت کیش (orthodox) نبودند. دین بلیک منکر وجود خداوند جدا از انسانها بوده شلی از گفتن این که منکر خداست ابایی نداشت؛ و کیتس مطمئن نبود که تا چه حدّ احکام مسیحیّت را بپذیرد. هرچمند بمدها کولریج و نیز وردزورت کم و بیش مشتاقانه اصول مسیحیّت را پذیرفتند، امّا در اوج فعالیّت شاعرانه شان اشعار آن ها مبتنی بر اعتقاد دینی متفاوتی بود. جنبش رمانتیک کوشش بزرگی برای کشف عالم روح از رهگذر تلاش های مستقل نفّس مجرّد بود. این جنبش، تجلّی خاصّی از اعتفاد به ارزش فرد بود که فلاسفه و سیاستمداران در آن زمان داعیهاش را داشتند.

این سفر متهورّانه به عالم غیب که با صداقتی خالصانه و ایمانی پرشور صورت گرفت، به هیچوجه نوعی ارضای عاطفی نفّس نبود. هر یک از شعرای رمانتیک متقاعد بود که می تواند به کشف مهمّی نائل آید و شعر کلیدی را در اختیار او میگذارد که دیگران از آن محرومند. آنان آماده بودند خویشتن را وقف نیل به این هدف کنند و به شکلهای مختلف (در زمینهٔ شادکامی، اعتماد به نفس، و نیروی قدرت آفرینشگرشان) بهای گزافی برای آن پرداختند. رمانتیکها به این خرسند نبودند که خوابهای موردعلاقهٔ خود را ببینند و توهمانی تسلّی بخش به وجود آورند. آنان اصرار می ورزیدند که آفریدههایشان باید واقعی باشد، آن هم نه به این مفهوم محدود که هر چیزی به صرف وجود واقعی است، بلکه به این مفهوم گسترده که آفریدههایشان مصداق و تجسّم اشیای جاودانه ای است که فقط به صورت موارد منفرد ارائه می شود. از آنجا که رمانتیکها شاعر بودند، پندارهای خود را با غنایی که صرفاً در شعر امکان پذیر است مطرح کردند، یعنی در شکل متعیّن (concrete) و منفردی که امرکلی را برای ذهن متناهی، روشن و با اهمیّت میکند. آنها از پذیرش بی دلیل نظرات دیگران یا اولی دانستن احتجاج بو تخیّل خودداری کردند. همانگونه که بلیک می گوید:

یا باید دستگاهی فکری بیافرینم و یا بردهٔ دستگاه فکری شخص دیگری باشم. مرا با تعقُّل و قیناس کاری نیست؛ کار من، آفرینش است. <sup>94</sup>

شعرای رمانتیک آگاه بودند که کار آنان عبارت است از آفرینش، پرتوافشانی بر کل نفس حساس و آگاه انسان، مطلع کردن تخیّل انسان از واقعیّت فراسو یا واقعیّت اندرون اشیای آشنا، برانگیختن او از یکنواختی سرگآور رمسوم رایج تما سرحلهٔ وقعوف به فناصله ها و اعصاق محاسبه نشدنی، واداشتن او به فهم اینکه صرف خود ناکافی است و آدمی به کشف و شهودی الهامگرفته نیاز دارد.

شاعران رمانتیک به نسبت اسلاف معقول و متین خویش در قرن هجدهم، دیدگاه بازتری در بارهٔ انسان و نیز شعر اتخاذ کردند زیرا که اعتقاد داشتند سرشت معنوی انسان بـ مطور کـلی درخور اهمیّت است. در واقع، رمانتیکها هم به این سرشت معنوی توسّل میجستند و هم آن را به مبارزه می طلبیدند.

## یے نوشتھا:

۱. William Blake)، شاعر رمانتیک انگلیسی. م. . - - Semuel Taylor Coleridge . ۲ (۱۸۲۲)، شاعر رمانتیک انگلیسی. - م. ۲. William Wordsworth .۲-۱۸۵۰ (۱۷۷۰ - ۱۸۵۰)، شاعر رمانتیک انگلیسی. م. ۲. John Keats (۱۸۲۱-۱۸۹۵)، شاعر رمانتیک آنگلیسی. ــم. ۵ Alexander Pope (۱۶۸۸-۱۷۴۴)، شاعر نوکلاسیک آنگلیسی. م. ۶. Samuel Johnson (۱۷۸۴-۱۷۰۴)، شاعر و منتقد نوکلاسیک انگلیسی. - م. John Drydon .۷ (۱۶۳۱-۱۷۰۰)، شاعر، منتقد و نمایشنامه نویس انگلیسی. ـم.

- ۸. John Locke (۱۶۳۲-۱۷۰۲)، فیلسوف انگلیسی. ــم.
- Isaac Newton . د (۱۶۴۲-۱۷۲۷)، فیلسوف و ریاضی دان انگلیسی. ...م.
- 10. John Locke, The Reasonableness of Christianity, in Works (12th ed.), VI, 135.
- 11. John Locke, An Essay Concerning Human Understanding, in Works, II, ii, 3.
- 12. A Vision of the Last Judgment, in Poetry and Prose of William Blake, ed., by Geoffrey Keynes (I. vol., 4th ed., London: The Nonesuch Press, 1939), p. 639.
- 13. Semuel Taylor Coloridge, Biographia Literaria, ed. by J. Shawcross (2vols.; Oxford, 1907). I, 202. Cf. Coloridge's review of poems of Drake and Hallock in the Southern Literary Messenger, April 1836: «Imagination is possibly in man a lesser degree of the creative power of God.»

۱۴. Percy Bysshe Shelley)، شاعر زمانتیک انگلیسی. م. 16. Clemens Brentano (۱۷۷۸-۱۸۴۲)، شاعر، زمانتریس و نمایشنامدنویس زمانتیک آلمانی...م. Novelle .19 (نام مستعار Friedrich von Hardenborg، ١٨٠٦-١٧٧٢)، شاعر رمانتیک آلمانی، سم.

17. Novalia [Friedrich von Hardenberg], Latter of February 27th, 1799, in Gesämmelte Werke, ed, by Carl Seelig (Zürich, 1945), V. 274.

۸۰. Tom Paine (۱۸۰۹-۱۷۲۷)، نویسند، و فیلسوف سیاسی انگلیسی تبار که ملیت آمریکایی اختیار کرد. م. ۱۹. اشارهای است به دورهٔ سلطنت ملکه الیزابت در انگلیس از ۱۵۵۸ تا ۱۶۰۳ که دوران شکرفایی ادبیات يرد.\_م.

- -۲. Theseus، شخصیتی در نمایشنامهٔ رازیا در شب نیمهٔ تابستان نوشتهٔ شکسیبر. ـم. 21. William Shakespeare, A Midsummer Night's Dream, Act V, score I, 12-17.
  - - ۲۲. Pico della Mirandola (۱۲۶۲–۱۲۹۲)، فیلسوف ایتالیایی. ــم.
      - ۲۲. Francis Becon (۱۵۶۱-۱۶۲۶)، فیلسوف انگلیسی. ـم.
    - Hippolyta . ۲۴ شخصیتی در نمایشنامهٔ رازیا در شب نیمهٔ تابستان نوشتهٔ شکسپیر. م.

25. Ibid., Act V, scene I, 23-27.

- Guarino .۲۶ ۱۳۷۰ ، فیلسوف ایتالیایی. ـ م.
- 27. W. H. Woodward, Vittorino da Falter (Firenze, 1923), p. 175.
- 28. Coleridge, Biographa Literaria, I, 59.
- 29. Blake; A Vision of the Last Judgment, in Poetry and Prose, p. 651.

30. Letters of Samuel Taylor Coleridge, ed. by Ernest Hartley Coleridge (2vols.; London, 1895), 1, 352.

۲۲. Inmanuel Kant (۲۰-۱۸۰۴)، فیلسوف آلمانی، ـم. ۲۲. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (۲۷-۱۸۵۴)، فیلسوف آلمانی، ـم. ۲۳. Democritus (۲۷۰-۲۶۰ ق. م)، فیلسوف یونان باستان که نظریه ای در بارهٔ اتم (ذره) داشت. ـم.

- 34. Blake, Fragment, in Poetry and Prose, p. 107.
- Blake, Marginelia to Sir Joshua Reynolds's Discourses, in Poetry and Prose, p.777.
   Ibid., p. 788.

Kubla Khan ، ۲۷ ، عنوان یکی از شعرهای کرلریج. –م. ۲۸. اشاره به دیونیسیوس (Dionyslus)، خدایی در اساطیر یونانی. –م.

- 39. Blake, "Auguries of Innocence", in Poetry and Proze, p.118.
- 40. Blake, Fregment, in Poetry and Prose, p. 128.
- 41. Blake, Annotations to Wordsworth's Poems, in Poetry and Prose, p.821.

۲۲. Jove ، نام قدیمی ژوپیتر (Jupliei) پدر خدایان در اسطوردهای یونانی. ــم. ۲۲. Endymion ، در اساطیر یونانی نام چوپان جوان و زیبایی است که سلینی (Selene) ایزد بانوی ماه به او دل باخت. ــم.

- 44. John Kests, Endymion, 1, 795-800.
- 45. Coleridge, Biographia Literaria, II, 5.
- 46. Letters of Samuel Taylor Coloridge, II, 450.
- 47. William Wordsworth, The Prelude, or Growth of a Paet's Mind, II, 255-260, ed. by Ernest de Selincourt (Oxford, 1926).
- 48. Ibid., XIV, 190-192.
- 49. *Ibid.*, II, 362-369.
- 50. Wordsworth, The Recluse, II, 71-72.
- 51. Blake, Annotations to The Excursion, in Poetry and Prose, p. 623.
- 52. Defence of Poetry, in Prose Works of Percy Bysshe Shelley, ed. by Harry Buston Forman (4vols.; London, 1680), III, 104.
- 53. Hellas, II. 776-785, In Poetical Works of Percy Bysshe Shelley, ed. by Harry Buxton Formen (4vols.; London, 1882), III, 80.
- 54. Blake, Jersualem, in Poetry and Proce, p. 442.

تمثيل ونماد

نوشتهٔ پل دومَن ترجمهٔ میترا رُکنی

از زمان ظهور نوعی نقد ادبی ذهنیگرایانه که در طی قرن نوزدهم رواج یاقت، اشکال سنتی یلاغت و سخنوری اعتبار خود را از دست داده اند. اما با گذشت زمان هر روز مشخص تر می شود که این بی اعتباری تنها کسوفی زودگذر بود: تعولات اخیر در نقد ادبی <sup>۱</sup> نمایانگر تحقق نوعی از اسخنوری است که دیگر توصیفی یا اصولی نیست، بلکه کم و بیش آشکارا پرسش تعمد (intentionality) صنایع بلاغی را پیش رو می نهد. چنین ملاحظاتی در بسیاری از آثاری که در آنها اصطلاحات متقلید» (mimesia)، داستماره (metaphor)، در مشکل و رازشی است (rom)، نقشی اساسی ایفا میکنند، مستتر است. یکی از اساسی ترین مشکلاتی که هنوز هم مانع اینگونه تحقیقات است پیامد تداعی معانی اصطلاحات بلاغی با داوری های ارزشی است که موجب محو تمایزات و پنهان شدن ساختارهای واقعی است. در بیشتر موارد، استفاده از این اینرو هرگونه برخورد منظم تر با مسئلهٔ بلاغت عمدی، نیازمند پیش درآمدی است تا این امر را توضیح دهد و آن را به لحاظ تاریخی روشن سازد. برای این مقصود باید در تاریخ ادبیات توضیح دهد و آن را به لحاظ تاریخی روشن سازد. برای این مقصود باید در تاریخ این این امر را اروپایی به عقب بازگردیم، یعنی به آن لحظهای که اصطلاحات کیدی بیش درآمدی است تا این امر را توضیح دهد و آن را به لحاظ تاریخی روشن سازد. برای این مقصود باید در تاریخ ادبیات توضیح دهد و آن را به لحاظ تاریخی روشن سازد. برای این مقصود باید در تاریخ این توضیح دهد و آن را به لحاظ تاریخی روشن سازد. برای این مقصود باید در تاریخ ای این امر را توضیح دهد و آن را به لحاظ تاریخی روشن سازد. برای این مقصود باید در تاریخ ادبیات توضیح ده و آن را به لحاظ تاریخی روشن سازد. برای این مقصود باید در تاریخ این امر را عناوین معرف ِ زبان مجازی و از جمله «تمثیل» را از میدان به در کرد.

اگر چه این مسئله احتمالاً در تاریخ ادبیات آلمانی محسومی تر است، اما قصد ما ردیابی خطمیری نیمت که نویسندگان آلمانی زمان گوته در پایان آن به تضاد نماد و تمثیل رمیدند، حال آنکه تا زمان وینکلمان (Winckelmann) این دو واژه هنوز مترادف بودند. در هر حال غطمیری که بدان اشاره شد پیچیده تر از آن است که بتوان برخوردی سریع و عجولاته به آن داشت. هانس گثورک گادامر در کتاب حقیقت و روش (Wahrheit und Methode) این نکته را مطرح میکند که بالا رفتن ارزش نماد به قیمت زوال تمثیل، همزمان با رشد نوعی زیباشنامی رخ داد که تمایز میان تجربه و تجلی این تجربه را مردود می دانست. زبان شاعرانهٔ نبوغ قادر است از این تمایز فراتر رود و بنابراین می تواند هرگونه تجربه فردی را مستقیماً به حقیقت کلی تبدیل کند. جنبهٔ ذهنی تجربه زمانی حفظ می شود که تجربه به ساحت زبان انتقال یابد؛ اکنون جهان، باشد بلکه تشکلی از نمادهاست که نهایتاً به معنایی واحد و کلی و جهانشمول منجر می شود. مین توسل به تمامیتی بی کران است که بعنایی واحد و کلی و جهانشمول منجر می شود. همین توسل به تمامیتی بی کران است که بعنایی مشخص و واحد اشاره می نود. می بخشد. زیرا تمثله است که به مانی مشخص و واحد اشاره می ند و از این رو پس

گادامر مینویسد: «تقابل نماد و تمثیل نظیر تقابل هنر با غیر هنر است، بدین صورت که در هنر نامعین بودن معنا سرچشمهٔ مجموعهٔ بی پایانی از معانی است در حالی که در غیر هنر به محض دستیابی به معنا کار تمام می شود.» تمثیل در نسبتش با معنایی که خود آن را شکل نمی بخشد، عقلاتی و جزمی و خشک به نظر می رسد، در حالی که نماد بر وحدتی نزدیک استوار است، وحدتی میان تصویری که در برابر حواس عیان می شود و کلیتی مافوق حسی که از آن تصویر الهام می گیرد. در این چشمانداز تاریخی و بر زمینهٔ ایدهٔ کلاسیکِ وحدتِ زیبایی ملموس و آرمانی است که نام های گو ته، شیلر، و شلینگ برجسته می شود.

حتی در حیطة تفکر آلمانی نیز حضور جریانهای دیگر، این ترکیب تاریخی را پیچید. میکند. در چشمانداز تاریخی کلامیسیسم سنتی آلمان، تمثیل یکی از محصولات عصر روشنگری محسوب میشود و میتوان آنرا به مبب عقلانیت بیش از اندازه اش ملامت کرد. اما سنتهای دیگر تمثیل را دقیقاً همان نقطه ای می دانند که در آن تماس با منشأ مافوق بشری زبان حفظ شده است. از این رو آرای جدلی هامان (Hamann) علیه جرد ( Herder)، بر سر مسئلهٔ منشأ زبان، با نظریات هامان در مورد خصلت تمثیلی تمامی زبانها \* و همچنین با کنش ادبی او رابطهای نزدیک دارد، کنشی که تمثیل را با کنایه عجین می سازد. مسلماً دفاع هامان از ایسهٔ [وجود] فاصلهای استعلایی میان جهان متجسد بشری و منشأ الهی کلمه، زیر لوای عقل روشنگری صورت نمی پذیرد. مقاومت هامان در برابر انسانگرایی هرور گویای پیچیدگی آن فضای روشنفکری است که قرار بود صحنهٔ مناظره میان نماد و تمثیل باشد.

در تاریخ تگاری این دوره این مسائل به طور مفصل مورد بحث قرار گرفته است. در اینجا نیازی به بازگشت به آن مسائل نیست، مگر به قیصد اشاره به خصلت شدیداً متناقض سرچشمه های آن مناظره. از این رو جای تعجب نیست که ارجحیت نماد [بر تمثیل]، حتی در آثار گوته، با انواع و اقسام احتیاط و قید و شرط همراه است. اما هر چه بیشتر در قرن نوزدهم جلو می رویم، این قید و شرطها کم رنگ تر می شوند. برتری و ارجحیت نماد، که خود جلوه ای از و حدت میان عملکرد بازنمایی (representation) و عملکرد معناشناختی (semantic) زبان تلقی می شود، امری عادی و همگانی گشته و قیلمرو ذوق ادبی، نقد ادبی و تاریخ ادبی را تسخیر می کند. ارجحیت نماد هنوز هم پایه و اساس مطالعات متأخر در باب ادوار رمانیتک و مابعد رمانتیک به زبانهای انگلیسی و فرانسه است، آنهم تا به حدی که تمثیل مکرراً ترفندی قدیمی و بی مورد قلمداد می شود و به خاطر شاعرانه نبودن رد می گردد.

اما هنوز بعضی سؤالات بدون جواب باقی میمانند. درست هنگامی که شیو،های ادبی حقیقتاً نمادین، در اوج شکوفایی و قدرت خود، جایگزین تمثیل میشوند، می توانیم شاهد سبکهایی مجازی باشیم که به هیچ وجه با تمثیل های زینتی سبک روکوکو (cococo) ارتباطی ندارند، ولی در عینحال نمی توان آن ها را به معنای گو ته ای کلمه ونمادین و نامید. بنابراین مشکل بتوان گفت که در شعرهای هولدرلین، محل هایی چون جزیر \* پاتموس (Pathmos) و رودخانه راین (Rhine) یا به طور کلی تر، مناظر و مکانهایی که اغلب در آغاز اشعار او توصیف می شوند، مناظر یا پدیده هایی نمادین اند که حقایق معنوی راه به شیوهای مشابه قیاس (enalogy) باز میناز راین کچه در بخش های انتزاعی تمن ظاهر می شوند. چنین اظهار نظری می نمایند، همان حقایقی که در بخش های انتزاعی تمن ظاهر می شوند. چنین اظهار نظری گویای کچه داوری دربارهٔ خصلت ادبی این قطعات و نادیده گرفتن این حقیقت است که عظمت و آقسندار شسعری آن ها از این واقعیت تاشی می شود که این قطعات مجازهای مرسلی (e از این لحاظ با مفاهیات معادل حسی معنایی کلی تر و آرمانی نیستند؛ آنها خود همین معنایند. همان کل اند. این قطعات معادل حسی معنایی کلی تر و آرمانی نیستند؛ آنها خود همین معنایند. و از این لحاظ با مفاهیم و عبارات تجریدی که در بخشهای پایانی شعر در اشکال فلسفی یا تاریخی نمایان می شوند، فرقی ندارند. به وصورت سبکی مجازی همچون سبک هولدرلین را نمی توان برحسب تناقض میان تمثیل و نماد توصیف کرد – و البته همین نظر به گونهای بسیار متفاوت در مورد مبک متأخر گوته نیز صادق است. به همین ترتیب، تداوم حضور اصطلاح «تمثیل» در آثار نویسندگان آن دوره، نظیر فردریش شلگل (F. Sohege)، یا حتی بعد از آن، در آثار سلوگو (Sloge) و هافمان (E.T.A. Hoffmann) را نمی توان صرفاً ناشی از عادات و بی بهره از معنایی عمیق تر دانست. در فاصلهٔ سالهای ۱۸۰۰ و ۱۸۳۲ فردریش شلگل، تحت تأثیر کروزر (Crouzer) و شلینگ، در عبارت مشهوری از مقاله گفتگو در باب شمر – که بارها و بارها از قول و نقل شده است – دست برد و اصطلاح «نمادین» را جایگزین واژه «مثیلی» ساخت. در این قطعه شلگل میگوید: د... زیبایی در همه حال کیفیتی تمثیلی دارد. والاترین معانی هرگز به کلام درنمی آیند، از این روست که آدمی تنها به یاری تمثیل قادر به بیان آن هاست.» ولی آیا ما نیز یگیریم که ددر مواردی که ما امروزه از نماد سخن میگوییم، شلگل به سادگی واژه تمثیل را به کار می توانیم همچون هانس ایشنر (Hans Elchner)، ویراستار آثار شلگل از این جابه جایی نتیجه می برد.ه<sup>6</sup>؟ می توان نشان داد که واژه «تمثیل» با مضمون و مسئلهٔ کلی مقاله گفتگو در باب شمر می بود.ه<sup>6</sup>؟ می توان نشان داد که واژه «تمثیل» با مضمون و مسئلهٔ کلی مقاله گوتر به کار واقعیت و شیوهٔ ظهور آن در قلمرو زبان است، حال از نیز مین میگل به سادگی واژه تمثیل را به کار می بود.ه<sup>6</sup>؟ می توان نشان داد که واژه «تمثیل» با مضمون و مسئلهٔ کلی مقاله گفتگو در باب شمر واقعیت و شیوهٔ ظهور آن در قلمرو زبان است، حال آنکه اصطلاح «نماده بیگانهای است که حضورش در نسخهٔ ثانی با مضمون مقاله ناسازگار است.

می توان از این حد نیز فراتر رفت. از زمانی که مطالعه و بررسی صنایع ادبی آگاهی از اهمیت سنت در انتخاب تصاویر را تشدید کرد، است، اصطلاح نماد، به معنای مابعد رمانتیک آن، هر چه بیشتر به منزلهٔ نمونهٔ خاصی از کاربرد زبان مجازی تلقی می شود، نمونهٔ خاصی که فاقد هرگونه اولویت تاریخی یا فلسفی بر دیگر صنایع ادبی است. پس از تحقیقات گوناگون کسانی چوون تُرتیوس (Erich Auerbach)، اریش آو شر باخ (Erich Auerbach)، والتر بنیامین میگذارند، دیگر نمی توان بر تری نماد را «راه حلی» برای مسئلهٔ زبان و بیان مجازی دانست. گادامر می نویسد: «طی قرن نوزدهم پایه و اساس زیباشناسی، آزادی ذهن در به کارگیری قدرت نماد پردازی خود بود. ولی آیا این اساس هنوز هم محکم و پابرجاست؟ آیا در واقع امروزه نیز استمرار و بقای یک سنت اسطورهای و تمثیلی، فعالیت نمادسازی را محدود نمی کند؟»

برای گشودن گرهی از این مسئلهٔ غامض شاید بهتر آن باشد که از قلمرو ادبیات آلمانی خارج شویم و ببینیم چگونه همین مسئله در آثار نویسندگان انگلیسی و فرانسوی همین دوره نمایان میشود. معاصر انگلیسی گوته که مسئلهٔ رابطهٔ تمثیل و نماد را مشخصاً مورد بعث قرار داده است، کسی جز کولویج نیست. در نگاه اول، به آثار کولویج، با تأکیدی ناموجه بر اولویت نماد روبه رو می شویم. نماد محصول رشد ارگانیک شکل (فرم) است؛ در جهان نماد، زندگی و شکل یکسانند: «شکل چنان است که زندگیست». مساختار شکل همان ساختار مجاز مرسل (esprecedoche) است، زیرا نماد همیشه جزئی از همان کلیتی است که بیان میکند. در نتیجه، در عرصهٔ تخیل نمادین هیچ انفصالی میان قوای خلاقهٔ ذهن رخ نمی دهد، زیرا ادراک مادی (یا محسی) و تخیل نمادین هیچ انفصالی میان قوای خلاقهٔ ذهن رخ نمی دهد، زیرا ادراک مادی (یا یکدیگرند. در مقابل، شکل تمثیلی کاملاً مکانیکی به نظر می آید؛ بنا به نظر کولریج شکل تمثیلی مفهومی تجریدی است که معنای اولیه ش، در قیاس با «کارگذار خیالی» آن یا همان معرف تمثیلی رفاد محتوان است که معنای اولیه ش، در قیاس با «کارگذار خیالی» آن یا همان معرف تمثیلی (منجریدی است که معنای اولیه ش، در قیاس با «کارگذار خیالی» آن یا همان

اما حتی آن قطعه از کتاب راهنمای دولتمرد ، که نقل قول فوق از آن برگرفته شده است، تا حد معینی مبهم می نماید. کولریج نخست رقّت ذاتی تمثیل را با فقدان جوهر و محتوا مرتبط می سازد و میس می کوشد تا، در مقابل، بر قدر و ارزش نماد تأکید گذارد. انتظار می رود که کولریج به سبب غنای ارگانیک یا مادی نماد بر آن ارج نهد، اما در عوض ناگهان به مفهوم «تجلی کدره استناد می کند: «تجلی امو خاص در فرد، یا امرکلی در امر خاص، یا امو عام (universal) در امرکلی؛ و مهمتو از همه، تجلی امو جاودان در و از خلال آمور زمانمند، مشخصة اصلی نماد است.»<sup>۱۰</sup>

جوهر مادی تجزیه میشود و به انعکاسی صرف از وحدتی اصیل تر بدل میگردد که به جهان مادی تعلق ندارد و شگفت آنکه کولریج در بخش آخر همین قطعه، تمثیل را بهصورت سلبی به منزلهٔ انعکاسی صرف تعریف میکند. در حقیقت، معنوی کردن نماد تا بدانجا پیش فته است که سویه و بُعد وجود مادی که در اصل معرف نماد بود، حال به تمامی بی اهمیت گشته است؛ اکنون نماد و تمثیل به یکسان اصل و منشئی مشترک در ورای جهان مادی دارند. اکنون، در هو دو مورد، اشاره به منبعی متعالی، مهمتر از آن نوع رابطهای است که مابین انعکاس و منبع آن وجود دارد. این مسئله که آیا رابطهٔ فوق، همچون مورد نماد، بر انسجام ارگانیک جزء و کل استوار است، یا آنکه مبنایش، همچون مورد تمثیل، تصمیمی تماماً ذهنی است، دیگر فقط امتوار است، یا آنکه مبنایش، همچون مورد تمثیل، تصمیمی تماماً ذهنی است، دیگر فقط همیتی ثانوی دارد. در واقع این صنایع بلاغی، هر دو، معرف منشئی متعالی هستند، الیته یه صورتی میهم و پیچیده. کولریج در تعریف خود از تمثیل بر وجود ابهام تأکید میگذارد؛ در این تعریف گفته می شود تمثیل ... به صورتی مخفیانه گویا و حامل خصال اخلاقی یا تصوراتی ذهنی است که فی نفسه موضوع حواس نیستند... اما کولریج در ادامه میگوید که در سطح زبان، تمثیل می تواند داجزاه را برای شکل بخشیدن به کلی منسجم ترکیب کند. ۱<sup>۹</sup> با شروع از ارجحیت فرضی نماد، به ویژه از لحاظ برخورداری از جوهر ارگانیک، با توصیفی از زبان مجازی به منزلهٔ تجلی کدر روب مرو می شویم، توصیفی که در آن تمایز میان تمثیل و نماد اهمیتی ثانوی دارد.

اما تأثیر اساسی کولریج بر نقد ادبی بعدی انگلیسی و آمریکایی در این جهت بروز نکرد. جایگاه برجستهٔ مطالعه در باب استعاره و تصویر در این نوع نقد، که غالباً از مسائل مربوط به وزن شعر و ملاحظات مضمونی مهمتر قلمداد می شود، به اندازهٔ کافی شناخته شده است. اما آن تصوری از استعاره که در این نوع نقد رایج است و اغلب با رجوع صریح به کولریج همراه است، بیانگر دیالکتیکی میان موضوع (objec) و ذهن (subjec) است که در آن تجربهٔ موضوع، شکل تجربه ای حسی یا ادراکی را به خود می گیرد. اما در این نوع نقد، به خلاف آرای کولریج، مقصود نهایی از تصویر توکیب و امتزاج (synthesis) است که در آن تجربهٔ موضوع، شکل تصوری «نمادین» تعریف می شود، زیرا در این تعریف اولویت با آن ادراک حسی اولیه است که تصویر، نماد آن محسوب می شود.

کوشش اصلی تفسیری مورخان آمریکایی و انگلیسی ژمانتیسم معطوف به یک دورهٔ انتقالی است که از قرن هجدهم شروع شده به اشعار ژمانتیک در باب طبیعت ختم می گردد. بین مفسران آمریکایی رمانتیسم بر سر اهمیت اسلاف قرن هجدهمی وردزورت و کرلریج توافقی کلی وجود دارد. اما هنگامیکه مسئلهٔ توصیف دقیق تفاوت شعر ژمانتیک در باب طبیعت با صور شعری قدیمی تر مطرح می شرد، مشکلات معینی نمایان می گردد. این مشکلات بر محور تمایلی شکل می گیرد که نزد تمامی مفسران مشترک است، تمایلی برای تعریف تصویر ژمانتیک، از به منزلهٔ رابطهای میان ذهن و طبیعت (یا سوژه و ابژه). انتقال روان مسبک بیان ژمانتیک، از معیتی اساسی برخوردار است. همین امر تا حد زیادی در مورد شاعران منظره پرداز قرن هجدهم همیتی اساسی برخوردار است. همین امر تا حد زیادی در مورد شاعران منظره پرداز قرن معیتی اساسی برخوردار است. همین امر تا حد زیادی در مورد شاعران منظره پرداز قرن محدق می کند، شاعرانی که پیوسته توصیف طبیعت را با موعظه های اخلاقی درمی آمیزند. ولی در هر حال، مفسران ظاهراً متفقالقولند که در اواخر قرن هجدهم رابطهٔ میان ذهن و طبیعت بسیار در هر حال، مفسران ظاهراً متفقالقولند که در اواخر قرن هجدهم رابطهٔ میان ذهن و طبیعت بسیار معیق تر و نزدیک تر می شود. و یمسات اولین کسی بود که به طور قانع کننده با پهلوی همگذاشن غزلی از کولریج و غزلی از بالز (Bowles) نشان داد که علی رغم تمامی شباهت های ظاهری تغییری اساسی در محتوا و لحن رخ داده است که دو متن را از هم مجزا میکند. <sup>۱۷</sup> و یمسات به این حقیقت اشاره میکند که توصیفات مفصل کولریج دقت بیشتری دارد که نشانگر مشاهدهٔ دقیق تر و امین تر اشیاء خارجی است. اما این نگاه تیزبینانه به ظواهو طبیعی، به نحوی معماوار با درونگرایی بیشتر و خاطرات و خیالاتی آمیخته است که در مقایسه بسا نویسندگان پیشین از حیطه های عمیق تر ذهنیت نشأت میگیرد. ولی این پرسش هنوز باقی است که چگونه این نگاه دقیقتر به ظواهر، موجد حمقی بیشتر میشود. ویمسات میگوید: «دستاورد مشترک شاعران رُمانتيكِ طبيعت معنا بخشيدن به مناظر بود. اين معنا مي توانست چنان باشدكه در غزل كولريج دیدیم، اما به نحوی بارزتر می توانست مبین و بژگی عمیق تری در روح و جان اشیاء باشد ... "یکانه زندگی درون و برون ما". و آن معنا بهطور اخص درست از درون همان ظاهر طبیعت فراخوانده می شد. ۱۳ در چنین حالتی است که ترکیب ظاهر و باطن یا سطح و عمق می تواند وحدتی بنیادین را، در عرصهٔ زبان، متجلی سازد که هم ذهن و هم موضوع را در بر میگیرد، «یگانه زندگی درون و برون ما.» اما بهنظر میرسد که این وحدت می تواند از ذهن مخفی بماند، ذهنی که حال میباید در خارج، یعنی در طبیعت، بهدنبال شواهد وجود این وحدت بگردد. ظاهراً از دید و بمسات، اصل وحدت بخش اساساً در بطن طبیعت مساوا دارد، از ایسنرو بسرای شاعران ضروری است که کار خود را از مناظر طبیعی آغاز کنند، یعنی از سرچشمه های همیان قدرت ونماديني وكه موجد وحدت است.

این نکته در مقالات اخیر مایر آبرامز و ارل واسرمن که از منابعی بسیار مشابه و گاهی حتی یکسان استفاده میکنند،به تفصیل مورد بحث و بررسی قرار گوفته است.<sup>1</sup> هر دو مفسر، تا حد تکرار حوفهای یکدیگر، در مورد بسیاری مسائل متفقالقولند. برای مثال، هر دو مفسر، اصل قیاس (enabogy) میان ذهن و طبیعت را پابه و اساس روش مرسوم قرن هجدهم میدانند، در این روش مسائل اخلاقی برحسب توصیف صحنهها و مناظر حل و فصل میشوند. آبرامز مفاهیم کلامی و فلسفی ژنسانس را منشأ اصلی مناظر اخلاقی (Payaage moralise) بعدی میداند: در معمار الهی، جهان را به صورتی قیاسی طرحریزی کرده است و حیطههای مادی، اخلاقی، و روحانی را به یاری نظام دقیقی از تناظرها، با یکدیگو مرتبط ساخته است... تفسیر متافیزیکی جهان نمادین و قیاسی زیربنای شگردهای مجازی شاعران متافیزیکی قرن هغدهم است.ه<sup>11</sup> بعهان نمادین و قیاسی زیربنای شگردهای مجازی شاعران متافیزیکی قرن هغدهم است.ه<sup>11</sup> بعهان نمادین و قیاسی زیربنای شگردهای مجازی شاعران متافیزیکی قرن هغدهم است.ه<sup>11</sup> بعهان نمادین و قیاسی زیربنای شگردهای مجازی شاعران متافیزیکی قرن هغدهم است.ه<sup>11</sup> بعهان نمادین و قیاسی زیربنای شگردهای مجازی شاعران متافیزیکی قرن هغدهم است.ه<sup>11</sup> بعدها، تفسیری و مهارشده باز این نوع کیهان شناسی، که بر طبق هنجابت و ادب تشوکلاسیکی صیقل یافته بوده، به سرچشمه اشعار توصیفی \_ روایتی قرن هجدهم بدل شد، نظریههای مربوط به تخیل در آثار نویسندگان قرن هجدهمی مانند آکنساید (Akenskde) اشاره میکند، که وقیاس مبتنی بر تداعی را مبین [نزدیک ترین رابطه ] میان ذهن و عین میدانند. بر پایهٔ همین تداعی است که آدمی در اشیاء بیجان / تشبیهی گنگ و خاموش از خود / از تفکر و اشتیاق را مشاهده میکند.ه<sup>۱۱</sup>

همانطور که واسرمن بهدرستی تشخیص داده است، در اینجا مفهوم کلیدی همان سفهوم قیاس مبتنی بر تداعی (associative analogy) است که نقطهٔ مقابل شکلی زندهتر از قیاس است که در آثار ژمانتیکها یافت می شود. گاهی آبرامز چنان وانمود میکند که گویی نظریهٔ ژمانتیک در باب تخیل، قیاس را کاملاً از میدان بهدر کرده و حتی کولریج نیز آن را به نفع نوعی مونیسم اصبل و کاراکنار گذاشته است. آبرامز مینویسد: وطبیعت به تفکر و شفکر به طبیعت بدل می شود، چداز طریق میانکنش مستمر بین آنها و چه به یاری پیوستگی مجازی و بدون انقطاع **آن دو.،<sup>۷۷</sup> اما ادعای آبرامز واقعاً این نیست که این درجه از تلفیق بهدست می آید و حفظ می شود** \_نهایت ادعای او آن است که این درجه از تلفیق ناظر به خواست کولریج برای وحدتی است که تفکر و برنامهٔ شعری او در جهتش تالاش میکند. مسلماً نفس قیاس به منزلهٔ الگویی معرفت شناختی برای [تنظیم و درک ] تصاویر طبیعی هرگز رها نمی شود؛ حتی در واژگان مبهم و مرموز شاعری چون بـودلر و تنـاظرهای (correspondences) او ـکه نـمونهٔ متـأخوی از مونیسم است \_ اصطلاح قیاس کلی (analogie universelie) مورداستفاده قبرار میگیرد.<sup>۱۸</sup> به مرحال، در مقایسه با قرن هنجدهم، رابطهٔ مینان ذهن و طبیعت واقعاً به چنیزی بسینار غیرصوری تر تبدیل می شود، رابطه ای که دیگر امری تماماً خارجی و مبتنی بر تداعی نیست. در نتیجه، زبان و واژگان نقد \_و حتی گاهی زبان شعر \_ میکوشد تا برای بیان این رابطه اصطلاحی مناسب، ر از مفهوم صوری قیاس بیابد. کلماتی مانند وقرابت و سنخیت، (affinity) یا وهمنوایی و میل مشترک، (sympathy)، به عوض مفهوم انتزاعی تر دقیاس، ظاهر می شوند. این امر طرح بنیادین ساختار را تغییر نمیدهد، ساختاری که هنوز هم سبتنی بر شباهتی صوری میان یدید.هایی است که از هر نظر دیگر می توانند متضاد باشند. اما [رواج] این واژگان جدید نشانگر دور شدن تدریجی از مشکل صوری همگرایی میان دو قطب طبیعت و ذهن و قبول اولویت هستی شناسانهٔ یکی بر دیگری است. زیرا واژههایی مانند «قرابت» یا «همنوایی» بیشتر ناظر بر روابط میان اذهان (سوژهها) است تا روابط میان ذهن و عین. رابطه با طبیعت به نفع رابطهای بین الاذهانی و میان شخصی (بین الاثنین، interpersonal) که در تحلیل نهایی همان رابطهٔ ذهن با خود است کنار گذاشته می شود. بنابراین اولویت از جهان خارجی کاملاً به درون ذهن انتقال

می یابد، و پایان کار چیزی شبیه به ایده آلیسمی رادیکال است. آبرامز و واسرمن، هر دو. نقل قول هایی از وردزورث و کولریچ، و همچنین شروح و نتیجه گیری هایی از زبان خود ارائه می دهند که ظاهراً رمانتیسم را به منزلهٔ نمونهٔ واقعی چنان ایده آلیسمی معرفی میکنند. هر دو آن ها نقل قولی از وردزورث می آورند: «اغلب نمی توانستم تصور کنم که اشیای بیرونی حیاتی خارجی دارند، و من با هر آنچه می دیدم به منزله جزء ذانی سرشت غیر مادی خودم و نه چیزی مجزا از آن گفتگو می کردمه – واسر من در شرح این عبارت می گوید: «تجربهٔ شاعرانهٔ وردزورث به دنبال حصول مجدد همین حالت است.<sup>11</sup>

از أنجاكه تأكيد بر اولوبت ريشهاي ذهن بر طبيعت عيني به أساني با عـملكرد شـاعرانـهٔ شاعران ژمانتیک، که همگی اهمیت بسیاری برای حضور طبیعت قائل بودند، قابل تطبیق نیست، درجهای از گیجی و ابهام ایجاد می شود. در اشعار ژمانتیک می توان نقل قول ها و مثالهای متعددی یافت که خواستار تسلط تخیلی قیاسی هستند که مبنای آن اولویت عناصر طبيعي بر آگاهي از خود است. کولريج، تقريباً با واژگاني فيشته اي، و در تقابل يا ماهيت وضرورتاً متناهی، موضوعات طبیعی، از نفس نامتناهی انسان سخن میراند، و اصرار میورزد که نفس آدمي بايد به اشكال بي جان طبيعت جان بخشد. " اما اكنون مدرشت متشاهى جهان عيني بر حسب مکان فهمیده میشود، و استقرار روابط حیاتی (برای مثال، روابط بسینالاذهبانی در کولریج) که حالتی پویا دارند، بهجای روابط فیزیکی مابین موجودات در دنیای طبیعی، لزوماً قانعکننده نیست. میتوان بهراحتی نشان داد که تعبیر کولریج از وحدت ارگانیک بهمنزلهٔ اصلی پویا، خود از حرکات و کنشهای طبیعت سرچشمه میگیرد و نه از کنشهای نفس. هنگامیکه وردزورت همین دیالکتیک میان نفس و طبیعت را برحسب فرایندهای زمانی تفسیر میکند. درک روشن تر خود را از این مسئله نشان میدهد. برای وردزورث کنشها و حرکتات طبیعت نمونهها و مواردی از آن چیزی هستند که گونه Dauer im Wechsel مینامید، یعنی پایداری و دوام در متن شکلی از نفیبر، و یا تصدیق وجودِ حالتی فرازمانی و ایستا در ماورای زوال آشکار اشکال تغییر پذیر طبیعت، زوالی که برخی جوانب خارجی طبیعت را نابود میکند اما مرکز آن را دست نخورده باقی میگذارد. بسیاری از قطعات مشهور وردزورث نیز از همین دید الهام میگیرد، برای مثال، قطعات مربوط به توصیف مناظر کوهستانی در پرلود (The Proluce) که در آنها تناقض زمانی به نحوی بارز نمایان می شود:

و يا:

این توصیف های متناقض از ابدیت در حال حرکت، می تواند بر طبیعت اعمال شود، اما نه بر نفسی که تماماً در تغییر پذیری گرفتار شده است. پس این و سوسه برای نفس و جود دارد که فقدان ثبات زمانی خود را با وام گرفتن از طبیعت جبران کند و راهبردهایی را اتخاذ کند که به یاری آن ها طبيمت تا سطح انساني پايين آورده ميشود و در همانحال فرصت مييابد تا باز هم از دلمس تصورناشدنی زمان، فرار کند. این استراتژی در کولریج به یفین، و در منتقدانی چون آبرامز و واسرمن، احتمالاً بهطرزي ناخودآگاه، حضور دارد، منتقداني كه كولريج را تلفيقگر بزرگ مي دانند و تعبیر او از دیالکتیک ذهن و عین را الگو و طرح اصیل تصویر پردازی ژمانتیک قلمداد میکنند. اما، در واقع اين امر آنها را با تناقضي پابرجا درگير ميسازد. از يک سو، مجبورند اولويت عين بر ذهن را، که در مفهوم ارگانیک زمان مستتر است، تصدیق کنند. از ایمزرو آبراسز سیگوید: وبهترین تأملات ژمانتیک در باب یک منظره، به پیروی از سرمشق کولریج، همگی نمایانگر تبادلی میان ذهن و عین هستند که در آن تفکر با آنچه از قبل در منظرهٔ بیرونی مستتر است یکی می شود و آن را آشکار میکند.» <sup>۱۱</sup> این عمل بی شک اولویت را به دنیای طبیعی می بخشد، و کار ذهن را به تفسير آنچه در طبيعت داده شده است محدود ميكند. اما اين عبارت از همان پاراگرافي برگرفته شده است که در آن آبرامز قطعاتی از وردزورت و کولریج را نقل میکند، قطعاتی که با همین شدت و حدت اولویت مطلق نفس بر طبیعت را تأیید میکنند. این تضاد به بسنبستی واقعی می رسد. کدام را پاید باور کنیم؟ آیا رمانتیسم، اید،آلیسمی ذهنی است که در برابر اتهام تنها خودی (Solipsism) کاملاً بیدفاع است، همان اتهامی که سلسله ای از منتقدان و افشاگرانِ [اولویت] نفس، از هزلیت (Hazim) تا ساختارگرایان فرانسوی، بر آن وارد کردماند. یا اینکه برمکس، رمانتیسم بازگشتی است به شکلی خاص از طبیعتگرایی در واکنش به تجریدات تحمیلی عصر روشنگری، اما بازگشتی که جهان از خود بیگانه و شهریِ ما تنها می تواند آن را به منزلهٔ نوعی دلتنگی برای گذشته ای غیرقابل دسترس متصور شود. واسرمن نیز در همین بن بست گرفتار شده است: برای او، وردزورت نمایندهٔ شکلی افراطی از ذهرنگرایس است، در حالیکه کیتس (Keets)، در مقام شاعری شبه شکسپیری با قابلیت. ای منفی، معرف شکیلی حینی و جذاب از تخیل ملموس و مادی است. کولریج هم به منزلهٔ ترکیب این دو قطب متضاد عمل میکند. اما ادعای واسرمن در مورد کولریج به منزلهٔ آشتیدهندهٔ وجهانِ نمودی فیهم با جهانِ ذاتی عقل، \*\*، متکی بر نقلقولی است که در آن کولریج صرفاً نفسی دیگر را جدایگزین مقولة عين ميكند و از اينرو مشكل راكلاً از قلمرو طبيعت خارج ساخته. أن را به طرحي كاملاً بینالادهانی تقلیل میدهد. دبرای یکی کردن شیء عینی با نفس، می باید با آن شیء یکی شویم \_پس خود باید شیء شویم. شیء عینی نیز میباید ذهن شود \_در موارد فرعی و جزئی سگی محبوب، در موارد اصولی دوست یا حتی یگانه دوست.»" ولی وردزورت را هرگز نمی توان متهم ساخت که رابطهای خدامرکز (Theocentric) را بدینطریق به رابطهای میان شخصی تقلیل دادو است.

آیا این آشفتگی از منقدان ریشه میگیرد، یا متعلق به خود شاعران ژمانتیک است؟ آیا واقعاً ژمانتیک ها نمی توانستند این تفاسیر قیاسی به ارث رسیده از قرن هجدهم را پشت سر گذارند و آیا در تضاد دیالکتیکی کاذبی میان ذهن و عین گرفتار بودند؟ برخی مفسران معتقدند که در واقع مسئله همین است، <sup>۳</sup> ولی پیش از قبول نظر آنان می بایست مطمئن شویم که هنگام تفسیر تصویر ژمانتیک برحسب تنش ذهن - عین واقعاً با مسئلهٔ اصلی ژمانتیک ها روبه رو هستیم. زیرا باید به خاطر بسپاریم که دیالکتیک میان ذهن و عین ریشه در سلطه و ارجحیت مفروض نماد دارد که مشخصهٔ برجستهٔ سبک بیان ژمانتیک است، و این سلطه نیز به نوبهٔ خود باید مورد سوّال

در این مرحله، ممکن است مفید باشد که توجه خود را از تاریخ ادبی انگلیس به تاریخ ادبی فرانسه معطوف سازیم. زیرا ادبیات ماقبل ژمانتیک فرانسوی در اوایل قرن هجدهم و با روسو آغاز میگردد، و در فرانسه میراث لاک هرگز، حتی با گُندیاک (Condillac)، بـه آن حـدی از خودکفایی نرسید که کولریج و وردزورث می باید در آثار هارتلی (Hantley) با آن مقابله کنند. کل مشکل تشبیه و قیامی، که با تصویر پردازی از طبیعت مرتبط است، در فرانسه تا حدودی روشن تر از انگلیس است. برخی از نویسندگان این دوره لااقل به اندازهٔ مفسران بعدی خود از مسائل مربوط به تحول ذوق عمومی و گرایش به نوعی جدید از منظره آگاه بودند. به عنوان مثال، مارکی دو ژیراردن (Marquis de Girardin) در کتاب خود ترکیب منداظر روی زمین مثال، مارکی دو ژیراردن (Marquis de Girardin) در کتاب خود ترکیب منداظر روی زمین را توصیف میکند که خود آن را صراحتاً «ژمانتیک» می نامد، منظره ای متشکل از درختان تاریک و قلمهای بسرفی و دریساچهای شفساف با جرزبرهای که در آن «زندگی روستایی» جریان دارد. ژیراردن در مورد این منظره چنین میگوید: «در چنین اوضاع و احوالی است که آدمی همهٔ نیرو و توان این شباهت و قیاس میان زیبایی طبیعی و احساسات اخلاقی را حس میکند.»<sup>47</sup> می توان فهرستی طولانی از نقل قول هایی که به همین دوره بازمیگردند ارائه داد که میکند.» ممکند که هم شکل مادی آن را ترامی میان زیبایی منامی می دوره بازمیگردند ارائه داد که میکند.»

مورخان و منقدان بعدی بر این وحدت نزدیک ذهن و طبیعت به منزلهٔ مشخصهٔ اساسی مبک بیان ژمانتیک تأکید گذارده اند. دانیل مورنه (Daniel Mornet) می نویسد: واغلب جهان بیرونی و درونی چنان عمیقاً با یکدیگر در هم می آمیزند که هیچ چیز تصاویر ادراک شده تو سط حواس را از اوهام و افکار خیالی مجزا نمی کند.ه<sup>۲۱</sup> همین تأکید، که هنوز هم در تفاسیر متأخر امروزی از آن دوره حضور دارد، <sup>۷۷</sup> شبیه نظراتی است که در نقد ادبی انگلیسی - آمریکایی به چشم می خورد. در اینجا نیز بر وحدت قیاسی طبیعت و آگاهی تأکید گذارده می شود، و نماد، به منزلهٔ واحد زبان که در آن تلفیق ذهن ـ عین می تواند شکل گیرد، اولویت می یابد. در اینجا نیز همان تمایل به انتساب خصوصیات آگاهی به طبیعت مشهود است، یعنی تمایل به ایجاد و حدتی ارگانیک در طبیعت و سامان دادن آن به گرد مرکزی که به اشیاء و اعیان طبیعی هویت می بخشد، درست همان طور که نفس نیز به آگاهی هویت می بخشد.

در تاریخ ادبی فرانسه که با دورهٔ روسو تا حال سروکار دارد، می توان به ابهاماتی پی بردکه با گنگیهای مورخان آمریکایی یکسان است، ابهاماتی که از اولویت موهوم آن ذهنی سرچشمه میگیرد که در واقع می بایست از جهان بیرونی ثباتی موقتی را به عاریت بگیرد که خود فاقد آن بود.

شاید، در مورد رمانتیسم فرانسوی، نشان دادن منشأ تاریخی این تمایل آسان تر از ادبیات

انگلیسی باشد. می توان به شماری از متون خاص اشاره کرد که در آنها زبانی نمادین، که مبتنی بر امتزاج مشاهده و اشتیاق است، رفته رفته اولو بت می یابد، اولویتی که هیچگاه در طول قرون نسوزدهم و بسیستم از دست نسرفت. میسان ایسن متون هیچ یک به اندازهٔ داستان الوییز (Ravelle Héloise Héloise) روسو شاخص نیست. این رمان اساس مطالعهٔ دانیل مورنه در مورد عشق به طبیعت در قرن هجدهم را شکل می دهد.<sup>۸۰</sup> در کارهای اخیر، مانند ایدهٔ خوشبختی در ادبیات فرانسه قرن هجدهم با شکل می دهد.<sup>۲۰</sup> و کارهای اخیر، مانند ایدهٔ خوشبختی در می شود. موزی در پیش گفتار خود تأکید می کند: دوقتی کسی راجع به کلیولند (Cleveland) و داستان الوییز بداند دیگر چیز زیادی برای کشف در مورد قرن هجدهم باقی نمی ماند. ۳۰ برای آزمودن این باور تقریباً همگانی که شروع ژمانتیسم با آغاز یک سبک بیانی اساساً نمادین همزمان است، بی شک مرجعی بهتر از داستان الوییز یافت نمی شود.

مفسرانِ رمان مکاتبهای روسو برای نشان دادن تشابه نزدیک حالتهای درونی جان با جوانب بیرونی طبیعت هیچ مشکلی نداشتند، خصوصاً در قطعاتی مانند اپیزود میلری (Meilleric) در بخش چهارم رمان"". در این نامه، سن پرو (St. Preux)، همراه با ژولی که اکنون ازدواج کرده است، در خیال خود از مناطق متروک ساحل شمالی همان دریاچهای بازدید میکند که در روزهای قبل، نامهٔ سرنوشت ساز خود را در آنجا نوشته بود. روسو به تأکید میگوید مکان خلوتی (Licu Sollaire) که او توصیف میکند به مانند صحرایمی وحشمی است \_ دلخت و وحشى؛ اما مملو از انواع زيبايي ها كه فقط مورد پسند جانهاي حساس است و براي سايرين به *نظر زشت می آید.۳<sup>۳</sup> مسلم*اً، در اینجا اشارهای جدلی به ذوق و علاقهٔ رایج حضور دارد، و چنین نقل فول هایی را می توان برای نشان دادن گذر از قرن هجدهم، از مناظر شاد روستایی که هنوز در ژیراردن می یابیم، به مناظر تاریک و زخمخوردهای ذکر کنیم که کسمی بعد در آشار مک پیرسون (Macpherson) اهمیت یافت. اما این بحث و جدل در بارهٔ ذوق سطحی است، زیرا ملاحظات روسو به روشنی کاملاً متفاوت است. درست است که قیاس نزدیک میان منظره و احساسات به عنوان اساسی برای بعضی تأثیرات شاعرانه و دراماتیک به کار گرفته می شود: آنشور و اشتیاق حسی که توسط خاطره دوباره بیدار شده است و آرامش ستزلزل پیشین را به مخاطره می اندازد، به یاری تأثیرات متقابل نور و صحنه که به قطعهٔ سوردنظر قدرت دراماتیکش را عطا میکند. (به خواننده) انتقال می بابد. اهمیت اینگونه تشبیهسازی در سبک رُمانتیک و شدت و حدت عاطفی اشتیاقات، به یکدیگر مربوطند. اما این امر نباید ما را از تشخيص عملكود صريح نامه در تعيين مضمون رمان مكاتبهاي روسبو عناجز سنازد، و ايمن عملکرد چیزی نیست مگر ایجاد وسوسه و درغلتیدن دوباره به همان خطای قبلی بـهنحوی تقریباً مهلک \_که خود بهصورتی آشکار و مشخص، و بدون هیچگونه ابهام، در متن کلی رمان روسو محکوم شده است.

از این لحاظ، اشاره به منظرهٔ میلری به منزلهٔ بیابانی وحشی مشخصاً گویاست، خصوصاً هنگامی که با مناظر دیگری در رمان مقایسه شود که معرف خطا نیستند، بلکه حاکی از خصایلیاند که در چهرهٔ ژولی تجسم می یابند. این امر در مورد نشانهٔ مرکزی رمان نیز صادق است، یعنی همان باغی که ژولی در ملک وُلمار (Wolmar) به عنوان یک پناهگاه ساخته است. در سطح تمثیلی، باغ به منزلهٔ منظرهای که نمایانگر دروحی زیباست، عمل میکند. سؤال ما این است که آیا این باغ، باغ الیزیوم (Elysium) که مفصلاً در نامهٔ یازدهم از بخش چهارم رمان توصیف شده است، بر همان نوع رابطهٔ ذهن ـ عین استوار است که به عسورت موضوعی و سبکی در اییزود میلری حضور داشت.

نگاه کوتاهی به منابع روسو در نگارش قطعهٔ موردنظر، روشنگر است. مورنه در ویـرایش انتقادی خود از رمان روسو بر منبع اصلی غیرادبی شدیداً تأکید گذاشته است"": روسو تعداد زیادی از جوانب خارجی باغش را از باغمای انگلیسی (Jardens anagiais) اخذ کرده است، که خپلی قبل از او، به باغهای کلاسیک فرانسوی که نظمی هندسی داشتند ترجیح داده می شدند. روسو، در حالیکه یکی از کلیشههای ذوق پیچیدهٔ زمانه را بازگو میکند، مینویسد قرینگی بیش از حد اونوتر (Le Nôtre) ددشمن طبیعت و تنوع است. ۲۲ اما این ظاهر دطبیعی، باغ به هیچ وجه موضوع اصلی نقلقول موردنظر نیست. از همان آغاز به ماگفته می شود که جنبهٔ طبیعی آن منظره، در واقع نتیجهٔ صناعت بسیار است، و ما در این پناهگاه نیکبختی، کاملاً برخلاف تصور سنت بلاغت ادبی، به تمامی در حیطهٔ هنر هستیم و نه در حیطهٔ طبیعت. روسو از زبان ژولی میگوید: درست است که طبیعت همه کار (در این باغ )کرده است، ولی زیر نظر من؛ در آنجا هیچ چیز نیست که من آن را نظم نبخشیده باشم. \*\* این جمله حداقل باید ما را متوجه منابع ادبی باغهای روسو سازد، منابعی که مورنه به سبب دلمشغولیش با تاریخ ظاهری ذوق ادبی، آنها را نادید. گرفت. اگر نگاه خود را به کنایه های آشکار ادبی درون متن محدود سازیم، عبارت وجزیرهای خالی... (جایی) که در آنجا هیچ انسانی به چشم سمی خورده<sup>۲۰</sup> مستقیماً به رمان محبوب معاصر روسو اشاره میکند، یعنی به *رابینسون کروزو* نوشتهٔ دفتو (Defoe)، که تینها رمیانی است که برای آمیوزش امیل مشاسب دانسته شد و البته اشیاره به رمیان دو لاژز (Roman de larose) \_ در صفحاتی که بلافاصله پس از نامه در سورد الیزیوم<sup>۳۷</sup> ژولی

می آید – نیز به همین اندازه گویاست. در نگاه اول ممکن است ترکیب رابینسون کروزو با رمان دولا رُز خیلی شمربخش به نظر نیاید، اما این آمیزش، در واقع، دارای امکانات پنهان قابل توجهی است. این واقعیتی کاملاً شناخته شده است که این رمانس قرون وسطی، که در سال ۱۷۳۵ تجدید چاپ گردید و در سطحی وسیع در زمان روسو خوانده شد، <sup>۲۸</sup> منشأ عنوان فرعی رُمان روسو بوده است \* ، اما تأثیر آن از بسیاری جهات دیگر نیز آشکار است.

تشابه نزدیک میان باغ ژولی و باغ عشق ددویی (Decluit)، که در بخش اول شعر گیوم دو لوریس (Guillaume de Lorris) نمایان می شود، بدیهی است. به سختی می توان جزئیاتی در توصیفهای روسو یافت که همتای آن در این متن قرون و سطایی وجود نداشته باشد: فضای منزوی و بستهٔ پناهگاه (ellas)؛ امتیاز مختص معدودی خوشبخت که صاحب کلیدهای درگشا هستند؛ شمارش و توصیف سنتی خصوصیات طبیعی – فهرستی از گلهای مختلف، درختان، میومها، عطرها، و مهمتر از همه، از پرندگان و توصیفات مربوط به آوازخوانی آنها. <sup>۲۱</sup>گویاتر از همه تأکید بر آب است، بر فوارهها و استخرها که هم در ژولی و هم در ژمان دو لا ژز، محصول ابتکار ساکنان محلی اند و نه پدیدههایی طبیعی. <sup>۳۰</sup> منظرهٔ روسو صحنه یعینی و یا بیان مطل و هوای (ett d'ame) شخصی نیست، بلکه واضح است که روسو عمداً تمام جزئیات منظرهٔ خود را از منابع ادبی قرون و سطی گرفته است، بعنی از شناخته شدهترین نمونههای منظرهٔ خود را از منابع ادبی قرون و سطی گرفته است، بعنی از شناخته شده ترین نمونه می منظرهٔ خود را از منابع ادبی قرون و سطی گرفته است، بعنی از شناخته شده ترین نمونه مای

از اینرو، از نظر زبانی، با چیزی بسیار متفاوت از زبان توصیفی و مجازی سروکار داریم که از زمان شاتوبریان (Chateaubriand) به بعد، در سبک بیان رمانتیک فرانسوی غالب می شود. روسو حتی نظاهر به مشاهده و توصیف عینی را نیز کنار میگذارد. زبان روسو کاملاً مجازی است، پایه و اساس آن نه ادراک حسی است و نه حتی دیالکتیکی تجربه شده میان طبیعت و آگاهی. ادعای ژولی در مورد سلطه و کنتول بر طبیعت (ددر آنجا هیچ چیز نیست که من آنرا نظم نبخشیده باشمه) را می توان نشانی مناسب برای زبانی دانست که جهان خارجی را تماماً مطیع

داستان الوییز در واقع عنوان فرعی رمان ژولی است. روسو این عنوان را از حکایت مشهور عشق پیر آبلار ( ۱۱۴۲-۱۷۰۹ P. Abelard ) فیلسوف و منکلم فرانسوی، به دختر جوانی به نام الوییز اخذ کرده است. نامه های عاشقانهٔ این دو تن در قرون وسطی شهرت و محبوبیتی بسیار داشت، و از این روگیوم دو لوریس، شاعر فرانسوی اوایل قرن سیزدهم، در رمانس عاشقانهٔ خود، ژمان دو لا ژز، بدان اشاره میکند. این شعر عاشقانه که تنها ۲۰۰۰ بیت اول آن به قلم گیرم دو لوریس است، مضمون عشق اشرافی و درباری را که در ادبیات اروپیای قرون وسطئ اهمیتی واقعی داشت، به سبک تمثیلی رایج در آن دوره بازگو میکند. اهداف خود میکند. این خلاف آن چیزی است که در اپیزود میلری اتفاق میافتد، جایی که زبان حرکات موازی طبیعت و اشتیاق و هوس را بههم متصل میکند.

اما در بخش اول رمان دو لا ازر، کاربرد زبان مجازی به هیچوجه با مضامین عاشقانه ای که بهطرزی پرشکوه پرداخت یافتهاند، ناسازگار نیست؛ کاملاً برعکس، ابعاد عاشقانهٔ تمثیل نیازی به تأکید ندارند. اما در داستان الوییز، تأکید بر اخلاق کناره گیری و قناعت گویای فضایی اخلاقی است که با بخشهای پندآموز رمانس قرون وسیطی کیاملاً تفاوت دارد. مخمون قشاعت و کناره گیری در آثار روسو به هیچوجه یکطرفه نیست و مطمئناً نباید آن را با زهد و انکار دنیای احساسات برابر دانست. با وجود این، آنچه آثار قرن هجدهم و قرون وسطی را بههم نـزدیک میسازد کاربرد سبک بیان تمثیلی است و نه کاربرد زبان تناظرات و قیاسها. مطالعات اخیر در باب دفو، مانند دفو و اتوبیوگرافی معنوی \*\* اثر ج. [. استار، و زائر بی *میل \*\** اثر پل هانتر، روند تفسیر دفو به عنوان یکی از مخترعان زبان مدرن در ثالیستی، را معکوس کردهاند و اهمیت عنصر دینی و زاهدانه را که روسو به آن و اکنش نشان داد، دوباره کشف کردهاند. پل هانتر قویاً بر اهمیت این عنصر سبکی تأکید کرده است - عنصری که دفو را به استفادهٔ تمثیلی از طبیعت، در مقابل استفادهٔ مجازی و توصیقی، هدایت میکند. باغهای دفو بیش از آنکه فضای طبیعی رئالیستی داشته باشد، نشانه هایی سبکی و قاعدهمندند، که در ساختار و جزئیات کاملاً شبیه باغهای رمان دو لا ژز هستند. اما باغهای دفو عمدتاً عملکردی رستگاریبخش و اخلاقی دارند. پل هانتر مینویسد: باغ دفو .... بهشت قبل از هبوط نیست بلکه *بالقو*ه بهشتی زمینی است، زیرا کروزو همان انسان پس از هبوط است که ناچار است با زحمت و مشقت زمینش را آباد کند.»<sup>۳\*</sup> همین تأکید بر زحمت و مشقت و تقوا در باغ ژولی نیز حضور دارد، و منظره را بـه سـنت تـمثیلی پروتستان ربط میدهد، سنتی که نمونهٔ انگلیسی آن در بونیان (Bunyan) به اوج میرسد و از طریق منابع گوناگون از جمله دفو به روسو میرسد. تشابه سبکی منابع بر تمام تفاوتهای بعدی میان آنها سایه میافکند. تنش اصلی میان زبان تمثیلی صحنههایی چون البزیوم ژولی و زبان نمادین بخش هایی چون اپیزود میلری است؛ این تنش به تقابل منابع ادبی قدیمی که یکی هاشقانه و دیگری زاهدانه است ربطی ندارد. تباین اخلاقی میتان ایت دو جهتان [تسمنیلی و نمادين ] ستيز دراماتيک رمان را خلاصه میکند. اين ستيز نهايتاً با پيروزي کنارهگيري و قناعت ملایم و کنترلشده حل میشود، یعنی کنارهگیری از ارزشهایی که بما آیمین لحظه را دریماب مر تبطند؛ و همین کناره گیریاست که اولویت سبک بیانی تمثیلی بر سبک بیانی نمادین را تثبیت میکند. رمان نمی تواند بدون حضور همزمان این هر دو شیوهٔ مجازی وجود داشته باشد، در

ضمن نمی تواند بدون ترجیح ضمنی تمثیل بر نماد به نتیجه خود دست یابد. مفسران بعدی داستان الوییز، عموماً، از نقش عناصر تمثیلی در شکلگیری سبک بیان این رمان چشم پوشیدهاند، و فقط اخیراً است که متوجه می شویم تا چه اندازه تفسیر روسو به منزلهٔ یک بدوی (primitivisi) یا طبیعتگرا واقعاً اشتباه است. این تفاسیر اشتباه، که در جای خود بسیار روشنگرند، با سرسختی عجیبی در مقابل تصحیح مقاومت میکنند و از این رو نشان می دهند که این تصحیح تا چه حد با دایده ای کلیشه ایه (ideás reques) رایج در مورد ماهیت و ریشه های رمانتیسم اروپایی ناسازگار است.

اگر بپذیریم که دیالکتیک میان ذهن و عین معرف تجربهٔ اصلی رمانتیک نیست، بلکه فقط معرف لحظه با سویهای گذرا در یک دیالکتیک است، آن هم سویهای منفی، زیرا نمایانگر وسوسهای است که باید بر آن چیره شد، آنگاه کل الگوی تاریخی و فلسفی تا حد زیادی تغییر میکند. اینگونه گرایشها به تمثیلسازی، اگر چه اغلب در شکلی بسیار متفاوت، نمهنط در روسو بلکه در تمام ادبیات اروپایی میان سالهای ۱۷۶۰ تا ۱۸۰۰ حضور دارند. این گرایشها بیش از آنکه معرف نوعی مانریسم (Mannerism) یا سبک پُرتکلفی باشند که از آشار ظاهری سبکهای باروک (baroque) یا روکوکو (roccco) به ارث رسیدهاند، لحظاتی عمیق و بسیار بکر در ادبیات اروپا هستند، لحظاتی که در آنها صدایی اصبیل قرابل شینیدن می شود. مورّخان رمانتیسم انگلیسی طبیعتاً مجبور شدهاند به تمثیل اشاره کنند، اگرچه تمثیل غـالباً مسئلهای ثانوی بوده است. و بمسات در نقل آرای بلیک به ناچاریا این مسئله رو به رو می شود؛ او دو شمر کو تاه، به نام به بهار (To Spring) و به تابستان (To Summer) از بلیک نقل میکند: ونقطهٔ آغاز بلیک... قطب مقابل نقطهٔ شروع وردزورث و بایرون است. شروع کار بلیک روحی تشخص یافته و تمثیلی شده است نه یک منظره. با وجود این، این روح همانطور که رفته رفته به وجزیر: غربی، (Western Isle) نزدیک می شود رنگ و بویی مشخصاً زمینی به خود میگیرد... اولین شاعران رمانتیک (وردزورث و بایرون ) نمایندگان سنت تمثیل در ادبیات رنسانس و کلاسیک و انجیلی هستند، سنتی که اکنون به طبیعتگرایی رمانتیک نزدیک می شود ...و بدین تر تیب بهار و تابستان به درون منظره فرود می آیند و با آن یکی می شوند... \*\* مثال روسو به جای اثبات وجود تحولی پیوسته از تمثیل به طبیعتگرایی رمانتیک، گویای این است که ما باکشف دوبارهٔ سنتی تمثیلی، فرای تشبیه سازی احساسی قرن هجدهم، روبه رو هستیم. این کشف دوباره بیش از آنکه آسان و خودانگیخته باشد، گویای عدم تداوم و گسستگی برخاسته از کنارهگیری، یا حتی نوعی ایثار، است. آبرامز با انتخاب شعری توصیفی از قرن هجدهم برای نقطهٔ شروع خود، می تواند با دقت تاریخی بیشتری صحبت کند. او، پس از تأکید بر تشابه موضوعی میان شعر غنایی رمانتیک و اشعار متافیزیکی قرن هفدهم مینویسد: «تفاوتی بارز و مهم میان شعر غنایی رمانتیک و تعمق متافیزیکی قرن هفدهم در مورد طبیعت خلق شده وجود دارد... [در قرن هفدهم ] «ترکیب و بافت مکان» به موقعیت و محلی خاص اشاره نمیکرد و حتی نیازی نبود که در مقابل چشمان گوینده حاضر باشد، بلکه «ترکیب و بافت مکان» منظره یا شیئی شاخص بود» که معمولاً در برابر وچشمان تخیل اظاهر می شد تا تفکر را به وسیلهٔ تناظرات و قیاس به حرکت انداخته، راهنمایی کند \_ قیامی هایی که تفسیر آن ها فقط در چارچوب نوع شنامی (Typology) سنتی ممکن می شد.ه <sup>48</sup> تمایز میان اشعار قرن هفدهم و اشعار او اخر قرن هجدهم برحسب نقش تعیین کننده مکان جغرافیایی انجام می گیرد، و همین مکان است که زبان شعر را به تجربهٔ عینی خواننده پیوند می زند.

اما در مشاهدهٔ رشد شاعری مانند وردزورث، که در اشعار خود کماکان به مکانهای مشخص اشاره میکند، معنا و اهمیت مکان می تواند تا حد در برگوفتن معنایی پیش برود که دیگر توسط افق واقعی مکانی خاص محدود و مشخص نمیشود. معنای مکان اغلب توسط مجموعهای از ابهامات مکانی مسئلهانگیز می شود، تا حدی که شخص دیگر نه با مکانی خاص که تنها با یک نام رویهرو است که دلالت جغرافیایی آن تقریباً بیمعنی شده است. وردزورت، در پرسش از محل جغرافیایی یک شیء مشخص مجازی (در این مورد یک رودخانه)، مینویسد: دروح پاسخ [در رابطه با محل رودخانه ]که در کلمه جاری است ممکن است جو یباری مشخص باشد، که شاید با تصویری مأخوذ از یک نقشه، یا از شیئی حقیقی در طبیعت، همراه باشد \_اینها شاید به کار بیاید، اما روح پاسخ می بایست قطعاً جایی بدون مرز و ابعاد باشد ـ یعنی جایی که کمتر از نامتناهی نیست. ۲۰ نقل قول هایی از وردزورت مانند شرح عبور از کو مهای آلپ یا صعود از مانت سنودن (Mount Snowder)، یا متونی که خصلتی چندان والا (Sublime) ندارند، مانند مجموعه اشعار مربوط به رودخانة دودون (Duddon)، ديگر نمي توانند در کنار اشعار توصيفي قرن هجدهم دستهبندی شوند. در واژگانی که آبرامز پیشنهاد میکند این نوع قطعات دیگر بستگی به انتخاب یک محل خاص ندارند، بلکه توسط یک «نوعشناسی سنتی و به ارث رسید» کنترل می شوند، یعنی درست به مانند اشعار قرون شانزدهم و هفدهم ــ اما با این تفاوت که اکنون توعشناسی تغییر کرده است و شاعر،گاهی پس از مبارزهای سخت و طولانی، باید منابع شاعرانه و فریبند: سبک بیانی نمادین راکنار بگذارد.

حضور تمثیل، چه به صورت تضادی اخلاقی بروز کند (چنانچه در داستمان الویمیز اتفاق

میافتد) یا بهصورت تمثیلسازی مکان جغرافیایی (چنانچه در وردزورث مشهود است)، غلبه و نفوذ تمثيل هميشه باكشف حجاب از يك سرنوشت اصيل زماني مطابقت دارد. اين كشف حجاب در ذهنی رخ میدهد که در مقابل ضربهٔ زمان به دنیایی طبیعی پناه برده است \_دنیایی که در حقیقت هیچ شباهتی با آن ذهن ندارند. نفکر دنیوی شدهٔ دورهٔ ماقبل ژمانتیک دیگر اجازه نمیدهد تناقض های عقلاتی میان جهان مخلوق و عمل خلق پشت سر گذاشته شود، آن هم به کمک مفهوم ارادهٔ الهی. شکست کوشش برای به تصور درآوردن زبانی که بتواند هم نمادین باشد و هم تمثیلی، سرکوب عناصر قیاسی و عرفانی در تمثیل، یکی از رادهای تجلی این عدم امکان است. در دنیای نماد این امکان برای تصویر وجود دارد که با ذات یا جوهر منطبق شود، زیرا ذات و نمایش آن فقط از لحاظ امتداد در مکان و زمان با یکدیگر متفاوتند نه از لحاظ وجود: آنها جزء و کل یک مجموعه از مقولات هستند. ارتباط آنها از نوع همزمانی است، که در حقیقت رابطهای مکانی است، رابطهای که در آن دخالت زمان صرفاً مسئلهای حادث و غیرضروری است؛ در حالیکه، در دنیای تمثیل، زمان مقولهای بنیانی و شکل دهنده است. رابطهٔ میان نشانهٔ تمثیلی و معنای آن (یا دال و مدلول) بهطور جزمی تعیین نمیشود؛ در نمونههایی که در روسو و وردزورت دیدیم، اصلاً چنین نیست. در عوض، ما شاهد رابطهای میان نشانهها هستیم که در متن آن رجوع به معنای این نشانهها از اهمیت ثانوی برخوردار است. اما این رابطه میان نشانهها ضرورتاً واجد یک عنصر شکلدهندهٔ زمانی است؛ وجود تمثیل کماکان مستلزم آن است که نشانهٔ تمثیلی به نشانهٔ دیگری که پیش از آن می آید اشاره کند. در این صورت معنایی که توسط نشانهٔ تمثیلی شکل گرفته صرفاً عبارت است از تکرار (repetition) (به مفهوم کی برکگوری کلمه) نشانهٔ قبلی که نشانهٔ فعلی هرگز نمی تواند با آن مطابقت یابد، زیرا این جزء ذات نشانهٔ قبلی است که کاملاً پیشین باشد. از اینرو تمثیل دنیویشدهٔ رمانتیکهای اولیه ضرورتاً شامل آن لحظه و سویهٔ منفی است که در روسو لحظهٔ کناره گیری است، و در وردزورت لحظهٔ گم کردن نفس در مرگ یا در اشتیاه.

در حالی که نماد امکان هویتی یکسان یا یکی شدن و این همانی را در خود نهفته دارد، تمثیل در درجهٔ اول نشانگر فاصلهای است در رابطه با منشأ خود؛ تمثیل با رد کردن دلتنگی و تمایل به انطباق، زبانِ خود را در خلاً این تفاوت زمانی بنیاد مینهد. تمثیل با این همل، نفس را از یکی شدن موهوم با غیر نفس بازمی دارد، یعنی با آنچه که اکنون، اگر چه با ناراحتی، کاملاً به منزلهٔ غیر نفس شناخته می شود. این همان معرفت دردناکی است که ما آن را در لحظاتی خاص مشاهده می کنیم، لحظاتی که ادبیات رمانتیک اولیه صدای حقیقی خود را بازمی یابد. به دراستی

این نکتهای طنزآلود و افشاگرانه است که ماهیت حقیقی این صدا به ندرت شناخته شده است، و آن جنیش ادبی که محمل این صدا بوده است مکرراً طبیعتگرایی ابتدایی یا تنهاخودی عرفانی نامیده شده است. نویسندگانی که ما با آنها سروکار داشتیم اغلب به عمد منابع کلامی و فلسفی خود را مشخص کردهاند: به آن مجموعهٔ پیچیده و هدایت شده از اشارات و کنایات ادبی که در داستان الوییز، ارتباط میان روسو و منابع اگوستینی او را \_ غالباً از طریق پترارک (Petrarch) \_ پرقرار میکند، بەندرت توجه شده است. در خاتمه، به طرحی تاریخی هدایت می شو یم که کاملاً متفاوت از تصویر مرسوم است. رابطهٔ دیالکتیکی میان ذهن و عین دیگر اصل مرکزی شفکر رمانتیک نیست، بلکه اکنون این دیالکتیک به تمامی در رابطهای زمانی جای میگیرد که خود بخشی از نظامی از نشانههای تمثیلی است. این دیالکتیک اکنون به تقابلی بدل میشود میان تصوری از نفس، در وضعیت زمانمند اصبل آن، و نوعی استراتژی دفاعی که سعی در پنهان شدن از این خودآگاهی منفی دارد. در سطح زبان این برتری تأکیدشد، نماد بر تمثیل، که بسیار در قرن نوزدهم رایج بود، یکی از اشکال بروز این خودفریبی و خودرازآمیختگی سمج است. با در نظر گرفتن حقایقی که در ربع آخر قرن هجدهم روشن می شود، بخش های بسیاری از ادبیات اروپایی قرن توزدهم و بیستم به نظر واپسگرا می آیند. زیرا سلاست و شیوایی نویسندگان ماقبل ژمانتیک پایدار نماند؛ طولی نکشید که تصوری نمادین از زبان مجازی، علی رغم ابهاماتی که در نظریهٔ زیباشناسی و عملکرد شعری باقی ماند، در همهجا یا گرفت. اما این سبک نمادین هرگز اجازه نیافت تا بدون مزاحمت گسترش یابد، زیرا این سبک حجابی بود افکنده شده بر نوری که دیگر هیچ کس نمیخواست ببیند؛ این سبک اهرگز نمی توانست به یک وجدان شعری تماماً راحت دست يابد.

این نوشته ترجمهٔ بخش اول از مقالهٔ زیر است :

Paul de Man, «The Rhetoric of Temporality» in *Blindness and laight: Essays in the Rhetoric of* Contemporary Criticism, University of Minnesota Press, 1983.

## پینوشت ها و مآخذ :

۸. این روند در مکانب گوناگون نقد ادبی مشهود است، مکانبی که مستقل از بکدیگر در کشورهای مختلف تعول و گسترش یافتند. برای نمونه می توان به تلاش برخی منتقدان فرانسوی اشاره کرد که می کوشند واژگان مفهومی زبان شناسی ماختی را یا اصطلاحات منتی فن بلاغت در هم آمیزند (هناصر نشانه شناسی اتر رولان بارت و نظام اشیاه نوشنهٔ میشل فوکو، مثالهای بارز این تلاش اند). در آلمان نیز با روند مشابهی رولان بارت و نظام اشیاه نوشنهٔ میشل فوکو، مثالهای بارز این تلاش اند). در آلمان نیز با روند مشابهی اتر رولان بارت و نظام اشیاه نوشنهٔ میشل فوکو، مثالهای بارز این تلاش اند). در آلمان نیز با روند مشابهی روبه رو باروک است (برای مثاله کرولان بارت و نظام اشیاه نوشنهٔ میشل فوکو، مثالهای بارز این تلاش اند). در آلمان نیز با روند مشابهی روبه که هدف اصلی آن کشف و تغییر مجدد سبک نمتیلی ادبیات باروک است (برای مثال، کتاب مشهور والتر بنیامین، منشأ نمایش سوگناک آلمانی، و تمثیل و نمایش در در آمریکای شمالی از رولی نمونه از می از می از می رونده این مندان این مثال، و تعام رونده می از می از می شرون). در آمریکای شمالی نیز تعول نقد ادبی از مکتب نقد نوین به آرای انتقادی نورتروپ فرای نمونه از می از همین روند است.

- 2. Hans-George Gadamer, Truth and Method, Newyork: Seabury Press, 1975, p.67.
- J. G. Hamann, "Die Rezension der Herderschen Preisschrift», in J.G.Hemann's Hauptschriften erklart. Vol.4 (Über den Ursprung der Sprache), Elfriede Buchsei (Gutersich: Gerd Mohn, 1963).
- Friedrich Schlegel, «Gesprich Über die Poesie», in Kritische Ausgabe, Bend2, Charakteristiken und Kritiken I, (1796-1801), Hans Eischner, ed. (Paderborn: Ferdinand Schöningh, 1967) pp. 324fl.
- 5. Ibid. P. xcl, n.2.

۶ ر.ک به بی نوشت ۱.

- 7. Gedemer, p. 72.
- 8. S.T. Coleridge, Essays and Lectures on Shakespeare and Some Other Old Poets and Dramatists (London: Everyman, 1907), p.46.
- S.T. Coleridge, The Statesman's Manual, W.G.T. Shedd, ed. (NewYork: Harper and Brothers, 1875). pp. 437-38. quoted in Angus Fiethcher, Allegory: The Theory of a Symbolic Mode (Ithaca, N.Y.: Cornel University Press, 1964). P.16., n.29.
- 10. *Ibid.*
- 11. S.T. Coleridge, *Miscellaneous Criticism*, T.M. Raysor, ed. (London: Constable and Co., Ltd., 1936) P.30; also quoted by Fethcher, p.19.
- 12. William Wirnsatt, «The Structure of Romantic Nature Imagery», The Verbal Icon (Lexington, K.Y. University of Kentucky Press, 1954) pp. 106-110.
- 13. Ibid. P. 110.
- Meyer Abrams, «Structure and Style in the Greater Romantic Lyric», in From Sensibility to Romanticism: Essays Presented to F.A. Pottle (Newyork: Oxford University Press, 1965). Earl Wasserman, «The English Romantics, The Grounds of Knowledge», Essays in Romanticism, 4 (Autumn, 1964).
- 15. Abrams, p. 536.
- 16. Wasserman, p. 19.
- 17. Abrama, p. 551.

- Charles Baudelaire, «Réflexions sur quelques-uns de mes contemporians, Victor Hugo», in Curiosites esthetiques: L'Art romantique et autres Oeuvres Critiques, H. Lemaitre, ed. (Paris: Garnier, 1962), p. 735.
- 19. Wesserman, p. 26.
- 20. Ibid. p. 29.
- 21. Abrems, p. 551.
- 22. Wasserman, p. 30.
- 23. Ibid. pp. 29-30.
- 24. See E.E. Bostetter, The Romantic Ventriloquists (Seattle: University of Washington Press, 1963).
- 26. Ibid. p. 187.
- 27. See, forexample, Herbert Dieckmann, «Zur Theorie der Lyrik im 18. Jahrhundert in Frankreich mit gelegetlicher Berucksichtigung der Englischen Kritik», in Poeltik und Harmanautik, vol. 2, W. Iser, ed. (Munich; Wilhelm Fink, 1966), p. 108.
- ۲۸. ز.ک به پائوشت ۲۵. 29. Robert Mauzi, L'Idée du bonheur dans La Litterature et La Pensée francaise de XVIIIe. Siecie (Paris: A. Colin, 1960).
- 30. Ibid. p. 10.
- J.J. Rousseau, Julie ou La Nouvelle Héloise, pt. 4. Letter 17, in Oeuvres Complétes, B.Gagnebin and Marcel Raymond, eds. (Paris: Galilmard, 1961), 2:514ff.
- 32. *ibid.* p. 518.
- La Nouvelle Helcise. Daniel Mornet, ed., (Paris: 1925). Introduction, 1:67-74, and notes, 3:223-47.
- 34. Rousseau, p. 483.
- 35. *Ibid.* p. 472.
- 36. Ibid. p. 479.
- 37. «Richesse na fait pas riche, dit le Roman de La Rose» quoted in Letter 10 of pt.4, Ibid, p.466 und n.
- 38. *Ibid.* p. 1606,
- 39. Guillaume de Lorris and Jean de Meun, Le Roman de Le rose, (Parle: Champion, 1965), vol.1, esp. II 499ff, 629ff, 1345ff.
- 40. Ibid. II. 1385ff.
- 41. G.A. Starr, Defoe and spiritual Autobiography (Princeton, N.J.; Princeton University Press, 1965).
- 42. J. Paul Hunter, The Reluctant Pilgrim: Defoe's Emblematic Method and quest in Robinson Crusce (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1966).
- 43. Ibid. p. 172. 44. Wimeett, p. 11. 45. Abreme, p. 556.
- 46. W. Wordsworth, «Essay upon Epitapha» in The Postical Works (Oxford, 1949), 4:446.

## ريشه هاي تاريخي و اجتماعي رمانتيسم

حسين پاينده

هر مکتب ادبی محصول تعامل تنش آمیز نیروهایی است که سرمنشأ آنها را باید در پس زمینهٔ تاریخی و اوضاع اجتماعی زمانهٔ ظهور آن مکتب جستجو کرد. اگر مطابق آنچه عموماً در کتب تاریخ ادبیات ذکر شده، فاصلهٔ بین سالهای ۱۷۹۸ تا ۱۸۳۲ را دورهٔ رمانتیک محسوب کنیم، آنگاه باید گفت رمانتیسم مولود دورهای بس پر تلاطم و انقلابی است که در طی آن مبانی فرهنگی و اجتماعی و اقتصادی عصر جدید شکل گرفت.

نگاهی فهرست وار به برخی از مهمترین رویدادهای این دوره و اندکی قبل و بعد از آن، مبین سرعت و گستردگی تحولات عظیمی است که همهٔ عرصههای زندگی انسان را در بر گرفته بود:

ارغنون / ۲ / تابستان ۱۳۷۴

وقایع یادشدهٔ فوق بهوضوح نشان میدهند که رمانتیسم در دوره و زمانهٔ توفانیی ظهور کرد که تحولات مهم علمی و اجتماعی و سیاسی، فرا رسیدن نظمی جدید را خبر میدادند. در این میان، سه انقلاب بهویژه تأثیر شگرقی بر اذهان عمومی باقی گذاشتند: انقلاب آمریکا، انقلاب فرانسه و انقلاب صنعتی.

جنگ استقلال در آمریکا از سال ۱۷۷۵ آغاز یافت و یک سال بعد، در سال ۱۷۷۶ اعلامیهٔ استقلال آمریکا صادر شد که بنابر بر آن سیزده مستعمره جدایی خود را از امپراطوری بریسانیا اعلام کردند. رسمیت بخشیدن به مفاد این اعلامیه مستلزم مبارزهٔ طولانی و طاقت فرسایی بود که هفت سال به درازاکشید و سرانجام در سال ۱۷۸۳ بریسانیا پس از چندین سال جنگ و متحمل شدن تلفات زیاد، استقلال آمریکا را به رسمیت شناخت. خبر این جنگ و شکست نهایی بریتانیا، موجب واکنش های متفاوتی در اذهان اروپاییان شد. از یک سو، چشمانداز رهایی و پایان بخشیدن به حکومت های مستبد، مشتاقان آزادی را ترغیب به توسل به مبارزهٔ قهرآمیز اجتماعی می شد در سرکوب بیشتر توده های ناراضی می دیدند.

با شروع انقلاب فرانسه در سال ۱۷۸۹، نسیم تازهای از نوید آزادی در اروپا وزیدن گرفت. وقایع مختلف انقلاب فرانسه را، از امیدها و مژدمهای اولیهٔ آن در بارهٔ نابودی استبداد تا برقراری حکومت مستبدانهٔ ناپلتون و فرجام مأبوسانهٔ آن در سال ۱۸۱۵، باید از جمله عوامل بسیار تعیینکننده و مؤثر در شکلگیری اندیشهٔ رمانتیک در سراسر اروپا و بهویژه انگلیس دانست. پس از انتشار «اعلامیهٔ حقوق بشر»، مردم پاریس در ۱۴ ژوئیهٔ ۱۷۸۹ به زندان بیاستیل در پیاریس حمله بردند، زندانیان سیاسی محبوس در آنجا را آزاد کردند و قدرت سیاسی را بهدست گرفتند. در بدو امر بهنظر میرسید پایان حکومت سلطنتی در فرانسه، آغاز عصر جدیدی در تاریخ بشر خواهد بود و لذا روشنفکران اروپایی که عمدتاً از طبقات متوسط جامعه بودند و سودای آزادی در سر داشتند چشم امید به فرانسه دوختند. با الهام از تحولات سیاسی فرانسه، تام پین ' در سال ۱۷۹۱ بخش نخست کتاب خود با عنوان حقوق بشر را در انگلیس منتشر کرد. وی در این کتاب ضمن تجلیل از اقدامات انقلابی حکومت جدید در فرانسه، مردم انگلیس را به براندازی خاندان سلطنتی انگلیس و برقراری جمهوری فراخواند. یک سال بعد، همزمان بیا چیاپ بیخش دوم حقوق بشر، پین تحت پیگرد قانونی قرار گرفت و مجبور به ترک انگلیس و پناه بردن به فرانسه شد. کتاب دیگری که تأثیر بسزایی بر شعرای رمانتیک انگلیسی باقی گذاشت، پژوهشی در باب مدالت سیاسی (inquiry Concerning Political Justice) بودکه فیلسوف و رمیانانویس انگلیسی ویلیام گادوین (William Goowin) در سال ۱۷۹۳ نوشت. آرای گادوین در این کتاب را در بهترین حالت باید نوعی مدینهٔ فاضلهٔ (Utopla) کمونیستی تلقی کرد، زیرا طبق پیش بینی گادوین، جامعهٔ انگلیس در سیر تکاملی خود بدون از سر گذراندن آشوب به عدالت اجتماعی نایل میشد و در آن هنگام دیگر نبازی به دولت نیز نمیبود زیرا همهٔ آحاد جامعه می توانستند از دارایی مساوی برخوردار شوند.

بطور خلاصه می توان گفت انقلاب فرانسه، شکننده بودن نظم سیاسی جامعه و امکان پذیر بودن نظامی جدید و مبتنی بر آزادی و عدالت اجتماعی را ثابت کرد. در این میان، رمانتیکها که طبعی حساس و آزادی طلب داشتند، تحولات اجتماعی و سیاسی در فرانسه را به فال نییک گرفتند و با شور و شوق به ستایش از آن پرداختند. وردزورث درکتاب ششم منظومة پیشدرآمد (The Pretude) (که در جایی آن را دشعری در بارهٔ تعلیم و تربیت سیاسی خودم، توصیف کرده است) ضمن توصیف مفر خود در تابستان ۱۷۹۰ به فرانسه و سپس سوییس می نویسد:

> لیکن اروپا در آن زمان از فرط شادمانی در طغیان بود. فرانسه در اوج اوقات طلایی، و سرشت پشر به ظاهر دگر بار زاییده شده بود.

کولریج، دوست صمیمی وردزورث و همکار او در تدوین کتاب دورانساز ترانههای غنایی (Lyrical Ballacta) که در اوان انقلاب فرانسه هنوز شاعر جوانی بیش نبود، در سال ۱۷۸۹ شعری با عنوان «ویرانی باستیل» (Destruction of the Bastille) سرود که در بخشی از آن آمده است:

> آری! آزادی، نَفْس حیات، سلطه خواهد یافت. در هر نیضی به تپش درخواهد آمد، در هر رگی جریان خواهد یافت!

به موازات تحولات بی سابقهٔ سیاسی، در عرصهٔ ادبیات نیز شورشی بر ضد عرفها و سنن دیرپای نوکلاسیسیسم آغاز شده بود. شکننده بودن قید و بندهای استبداد سیاسی، خواهناخواه برای شعرایی که در بحبوحهٔ این تحولات عظیم شعر می سرودند شکنندگی قید و بندهای توکلاسیسیسم را به ذهن متبادر می کرد. شعرهای شاعران رمانتیکی از قبیل بلیک، برنز (Burns)، وردزورث، کولریج، بایرن (Byron)، شیلی و کیتس آشکارا بسیاری از مبانی نظریهٔ ادبی نوکلاسیکها را نقض می کرد. مقدمهٔ وردزورث بر ویراستهٔ دوم ترانههای غنایی در سال ۱۰۸۰ صورت پرداخته شدهٔ شورش نظری رمانتیکها در عرصهٔ شعر است. ویلیام هزایت آ در سال مورت پرداخته شدهٔ شورش نظری رمانتیکها در عرصهٔ شعر است. ویلیام هزایت آ در سال رمانتیکهایی از قبیل وردزورث هریشه در انقلاب فرانسه داشت. دورهٔ امیدواری و تجدید مورت بهان و ادبیات بود.ه آ فرنسیس جغری منتقد برجستهٔ اسکاتلندی در یکی از مقالات خود، انقلاب رمانتیکها را با «تهییچهای ناشی از اسقلاب فرانسه داشت... دورهٔ امیدواری و تجدید خود، انقلاب رمانتیکها را با «تهییچهای ناشی از اسقلاب فرانسه و نیز بحثها، امیدها و خود، انقلاب رمانتیکها را با «تهییچهای ناشی از استان می در یکی از مقالات خود، انقلاب رمانتیکها را با «تهییچهای ناشی از انقلاب فرانسه و نیز بحثها، امیدها و می حدها، امیدها، امیدها و معرب شده بوده مرتبط داست.. و میز بحثها، امیدها و می حدی یکه این انقلاب موجه شده بوده مرتبط دانست..

اشارهٔ تناقض نمایانهٔ جفری به «امیدها و وحشتها» یی که انقلاب فرانسه برانگیخته بود، در واقع اشاره ای است به سیر تحول تناقض نمایانهٔ این انقلاب. اندکی پس از کسب قدرت، ژاکوین ها راه خودکامگی در پیش گرفتند و بار دیگر سایهٔ سنگین حکومت استبداد و وحشت بر فرانسه گسترده شد. به دنبال قتل عام اشراف زندانی شده در پاریس در سپتامبر ۱۷۹۲، خانوادهٔ سلطنتی نیز اعدام شدند. در عرصهٔ خارجی، فرانسه ضمن حملهٔ نظامی به کشورهای دیگر از جمله هلند و بخشی از آلمان امروز، اعلام آمادگی کرد تا به منظور براندازی دولت در کشورهای دیگر به شورشیان آن کشورها کمک کند. در طی دوران موسوم به «حکومت و حشت» روبسیبر هزاران نفر از مخالفان (و از جمله، در آخرین سال عمرش، دو نفر از صمیمی ترین دوستان خود) را با گیو تین گردن زد ولی عاقبت یک روز پس از انقلاب ۲۷ ژو ثیهٔ ۲۹۷۹، خود قربانی خشرنت کور انقلاب شد و با گیو تین گردن زده شد. پیامد این رخدادها در بقیهٔ اروپا، موجی از یأس و سرخوردگی بود. انقلابی که در ابتدا به نظر می رسید طلیعهٔ آزادی باشد، نه فقط شعار اصلی خود (دآزادی، برابری، برادریء) را محقق نکرد، بلکه چرخه ای خونبار از نیابسامانی اجتماعی، سرکوب آزادی های مدنی و حتی تجاوز نظامی به کشورهای دیگر را موجب شده بود. طبق اصول قانون اساسی مصوب سال ۱۷۹۰، هرگونه لشکرکشی نظامی قرانسه به آن سوی مرزها منع شده بود؛ با این حال، در اواخر سال ۱۷۹۴ و اوایل ۱۷۹۵ فرانسه به کشورهای اسپانیا، ایتالیا، هلند و آلمان حمله برده بخشهایی از خاک این کشورها را در اشغال خود داشت. وردزورث در کتاب یازدهم منظومهٔ پی*شدرآمد* با لحنی تأسف آمیز در بارهٔ سیر تحول انقلاب فرانسه می نویسد:

دخالت فرانسه در امور داخلی کشورهای دیگر، در سال ۱۷۹۳ منجو به شروع جنگی طولانی و بیحاصل بین فرانسه و انگلیس شدکه با وقفهای کوتاه بین سالهای ۲–۲ ۱۸۰، تا سال ۱۸۱۵ ادامه یافت. در سال ۱۷۹۹ در میانۀ این جنگ طاقت فرسا، ناپلثون بناپارت که در آن زمان افسر ارشدی در ارتش فرانسه بود، با یک کودتای نظامی قدرت را در فرانسه قبضه کرد و با تثبیت حکومتی مستبدانه، در سال ۱۸۹۴ با حضور پاپ در پاریس تاجگذاری کرد و نقب امپراطور به خود داد. او که طبعی نظامی گرا و توسعه طلب داشت، کشورگشایی فرانسه را در اقصیٰ نقاط اروپا ادامه داد و تا زمان لشکرکشی به روسیه در سال ۱۸۱۲ بر پیروزی های چشمگیری نایل آمد. پس از شکست مفتضحانۀ ارتش فرانسه در روسیه، ستارۀ اقبال نظامی و سیاسی ناپلثون نیز رو به افول نهاد تا اینکه سرانجام در سال ۱۸۱۵ نیروهای نظامی و سیاسی ناپلثون نیز رو به انگلیس، پروس، روسیه) در واترلو او را شکست دادند. ناپلثون هشت روز پس از ورود قوای خود را تا سال ۱۸۲۱ بهصورت اسیر جنگی انگلیسیها در جزیرهٔ دورافتادهٔ سَنتهلن گذراند. گرچه ناپلئون عاقبت مغلوب ارتش نیرومند مؤتلفین شد، اما خاطرهٔ او هرگز از اذهان رمانتیکها زدوده نشد. بایرن در یکی از اشعار خود<sup>ه</sup> راجع به ناپلئون (که در آن زمان اسیر جنگی انگلیسیها بود) مینویسد:

ویکتور هوگو در شعر بلندی با عنوان «کفار»، عقب نشینی خفت بار ارتش ناپلئون از شهر مسکو را توصیف کرد و تالسنوی نیز در رمان جنگ و صلح به پیامدهای جنگ ناپلئون با روسیه پرداخت. بتهوون سمفونی سوم خود را به ناپلئون تقدیم کرد، اما پس از تاجگذاری ناپلئون و روشن شدن چهرهٔ مستبد او، زیر عنوان اصلی سمفونی خویش نوشت: «تقدیم به خاطرهٔ مردی بزرگ.» همهٔ این شواهد حاکی از این حقیقت است که ناپلئون فی الواقع تجسم روح آرمانی رمانتیکها بود، روحی بی قرار و آرامناپذیر که هیچ محدودیتی را برنمی تافت. «فاوستِ، گوته و همانفرد» بایرن مظاهر همین روح عصیانگر ناپلئونی - رمانتیکاند که در تلاشی فرق، برای تحقق آمال محقق ناشدنی، هرگز به آنچه دست یافتنی است اکتفا نمیکنند.

توآم با وقاع تاریخی یادشد، ساختار اجتماعی جوامع اروپایی نیز دستخوش دگرگونی می شد. تبدیل شدن مزارعی که در گذشته چندین خانوار جمعاً در آن به کشت می پر داختند به مزارع کوچک تری که در مالکیت خصوصی افراد بود، دو پیامد عمده داشت: اولاً، خانواده دیگر حکم واحدی اقتصادی را نداشت؛ ثانیاً، بخش عظیمی از نیروی کار که اینک فاقد زمین شده بود، ناگزیر برای امرارمعاش به مراکز صنعتی (شهرها) روی آورد. در انگلیس مهاجران روستایی عمدتاً به مناطق مرکزی و شمالی این کشور سرازیر شدند. برای مثال، شهر منچستر که در سال ۱۷۷۴ فقط ۲۷۰۰۰ نفر جمعیت داشت، در سال ۱۸۰۲ از جمعیتی حدود ۱۹۵۰ نفر و پنجاه کارخانه برخوردار بود. عامل تسریعکنندهٔ این تحول اجتماعی، اکتشافها و اختراعهایی بود که

در میان تمام این نوآوریهای علمی که به درستی عنوان «انقلاب صنعتی» گرفت، اختراع ماشین بخار توسط جیمز وات پیامدهایی ویژه وگسترده داشت. پیشرفتهای فنی پس از این اختراع، طبعاً نیاز به کار یدی کارگران را کمتر میکرد و در نتیجه کارگران فوج فوج از کارخانه ها اخراج می شدند. از آنجا که قوانین انگلیس اجازهٔ تشکل کارگران در اتحادیه های صنفی را نمی داد، کارگرانِ ببکار شده \_ که خود را «لادایت» (Bibbell) می نامیدند \_ طبی سال های ۱۸۱۱ تا ۱۸۱۶، خشم خود را با در هم شکستن ماشین آلات کارخانه ها نشان دادند. این قبیل شورش های کارگری به قدری گسترده شده بود که در سال ۱۸۱۲، مجلس اعیان انگلیس اشد مجازات (مرگ) را برای آن تعیین کرد. در همین دوران، شرایط طاقت فرسای کار به مبارزات کارگران در شهرهای صنعتی انگلیس دامن میزد و این مبارزات اظلب با دخالت خشونت آمیز پلیس سرکوب می شد.

برخلاف آنچه اصطلاح درمانتیک: القاء میکند، شعرای رمانتیک نه فقط به این تلاطمهای سیاسی و اجتماعی بیاعتنا نبودند، بلکه به شکلهای مختلف با آن همدلی نشان میدادند. برای مثال، شلی در سال ۱۸۱۹ شعری خطاب به کارگران و زحمتکشان انگلیس سرود که در بخشی از آن آمده است:

یذر بکارید - اما مگذارید ستمگری آن را درو کند؛ ثروت اندوزید - مگذارید که شیادی آن را انباشته کند؛ لباس ببافید - مگذارید که عاطلی آن را بر تن کند؛ سلاح بسازید - در دفاع از خوپش آن را برگیرید.

در سال ۱۸۰۴ بلیک به جوم داظهارات آشوبگرانه، محاکمه شد و چیزی نمانده بود که به حبسی طولانی محکوم شود. دو مال پس از شروع جنگ فرانسه و انگلیس، کولریج در سال ۱۷۹۵ در مخالفت با سیاستهای دولت انگلیس سخنرانی کرد و همین کار باعث شد که عوامل امنیتی دولت مخفیانه او را زیرنظر بگیرند. روح آزادیخواهی آنقدر در بایرن (یکی دیگر از شعرای رمانتیک انگلیس) قوی بود که وی برای کمک به استقلال طلبان یونانی که با دولت ترکیه مبارزه می کردند، انگلیس را ترک کرد و سرانجام در سی و شش سالگی در جنگ استقلال یونان جان سپرد. شاید مهمترین تأثیر شکست انقلاب فرانسه و تلاطمهای سیاسی و اجتماعی پس از آن بر اذهان رمانتیکها، آرمانخواهی و فردگرایی غریبی باشد که در غالب اشعار آنان بهچشم میخورد. قردیت را باید پیامد ناگزیر فرایند صنعتی شدن جامعه تلقی کرد. در دهکده یا شهر کوچک، افراد غالباً یکدیگر را می شناسند، اما در شهر بزرگ صنعتی فرد به سبب تعامل با تودهٔ بزرگی از افراد ناآشنا، خود را با خطر از دست دادن هویت روبهرو می بیند. در چنین اوضاعی، ذهنیت رمانتیک ناچار به دو شیوه به مقابله می پردازد: نخست اینکه طبیعت را به منزلهٔ مرهم روحی انسان می ستاید، و دوم اینکه چون خود را از دیگر آحاد جامعه بیگانه حس میکند به دنیای لزوماً فردی درون خود پناه می برد. گرچه رمانتیکها واقف بودند که ارزشهای متعالی آنان محقق نشده است، با این همه از روحیهٔ ستیزه جوی ناپلئون و رویدادهای پیش بینی ناپذیر دوره و زمانهٔ خود آموخته بودند که زندگی آدمی صرفاً باکوشش بی وقفه برای دستیابی به آرمانهای ارزشمند معنا پیدا میکند. این آرمانخواهی، نامناهی است و به قول وردزورث (در. بخشی از کتاب ششم منظومهٔ پیشدرآمد):

پۍنوشتها:

 M.H. Abrams and J. Stillinger, eds., The Norton Anthology of English Literature, 5th (New York: W. W. Norton, 1986), p. 5.

4. Ibid.

5. Childe Harold's Pilgrimage.

6. A Song: «Men of England»,

## بينوايان

شارل بودلر ترجمهٔ میباوش سرتیپی بزرگان نیز می توانند احمق باشند. – بودلر دربارهٔ موکر. چند ماه پیش، من سطور زیر را در بارهٔ توانمندترین و محبوب ترین شاعر بزرگ فرانسه نوشتم. سطوری که مقدر بود پس از گذشت زمانی بسیار کو تاه، کاربردی مسلمتر از تأملات و افسانهٔ قرون پیداکند:

«بیگمان، اگر فرصت تنگ نباشد، جای آن دارد که در اینجا به تجزیه و تحلیل فضای اخلاقی منتشر و جاری در سرود،های شاعر بپردازیم، فضایی که با طبع و خوی خاص نویسند، آشکارا درآمیخته است. به نظرم، گویی در این فضا، نشانهای بسیار آشکار از عشقی یکسان به آنچه بسیار ضعیف است و آنچه بسیار قوی وجود دارد، و جذبهٔ این دو غایت در شاعر از سرچشمهٔ یگانهای پدید می آید که همان قدرت است، همان شور و حدّت آغازین که به شاعر ارزائی شده است. قدرت او را مسحور و سرمست می سازد؛ و او به سویش می رود، چنانکه گویی به سوی خویشاوند خویش: جذبهای برادرانه. اینچنین است که وی دل از کف می نهد و به سوی تمام نمادهای لایتناهی، دریا، آسمان کشیده می شود؛ به سوی تمام مظاهر دیرین قدرت، غول پیکران مومری یا انجیلی، دلاوران سرگردان و شهسواران؛ به سوی حیوانهای غول آسا و هولناک.

ورطههای مهلک فرو می غلند بی آنکه دچار سرگیجه شود. اما در مقابل، در پی تمایلی متفاوت که از همان سرچشسمه بلومی خیزد، شباعر هسمواره خلود را پار و ضمخوار تمنام ضعیفان و تنهاماندگان و معنت زدگان و تمام بنیمان می نمایاند: جذبه پدری. این انسان نیرومند در هر آنچه نیرومند است نیرویی را به فراست درمی یابد، اما هرآنکه را محتاج حمایت و تسلّی است به چشم فرزندان خود می تگرد. و از همین نیرو، و از یقینی که همین نیرو به دارندهاش می بخشد، روح عدالت و شفقت بديد مي آيد. بدينسان، در اشعار و بكتور هوگو، همواره الحان عشق براي زنمان فریبخورده و برای تنگذستان خردشده در چرخ و دندههای جواسع، ما و نیز برای حیوانات قربانی حرص و آز و خودکامگی انسان سروده شده است. انگشت شمارند کسانی که توانستهاند سحر و افسونی را درک کنند که نیکی به قدرت می افزاید، و همین امر در آثار شاعر ما به وفور نمایان میشود. لبخند و اشک در چهرهٔ یک موجود غولپیکر، بداعتی مقدس است. حتى در اشعار كوچک اختصاص يافته به عشق جسماني، در قطعاتِ حزن و اندوهي بس هو سرانگیز و بس آهنگین، ص*دای ژرف شققت را همچون همنوایی مُدام ارکستر می شنو*یم. در پس چهرهٔ عاشق، پدر و حامی را احساس میکنیم. اینجا سخن از آن اخلاق موعظه گرانسهای نيست كه جون حالتي فضل فروشانه دارد و لحني تعليمي بهخود ميگيرد، ممكن است زيباترين قطعات شعر راخراب کند؛ بلکه نوعی اخلاق الهامشده در کار است که نامشهود در درون مادهٔ شاعرانه میلغزد، همچون سیالات بیوزن در دستگاه عالم هستی. اخلاق به عنوان هدف این هنرگام نمیگذارد بلکه با آن درمیآمیزد و با آن یکی میشود، همچنانکه در خود زندگی. شاعر به واسطة سرشت غنى و سرشار خويش ناخواسته اخلاقگراست.»

در اینجا فقط یک سطر را باید تغییر داد؛ زیرا در بینوایان اخلاق مستقیماً به عنوان هدف مطرح می شود و این امر در اقرار خود شاعر، که به شیوهٔ مقدمه در آغاز کتاب گنجانده شده، مشهود است:

تا زمانی که لعن و نفریتی اجتماعی بر این قوانین و آداب و رسوم، درست در دل تمدن، جهتمهایی مصنوعی خلق کند و با جبریت بشری تقدیر الهی را پیچیده سازد...، تا آنزمان که در زمین جهل و تنگذستی بیداد کند، کتابهایی از این دست هرگز بیفایده نخواهد بود.

وتا زمانی که...!؛ دریغا! میتوان گفت همیشه! اما اینجا محل تجزیه و تحلیل چنین مسائلی نیست. فقط میخواهیم شرط انصاف را در مورد استعداد اعجابانگیزی بجا آوریم که شاعر با آن نظر همگان را به خود جلب میکند و، همچون سَرِ متمردِ دانش آموزی تنبل، به سمت ورطههای حیرتانگیز تیرهبختی اجتماعی معطوف میسازد.

شاعر، در جوامی سرشار خویش، میتواند از نغمهسرایی در باب شکوه و جلال زندگی بسیار لذت ببرد، زیرا تمام شکوه و غنای نهفته در نگاه جوانان را به خود خیره می سازد. برعکس، دوران پس از جوانی، با اضطراب و کنجکاوی به سوی مسائل و اسراز [زندگی] رو میآورد. در آن لکه سیاهی که تنگدستی بر آفتاب ثروت نقش میکند، یا به عبارت دیگر، در آن لکهٔ درخشان ثروت بر تیرگی های بی پایانی تنگدستی، چیزی چنان سراپا غریب وجود دارد که شاعر و فیلسوف و ادیب باید سراپا دیوصفت باشند که گاهی تا مرز تشویش، متأثر و برانگیخته نشوند. بی گمان، چنین ادبی وجود ندارد و نمی تواند هم وجود داشته باشد. بنابراین، یگانه اختلاف نظری که این ادیب را از آن دیگری جدا می سازد، این است که آیا اثر هنوی باید هدفی جز هنر نداشته باشد؟ آیا هنو نباید جز به ستایش خود بپردازد؟ و یا آنکه هدفی شریفتر یا پست تر، فروتر یا فراتر، والا یا پست، میتواند بر آن تحمیل کرد؟

به اعتقاد من شاعران، خاصه در اوج پختگی است که احساس میکنند ذهنشان به برخی از مسائل شوم و تاریک کشش پیدا میکند، به ورطه های غریبی که آنها را به کام خود میکشد. با این حال، سخت در اشتباهیم اگر ویکتور هوگو را در ردیف آفرینندگانی قرار دهیم که دیرزمانی انتظار کشیده اند تا بر تمامی مسائلی که ضمیر همگان را به بالاترین حد ممکن به خود مشغول می دارد، نگاهی موشکاف بیفکنند. باید گفت که از همان آغاز، از همان نخستین مراحل زندگی ادپی درخشان این شاعر، توجه او به ضعیفان، تبعیدیان و ملعونان آشکار است. اندیشهٔ عدالت بسیار زود در آثار وی چنان جلوه گرمی شود که گویی شاعر مر اعادهٔ حیثیت از آن را دارد. آه! هرگز به ذنی فریب خوردم، اهانت روا مداریدا مجلس رقص در تالار شهرداری، ماریون دولورم، به زنی فریب خوردم، اهانت روا مداریدا مجلس رقص در تالار شهرداری، ماریون دولورم، ری بلاس، شاه تفریح میکند، اشعاری هستند که این گرایش دیرین، یا به عبارت بهتر، این

آیا تحلیل موضوعی بینوایان، و بلکه بخش اول بینوایان ضروری است؟ این اثر اکنون در دست همه است و همگان با موضوع زمینهٔ آن آشنا هستند. نکتهٔ مهمتر به نظر من پرداختن بهشیوهای است که نویسنده برای روشن ساختن حقایقی که قلمش را در خدمت آنها قرار داده به کار بسته است. این کتاب، کتاب شفقت است، یعنی کتابی که به تحریر درآمده تا احساس شفقت را برانگیزد؛ کتابی است پرسشگر، که مواردی از پیچیدگیهای اجتماعی را که ماهیتی خوفناک و رقتانگیز دارند مطرح میسازد و به وجدان خواننده چنین ندا میدهد: دراستی نظر شما چیست؟ چه نتیجهای میگیرید؟»

اما در مورد صورت ادبی کتاب، که بیشتر شعر است تا رمان، پیش نشانهٔ آن را در دیباچهٔ ماری تودور می یابیم که در واقع تأییدی است بر استواری عقاید اخلاقی و ادبی نویسندهٔ صاحبنام:

... مهلکهٔ امر حقیقی، امر کوچک است؛ و مهلکهٔ امر عظیم، امر کاذب... قدرتِ مطلقِ سنایشانگیز شاعرا او چیزهایی می سازد بالاتر از ماکه همچون ما میزیند. به عنوان مثال، هاملت به اندازهٔ هر یک از ما حقیقی است و از همگان نیز عظیمتر. هاملت غولآسا و در عینحال واقعی است. یعنی آنکه هاملت یکی مثل من و شما نیست، همهٔ ماست. هاملت نه انسانی خاص، بلکه انسان عام است.

برکشیدن پیوستهٔ امر عظیم از دل امر حقیقی، و امر حقیقی از دل امر عظیم، همانا چنین است، از نظر نویسندهٔ این درام، هدف شاعر در تثانر. و این دو کلمهٔ عظیم و حقیقی، همه جیز را در بر میگیرد: حقیقی اخلاق را در بر دارد و عظیمٌ زیبایی را.

به روشنی پیدامت که نویسنده، در بینوایان، خواسته است انتزاعاتی زنده بیافریند، چهرههایی آرمانی که هر یک نمایندهٔ یکی از نمونههای اصلی ضروری برای بسط نظریهٔ اوست و تا اوجی حماسی برکشیده میشود. بینوایان رمانی است که به شیوهٔ شعر ساخته شده، و در آن، هر شخصیت استثناء محسوب نمی شود مگر از رهگذر شیوهای اغراق آمیز در نشان دادن یک عمومیت. شیوهای که ویکتور هوگر در پرورش و ساختن این رمان به کار بسته و شیوهای که برای ترکیب تحریف ناپذیر عناصر غنی (درک تغزلی، درک حماسی، درک فلسفی) که معمولاً به آثار ویژه اختصاص یافته اند به کار بسته تا اسلوب قُرنتی (Corinthian) جدیدی بسازد، بار دیگر هوید آن تقدیری است که وقتی [هوگو ] جوان تر بود، او را برانگیخت تا قصیدهٔ قدیمی و ترازدی قدیمی را به اوج دگرگونی برساند، یعنی به اشعار و درامهایی که می شناسیم.

بنابراین کشیش نیکوکار، مظهر شفقت اغراقآمیز، ایمان خللناپذیر به ایثار خویشتن، باور مطلق به شفقت به عنوان عالیترین وسیلهٔ تعلیم [است]. در تصویر ایـن چـهره، نکتههـا و جزئیاتی سرشار از ظرافتی تحسینانگیز وجـود دارد. بـهنظر مـیرسدکـه نـویسنده از تکـامل بخشیدن به این سرمشق آسمانی لذت برده است. کشیش همه چیز را می بخشد، چیزی برای خود ندارد، و تنها لذت زندگیش آن است که همواره، بی دریغ و بی امان و خستگی ناپذیر، خود را فدایی فقیران و ضعیفان و حتی مجرمان سازد. او که در برابر اصول دین به خضوع سر فرو می آورد، در صدد نفوذ در آن برنمی آید و تمامی توان خویش را به اجرای دستورات کتاب مقدس اختصاص می دهد. او، که هیشتر گالیکان است تا ضد گالیکانه، از طرفی از طبقهٔ اعیان است، و همچون سقراط برخوردار از قدرت نیشخند و بذله گویی. نقل می کنند که در عهد یکی از سلسله های پیشین، کشیشی از دیار دسن زشره، که اموالش را با گشاده دستی تمام به فقرا می بخشید، یک روز صبح در برابر محتاجان تازه از راه رسیده دستخالی ماند و تمام اسباب و می بخشید، یک روز صبح در برابر محتاجان تازه از راه سیده دستخالی ماند و تمام اسباب و میش کشیش شفیق (میریل) نیز وجود دارد. اما در ادامهٔ داستان کشیش سن زش می گویند که مروصدای این کار، که در دل مرد خدا عمل ساده ای بیش نبود ولی اخلاق مردمان آن را بسیار مروصدای این کار، که در دل مرد خدا عمل ساده ای بیش نبود ولی اخلاق مردمان آن را بسیار زیبا می دانست، در همه جا پیچید تا به گوش شاه رسید، و سرانجام این کشیش بی پروا به بارگاه اسقف اعظم احضار شد تا گوشش را کمی بینچانند؛ چراکه این نوع قهرمانیگری ها ممکن بود زیبا می دانست، در همه جا پیچید تا به گوش شاه رسید، و سرانجام این کشیش بی پروا به بارگاه اسقف اعظم احضار شد تا گوشش را کمی بینچانند؛ چراکه این نوع قهرمانیگری ها ممکن بود اسقف اعظم احضار شد تا گوشش را کمی بینچانند؛ چراکه این نوع قهرمانیگری ها ممکن بود اسقف اعظم احضار شد تا گوشش را کمی بینچانند؛ خوان اینهمه بلندنظری و گشاده دستی را نداشتند.

والژان، وحشی صفتی است خام، بیگناه؛ پرولتری است ناآگاه، متهم به خطایی که بی شک همهٔ ما آن را بی ذرهای تردید می بخشودیم (دزدیدن یک قرص نان)، اما قاترن او را محکوم میکند و به مکتب شرّآموزی یعنی زندان محکومان به آعمال شاقه می افکندش. در آنجا، روح او در تأملات سنگین اسارت شکل میگیرد و صیقل می خورد. سرانجام، در قالب آدمی زیرک، هراس انگیز و خطرناک از آنجا خارج می شود. میهمان نوازی اسقف را با دزدی تازهای پاداش می دهد؛ اما این شخص با دروغی زیبا او را نجات می دهد، چون یقین دارد که بخشایش و نیکی می دهد؛ اما این شخص با دروغی زیبا او را نجات می دهد، چون یقین دارد که بخشایش و نیکی به روشنایی دست می باید، اما نه آنقدر زود که آن نفس بهیمی که هنوز در وجود او زنده است، به سقوطی دیگر نکشاندش. والژان (مسیو مادلن فعلی) مردی شریف، ثروتمند و مقدر شده است. او شهری را که قبل از او روزگار سیاهی داشت، ثروتمند و ممدن ساخته و حالا هم شهردار آنجاست. پوشش تحسین انگیزی از آبرومندی برای خود دست و پا کرده و در پس آممالی درخشان یناه جسته و معونیت یافته است. اما در یک روز شوم با خبر می شود که یک مسلم است که ندای دل، آوای وجدان، به او امر میکند که خود را معرفی کند و به دست خویش بنای باشکوه و به درد آغشتهٔ زندگی جدیدش را به کلی و یران کند؟ آیا «نوری که هر انسانی از آغاز تولد با خود به جهان می آورده برای روشن ساختن این تیرگی های پیچیده کافی است؟ مسیر مادلن از این دریای دلهره ها فاتح بیرون می آید، اما پس از چه نبردهای هول انگیزی! و از فرط عشق به حقیقت و عدالت بار دیگر والژان می شود. فصلی که این مجادلهٔ انسان با خویشتن، جزه به جزه، به نحوی آهسته و تحلیلی، با تردیدها و محدودیت ها و تناقض ها و نسلی های دروغین و دغل بازی های مذبوحانه ای به وصف در می آید ( طوفان در سر ) در بردارندهٔ صفحاتی است که نه تنها در ادبیات فرانسه، بلکه در ادبیات بشریت اندیشه گر، می تواند برای همیشه مایهٔ غرور و سرافرازی گردد. مایهٔ فخر انسان خردورز است که این صفحات به رشهٔ تحریر درآمده اندا باید دیرزمانی سخت جستجو کرد تا در کتابی دیگر اوراقی همتای این صفحات یافت شود، مفحاتی که در آنها توصیف شده باشد.

در این نمایشگاه دردها و فاجعههای شوم، چهرهای مخوف و نفرت انگیز وجود دارد که ژاندارم است، نگهبان زندان، عدالت خشک، بی رحم، عدالتی که اهل تفسیر نیست، قانونی تفسیر نشده، هوشی وحشی (آیا می توان این را هوش نامید؟) که هرگز شرایط مخففه را درنیافته؛ در یک کلام، متن خالی از روح؛ او همان ژاور تکریه است. شنیده م چند نفر که دست بر قضا عاقل هم بوده اند، در بارهٔ این ژاوره گفته اند: «گذشته از هر چیز، او مردی شریف است؛ او هم برای خودش عظمتی دارد. هاین گفته درست مثل این حرف مِسْتر دو است: دمن نمی دانم آدم شریف دیگر چه موجودی است اه اما خود من، هر چند ممکن است مجرم محسوب شوم (آین روب پیر دیوانه می گفت: «کسانی که می لرزند احساس می کنند مجرمند.»)، آوار می کنم که ژاوره به نظر من یک دیو اصلاح ناپذیر است، یک تشنهٔ عدالت، درست مثل کفتاری که تشنه گوشت خونچکان است؛ باری، همچون خصم مطلق.

و اکنون در اینجا میل دارم انتقادی کوچک را مطرح سازم. چهرمهای آرمانی یک شعر، هر قدر هم که قالب و حرکانی عظیم و قطعی داشته باشند، باید چنین فرض کنیم که آنها، همچون چهرمهای واقعی زندگی، آغاز و تولدی داشته اند. می دانم که آدمی در هر حرفه ای می تواند بیش از اشتیاق مایه بگذارد. او در تمام کارها به سگ شکاری و سگ جنگی تبدیل می شود. در اینجا بی تردید نوعی زیبایی وجود دارد که از رنج سرچشمه می گیرد. بنابراین می توان پلیسی با اشتیاق بود؛ اما آیا کسی از سر اشتیاق وارد دستگاه پلیس می شود؟ و برعکس، آیا این از حرفههای نیست که فقط زیر اثر فشار برخی مقتضیات و به دلایلی سرا پا بیگانه با عصب وارد آن می شوند؟

گمان میکنم لازم نباشد که به روایت و تشریح تمام زیبایی های لطیف و رقت انگیزی بپردازم که ویکتور هوگو پیرامون شخصیت فانتین پراکنده است؛ دخترکی مطرود، زنی مدرن، جای گرفته در میان تقدیر کار غیر تولیدی و تقدیر روسپیگری مشروع. ما دیرگاهی است که می دانیم او [هوگو ] در شرح فریاد رنج در مفاک، و ناله ها و اشکهای غضب آلود ماده شیری که از بچه هایش محروم شده است، بسیار چیره دست است! اینجا، از رهگذر پیوندی یکسر طبیعی، یک بار دیگر ناگزیر تصدیق میکنیم که این نقاش قوی دست، این خالق غول آسا، با چه اطمینان و چه سبکدستیای، رنگ بر رخسار کودکی میزند، چشمانش را روشنی می بخشد، حرکات کودکانه و شیطنت آمیزش را وصف میکند؛ چنانکه گویی میکل آنژ سر رقابت با لارنس یا وِلاسکز دارد.

بنابراین، بینوایان کتاب شفقت است، فراخوانی گیجکننده به نظم جامعهای بسیار خودشیفته و بس بی اعتنا به قانون جاودانهٔ برادری؛ دادخواستی برای بینوایان (آنان که از بینوایی رنیج می برند و بینوایی بی آبرویشان کرده است) که از رساترین حنجرهٔ این روزگار برآمده است. به رغم تمام دغلبازی ارادی یا بی طرغیِ ناآگاهانه ای که از دیدگاه فلسفهٔ خشک، در شیوهٔ طرح مسئله به کار رفته، ما نیز همچون خود نویسنده معتقدیم که کتاب هایی از این دست هرگز بی فایده نیستند. ویکتور هوگو طرفدار انسان است، و با وجود این بر ضد خدا نیست. او خدا را باور دارد، و با

وجود این بر ضد انسان نیست. وجود این بر ضد انسان نیست.

بر هذیان خداناباوري یاغیدست رد میزند و با وجود این طمعورزیهای خونین خدایان ملوک و تو تاتس را تأیید نمیکند.

او معتقد است که انسان نیک زاده شده است، و با وجود این، حتی در برابار مصیبت. همیشگی آدمی، بر بیرحمی... خدا انگشت نمیگذارد.

من معتقدم برای کسانی که در آیین اُرتودوکس، در نظریهٔ خالص کاتولیک، توضیحی، هرچند ناقص، اما دستکم بسیار فهمپذیر از تمامی اسرار تشویش انگیز زندگی پیدا میکنند، کتاب جدید ویکتور هوگو باید فرخنده و مبارک باشد (همچون اسقفی که شفقت ظفر مندانهاش را روایت میکند)؛ کتابی شایان ستایش، کتابی شایستهٔ سپاسگزاری. آیا سودمند نیست که هرازچندگاهی، شاعر و فیلسوف، گیسهای این سعادت خودخواه را کمی بکشند و در همان حال که پوراش را در خون و لجن و کثافت فرو میکند به او بگویند: داین است حاصل کار تو،

نوش جان.؟؟

دریغا! از گناه آغازین، حتی پس از وعدهای بیشمار ترقی که از دیرزمانی تکرار میشود. همواره آن اندازه نشان باقی خواهد ماند تاگواه واقعیت بسیار دیرین آن باشد!

## يادداشت مقاله

نشریهٔ بولولز، که در تاریخ ۲۰ آوریل ۱۸۶۲ این مقاله را منتشر کرد، در ستایش از بودلر نوشته بود: «یکی از نادر نویسندگانی که جنبش عظیم رمانتیک را دنبال میکند، یکی از شایسته ترینها برای تجلیل و تکریم استاد.»

بودلر با این که او را نویسندهٔ نو ـرمانتیک نامیده بودند مخالفتی نورزیده بود و شاید هـم خود او این یادداشت را نوشته بود، حال آنکه بارها و بارها اعلام کرده بود که نه از رمـانتیسم خوشش میآید نه از ویکتور هوگو.

از سوی دیگر، دربارهٔ این مقاله به مادرش مینویسد: «یک بار دیگر نشان دادم که خوب بلدم دروغ سر هم کنم.» و در بارهٔ همین بینوایان که تازه آن را تکریم کرده بود، به هر کس که از راه میرسید میگفت کتابی است دابلهانه و نفرتانگیزه، «مایهٔ رسوایی هوگوه. او نمی توانست داستان این راهزن اصلاح شده را بپذیرد. هوگو، در پاسخ به مقالهٔ او، نامهٔ زیر را برایش فرستاده بود:

آقا، نوشتن برگی زرین برای شما طبیعی است، از روح شما افکار متعالی و قوی تراوش میکند. همچون شرارههایی که از آتشگاه بیرون می جهند و بیتوایان فرصتی برای شما فراهم ساخته است تا دست به بررسی عمیق و عالی بزنید. از شما سپاسگزارم. بارها با سعادت تمام دریافتهام که میان شعر شما و من قرابتی هست؛ ما همگی بر گرد خورشید عظیم امر آرمانی در گردشیم. امیدوارم که این کار زیباً را در بارهٔ این کتاب و در بارهٔ تمام پرسش هایی که کوشیدهام برایشان پاسخی بیابم، یا دست کم آنها را مطرح کنم، ادامه بدهید. مایهٔ افتخار شاعران است که در جام مقدس هنر حیات و روشنایی بینشانند. شما چنین میکنید و من چنین سعی دارم. من و شما، هر دو، در خدمت پیشرفت از رهگذر حقیقت هستیم. دستنان را می فشارم

ويكتور هوگو

در آن هنگام، فقط بخشی از بین*وایان* منتشر شده بـود و بـه هـمین دلیـل است کـه هـوگو مینویسد: «امیدوارم... ادامه دهید.» اما بودلر دیگر ادامه نداد. به نظر او نامهٔ سپاسگزاری هوگو «کاملاً مسخره» بود، و ثابت میکرد که «بزرگان نیز میتوانند احمق باشـند.»

رمانتيسم و تفكر اجتماعي

نوشتهٔ رابرت سهیر و میشل لووی ترجمهٔ یوسف اباذری

در ایام اخیر علاقهمندی به رمانتیسم و آرای رمانتیک در اروپا و ایالات متحد از سرگرفته شد. است. این تمایل، خاصه در آلمانغربی که نمونهٔ اعلای جامعهٔ سرمایهداری پیشرفته است، آشکار است. اخیراً مقالهها و منتخباتی چند انتشار یافته که به تاریخ رمانتیسم و موضوعات نوعی رمانتیک از قبیل اسطور شناسی و علم کلام سیاسی و یوتوپیای ادبی و دین دیونوسی و جز آن پرداخته است.<sup>1</sup> این انتشارات بحثهای زیادی را در جرگهٔ ناقدان و تاریخ ویسان آلمانی برانگیخته است.

اما این پدیده از مرزهای اهل مدرسه فراتر میرود. در بسیاری از آفریدههای هنری معاصر آلمان، از ادبیات گرفته تا سینما، رگهای نورمانتیک به چشم می خورد. قسمهٔ داستان بی پایان نوشتهٔ میکائیل اِنده Michael Ende که نوعی افسانهٔ پریان نورمانتیک و شرح سفری جادویی دربارهٔ مناسک ابتدا Initiation است بیش از یک میلیون نسخه در آلمان به فروش رفت و اخیراً نیز فیلمی از روی آن تهیه شد. نویسنده که فرزند نقاشی سورر ثالیست است پیوند خود را با سنت رمانتیک و خوار شمردن سرمایه داری و جامعه صنعتی مدرن پنهان نمیکند.

افزون بر این، عنصر اساسی رمانتیکی در برخی از جنبشهای اجتماعی بزرگ مثل حفظ محیط زیست و صلحجویی و گروههای ضدانمی وجود دارد، جنبشهایی که نقشهٔ سیاسی آلمان را تغییر دادهاند. اشتیاق رمانتیک برای برقواری رابطهای هماهنگ میان انسان و طبیعت یکی از نیروهای محرکهٔ این جنبش ها و یکی از اصول مهم ضدیت آن ها با فرهنگ غالب است. این تحولات در آلمان غربی شدّت و حدّت بیشتری دارند، اما خاص آلمان نیستند و اغلب می توان آن ها را در بیشتر جوامع صنعتی – سرمایه داری معاصر به چشم دید. به همین سبب نعی توان سرسری از این فرضیه گذشت که رمانتیسم بیش از آنکه پدیدهٔ ناب قرن نوزدهمی باشد، جزء اساسی فرهنگ مدرن است و اهمیت آن با نزدیک تر شدن به پایان فرن بیستم فزونی می گیرد. بنابراین باید از آن عقیدهٔ سنتی فراتر برویم که رمانتیسم را گرایش ناب ادبی می داند که محدودهٔ آن شروع سالهای ۱۸۰۰ است.

اما واقعاً رمانتیسم چیست؟ پدیدهٔ رمانتیک که معمایی حل ناشدنی و هزار تویی بنبست است گویا هیچ نوع تحلیل علمی را برنتابد؛ نه فقط به این سبب که تنوع بسیار این پدیده، راه را برای فروکاستن آن به مخرجی مشترک مد میکند، بیشتر از همه به دلیل سرشت بسیار متضاد آن و از این رو که رمانتیسم محل تلاقی تضادهاست. رمانتیسم، درعین حال (یا به تناوب)، انقلابی و ضدانقلابی، جهانی و ملی، واقعگرا و خیالپرور، بیازگشتگرا Restorationist و یو توپیایی، دمکراتیک و اشرافی، جمهوری خواه و سلطنت طلب، سرخ و سفید، عرفانی و حسی و... است. این تضادها نه فقط در بطن جنبش رمانتیک به طور کلی نهفته است، اغلب در زندگی و آثار یک نویسنده و حتی یک متن نیز وجود دارد.

به نظر می رسد آسان ترین رامحل معما این باشد که یا خود واژه را حذف کنیم یا آن را دالی بدون مدلول بپنداریم. مشهور ترین نمایندهٔ این طرز فکر (که پیشینه اش به قرن نوزدهم بازمیگردد) آرتور اُ. لاوجوی Arthur O.Lovejov است که پیشنهاد کرد ناقدان از به کار بردن واژه ای که تن به چنان اغتشاشی می دهد خودداری کنند: ه کلمهٔ رمانتیک آنقدر معانی مختلف پیدا کرده است که فی نفسه دیگر هیچ معنایی ندارد و نمی تواند کار نشانه ای لفظی را انجام دهد... می ترسم یگانه نوشداروی واقعی را ننوشیم یعنی جملگی از صحبت کردن دربارهٔ رمانتیسم باز ایستیم.ه به هر رو تلاش هایی از این قبیل که می خواهند تب رمانتیک را با شکستن درجهٔ لفظی آن مداوا کنند نسبتاً حاشیه ای باقی مانده اند. بسیاری از محققان کار خود را از فرضیه های عاقلانه تری شروع می کنند: تا آتشی نباشد دودی بر نمی خیزد. اما این آتش از چه نوعی است؟

روش شتابزدهٔ دیگر برای خلاص شدن از شر تضادهای رمانتیسم ربط دادن آن با عدم انسجام و بیمایگی نویسندگان رمانتیک است. برجسته ترین نمایندهٔ ایس نموع تفسیر،کارل اشمیت Carl Schmitt، مـــوُلف کتــابی مشــهور در بــارهٔ رمــانتیسم سیـاسی است. بـهنظر اشـمیت «تسنوع آشسوبزدهٔ رمسانتیسم را مسی توان بسه اصل سادهٔ موقعیتگوایسی ذهستی به اصطلاح رمانتیسم سیاسی را می توان با نقص اخلاقی ناشی از علاقه مندی به غنا و تغزل به اصطلاح رمانتیسم سیاسی را می توان با نقص اخلاقی ناشی از علاقه مندی به غنا و تغزل توضیح داد، گرایشی که به موجب آن هر موضوعی ممکن است موقعیتی برای برانگیخته شدن علاقهٔ زیباشناختی تلقی شود. به لحاظ ماهوی برای رمانتیسم اهمیتی ندارد که آرایی که رمانتیزه می شوند مطلنت طلب یا دمکراتیک و محافظه کار یا انقلابی باشند. آنها فقط بسته به موقعیت، مقاط شروعی برای آفرینندگی نفس E90 خلاق رمانتیک هستند. اشمیت همچنین بر وانفعال» و وفقدان مردانگی» و وسرخوشی زنانهٔ نویسندگانی مثل توالیس و شطکل و آدام مولر تأکید اجتماعی و تاریخی پدیدهٔ رمانتیسم شود. <sup>7</sup> نویسندگان دیگری نیز بر وزنانه بودن» رمانتیسم می کند، اما پیش کشیدن آنچه ونقص اخلاقی» خوانده می شود نمی تواند جایگزین تبیین اجتماعی و تاریخی پدیدهٔ رمانتیسم شود. <sup>7</sup> نویسندگان دیگری نیز بر وزنانه بودن» رمانتیسم تأکید کرده اند. از جمله بنه دتو کروچه که طبیعت روح رمانتیک را وزنانه و تأثیر پذیر و احساساتی و نامنسجم و وزاچه می نامد و از این طریق تلاش می ورزد توجیهی برای برخی از تضادهای رمانتیسم فراهم کند. <sup>9</sup> ضرورتی ندارد که در مورد سخیف بودن و جنسیتگرایی چنین کفته هایی درنگ کنیم، گفته هایی که از آنها پیداست وزنانگی» را با پستی و فروپایگی فکری یکی می دانند و مدعی هستند که انسجام صفتی مندور که در مورد سخیف بودن و جنسیتگرایی چنین

در واقع، اگر نگوییم برای اکثریت، برای بسیاری از ناقدانی که به رمانتیسم میپردازند مسئلهٔ تضادهای جنبش مطرح نمی شود. آنها کل ابعاد سیاسی و فلسفی رمانتیسم را به کنار می نهند و آن را به مکتبی ادبی فرو میکاهند و سپس خصوصیات کاملاً آشکار آن را با بی مایگی بیش و کمی توصیف میکنند. نازل ترین و سخیف ترین نوع این شیوهٔ برخورد با رمانتیسم، آن را مقابل وکلاسیسیسم می نهد. به عنوان مثال در دائرة المعارف مشهور فرانسوی Larousse du xxe Siccle آمده است: ومی توان نویسندگانی را رمانتیک دانست که در آغاز قرن نوزدهم خود را از قواعد تألیف و روش کلاسیک رها کردند. رمانتیسم در فرانسه و اکنشی همیق بر ضد ادبیات کلاسیک ملی بود، درصورتی که در فرانسه و آلمان مبین بنیادهای بدوی روح خاص آنها به شمار دوران هاست؛ از نظر برخی نویسندگان، رمانتیسم نگرش روان شناختی اساسی و متعلق به همه دوران هاست؛ از نظر برخی دیگر رمانتیسم و مشوب ذاتی و این یا آن ملت است.

از سوی دیگر بسیاری از آثاری که به بررسی جنبهٔ سیاسی رمانتیسم اختصاص یافتهاند از ابعاد فرهنگی و ادبی آن غافل مانده و با تأکید انحصاری بر ابعاد محافظه کارانه و ارتجاعی و ضدانقلابی و، رک و راست، با فراموش کردن جریانها و متفکران رمانتیک انقلابی تلاش کردهاند تا تضادهای آن را حل کنند. این تفاسیر در افراطی ترین صورت خود متفکران سیاسی رمانتیک را اساساً پیشگامان نازیسم بهشمار آوردهاند. ویلیام مک گاورن در کتابی با نام پرمعنای از لوتر تاهیتلر با جدیت تمام آثار کارلایل را «اندکی بیش از مقدمهای به نازیسم و هیتلر، توصیف کرده است. چگونه مؤلفی میتواند روسو را در چنان چارچوب تحلیلی تنگی بگنجاند؟ از نظر مک گاورن آموزهٔ فاشیستی مطلقگرایی داندکی بیش از بسط و گسترش آرایی است که نخستین بار روسو آنها را ایراز کرده است. مطلقگرایی داندکی بیش از بسط و گسترش آرایی است که نخستین بار ماقبل فاشیستی اختصاص دارد نویسندگانی از قبیل لاگارد Barde و لانگین نامی به تحلیل تفکر مولو فاندر بروک Lagabeh را به آنچه «سنت سهمگین» خوانده پیوند زده است: برکوسارت و نیچه و داست. یا فریسن شترن Moeller کره این و وشنگری به سبب تفکر مولر فاندر بروک Moeller Van der Bruck و پیروانش از روشنگری به سبب تفکر برکوسارت و نیچه و داستایفسکی نام میبرد. تاریخ نویسان بصیری مانند جان باول برکهارت و نیچه و داستایفسکی نام میبرد. تاریخ نویسان بصیری مانند جان باول در عین حال زیر بیرق انقلاب (روسو) و ضدانقلاب (برک) پاگرفت، اسا این تاریخ ویسان درمین حال زیر بیرق انقلاب (روسو) و ضدانقلاب (برک) پاگرفت، اسا این تاریخ ویسان میتره ماند به جز موارد وآگاهی میهم از اجتماع» و استه در مانند که هواکنش رمانتیک» درمین حال زیر بیرق انقلاب (روسو) و ضدانقلاب (برک) پاگرفت، اما این تاریخ ویسان مخالف طیف رمانتیک را مشخص سازند.<sup>۸</sup>

آثار جالبتر که عمدتاً آلمانیاند آثاری هستند که رمانتیسم را جهانبینی Weitanschang میدانند و تلاش میکنند تا جوهر معنوی مشترک میان رمانتیسم ادبی و هنری و دینی و سیاسی را بفهمند. اغلب آنها جهانبینی رمانتیک را باتوجه به ضدیت آن با روشنگری تعریف میکنند، یعنی باتوجه به مردود شمردن عقلانیت مجرد روشنگری.

اما نویسندگان اینگونه آثار درست نمی توانند توضیح دهـند کـه چـرا رمـانتیسم در زمـان تاریخی معینی ظاهر شد و اهمیت اجتماعی آن چیست و چرا صور متضادی به خود گرفت؟

مشخصه مشترک بسیاری از رسالات غیرمارکسیستی دربارهٔ این موضوع، صرف نظر از ارجمندی جنبه های تاریخی و زبانی و تحلیلی آنها، شانه خالی کردن از تعیین جایگاه این پدیده در واقعیت سیاسی و اقتصادی است. این نقصان، فهم یا تبیین معمای رمانتیک را اگر نگوییم ناممکن دستکم دشوار می سازد. برخی از مؤلفان صاف و ساده اوضاع اجتماعی انغسمامی را به دیدهٔ اغماض می نگرند و فقط به توالی مجرد اسلوب های ادبی (کلاسیک ... رمانتیک) یا آرای فلسفی (عقلانیت ... ضدعقلانیت) توجه میکنند. مؤلفان دیگر رمانتیسم را به گونه ی سست و خارجی به این یا آن واقعیت تاریخی یا سیاسی یا اقتصادی پیوند میزنند: انقلاب فرانسه و دورهٔ بازگشت و انقلاب صنعتی. مورد نوعی عبارت است از ای. جی. جورج A.J.Coorge نویسند، کتابی باعنوانی امیدبخش تحول رمانتیسم فرانسه: تأثیر انقلاب صنعتی بر ادبیات. جررج رمانتیسم را راهی برای «کنار آمدن با آثار انقلاب صنعتی» می داند. بعنظر وی انقلاب صنعتی با تجهیز رمانتیسم به «خیالات و تصوراتی که به واقعیت نزدیکتر بود و صوری بیانی که [چون جامعای] به تن اوضاع جدید دوخته شده بود، به یکی از منابع مهم [تحول] رمانتیسم بدل گردید.ه انقلاب صنعتی همچنین کمک کرد «تا توجه به نثر جلب شود و ینابراین گذر از رمانس به رمان آسان گردد.. انقلاب صنعتی هم برای شعر و هم برای نثر صور خیال شگفت و بدیعی فراهم ساخت. سخن کو تام انقلاب صنعتی عامل بسزایی در تحول رمانتیسم فرانسوی بود. ۱۰ این تحلیل به غایت بی مایه بویی از خصومت رمانتیسم با جامعهٔ صنعتی نمی برد و روابط آنها را فقط به صورت دمدرن سازی ادبیات و نو کردن صور خیال درک میکند و لاغیر.

البته تحقیقات انتقادی غیر مارکسیستی، اعم از تاریخنگاری ادبی یا مطالعات مفصل از نویسندگان خاص و یا در بعضی موارد تحلیل جهانبینی، سهم عظیمی در افزایش آگاهی از رمانتیسم داشته است. این مطالعات برخی از خصوصیات مهمی را که در بسیاری اگرچه نه در همهٔ نویسندگان رمانتیک بهچشم میخورد کشف کرده است. اما بیهوده است آدمی در میان اینگونه تحقیقات بهدنبال رویکردی کلی بگردد که بتواند انسجام درونی این عناصر و وحدت بنیادی بقایای پراکنده و معنای اجتماعی \_ فرهنگی آن را روشن سازد.

خوبی مطالعات مارکسیستی، به رغم محدودیتها و ساده کردنها (آنها گاهی اوقات به غایت یکجانبه و گزینشی هستند)، این استکه بسیاری از آنها تو انسته اند عنصر وحدت بخش ضروری جنبش رمانتیک را در آثار مهم کشورهای شاخص اروپایی (آلمان و انگلستان و فرانسه و روسیه) درک کنند: ضدیت با سرمایه داری زیر پرچم ارزش های ماقبل سرمایه داری.

مفهوم وضدسرمایهداری رمانتیک، نخست در آثار لَوکاچ ظاهر شد، اما پیشینیهٔ آن را می توان در آثار مارکس و انگلس دربارهٔ بالزاک و کارلایل و سیسموندی و بقیه یافت. آشار مارکس و انگلس، به رغم لحن انتقادی، احترام عمیقی راکه نویسندگان مانیفست کمونیست برای این دسته از نویسندگان قائل بودند نشان می دهند؛ نویسندگانی که به رغم بهتر دانستن ایمام گذشته توانستهاند با انتقادهایشان قلب سرمایهداری را نشانه بگیرند.<sup>۱۱</sup>

برخلاف مارکس و انگلس، اغلب نویسندگان مارکسیست قرن بیستم (یا آنان که از مارکس تأثیر گرفتهاند) رمانتیسم، خاصه شاخهٔ آلمانی آن، را اساساً گرایشی ارتجاعی یا ضدانـقلابی میدانند. در فرانسه تاریخنویسی بهنام ژاک دروز Jacques Droz مـظهر ایـن نـوع نگـرش بـه رمانتیسم است. آثار برجستهٔ او دربارهٔ رمانتیسم سیاسی آلمان با دقت تمام خصوصیت کلی این پدیده (وحدت آن بهعنوان جهان بینی) و جنبهٔ ضدسرمایه داری آن را نشان می دهد. به هر تقدیر وی در نهایت جنبش رمانتیک را واکنش روشنفکران آلمان به داصول انقلاب فرانسه و فتوحات ناپلون به می داند، جنبشی که در آرزوی بازگشت تمدن قرون و سطی است و بدون تردید می توان آن را در دجرگهٔ ضدانقلاب قرار داد. سخن کوتاه، رمانتیسم مبین «آگاهی طبقات حاکم قدیمی از جطری است که آنها را تهدید میکند، تتیجهٔ این نوع برخورد آن است که هولدرلین و بوخنر و سایر رمانتیکهایی که طرفدار انقلاب فرانسه بودند از چارچوب تحلیل کنار گذاشته شوند و دورهٔ طرفداری نویسندگان و شاعران بسیاری که رمانتیک بودن آنها خدشه بردار نیست از ژاکوین ها و انقلاب به حادثهای توضیح ناپذیر بدل گردد. ژاک دروز به فریدریش شلگل اشاره میکند و می نویسندگان و شاعران بسیاری که رمانتیک بودن آنها خدشه بردار نیست از ژاکوین ها و انقلاب به حادثهای توضیح ناپذیر بدل گردد. ژاک دروز به فریدریش شلگل اشاره میکند و می نویسد که دبه دشواری می توان توضیح داد که چگونه وی از جمهوری طلبی دست شست و محافظه کار شد، وی در پایان (با استفاده از نظریهٔ کارل اشمیت که در جای دیگر کتابش میداند.<sup>۱۹</sup>

لوکاچ خود یکی از آن مؤلفان مارکسیستی است که بینش ضدسرمایهداری رمانتیک را اساساً جریانی ارتجاعی می داند که به سوی راست و فاشیسم روان است. به هر رو، وی را باید ارج نهاد، زیراکه این مفهوم را ابداع کرد و کل صور تفکری را شناسایی کرد که با الهام از گذشتهٔ ماقبل مرمایهداری از جامعهٔ بورژوایی انتقاد کردهاند. او قادر شد تا خصلت متضاد این پدیده را بشناصد، هرچند تأکید کرد که رمانتیسم به آسانی به ارتجاع می پیوند تا به چپ و انقلاب.<sup>۱۲</sup> دست آخر، حداقل در برخی از آثار وی، مثل نوشته هایش دربارهٔ بالزاک در سالهای مارکس و انگلس که می توان تحلیل هایی عمیق و ظریف یافت (لوکاچ در این آثار از نوشته های مارکس و انگلس که نام بردیم الهام گرفته است). در این نوشته ها، وی تأکید میکند که نفرت مؤلف کمدی انسانی از سرمایهداری و عصیان رمانتیک او برضد قدرت پول، منابع اصلی بصیرتهای واقعگرایی او بردند.<sup>۱۴</sup>

بالزاک حقیقاً کانون بحث های مارکسیست ها دربارهٔ مسئلهٔ رمانتیسم بوده است. انگلس در نامهٔ مشهور خویش به دوشیزه هارکنس، بالزاک را می ستاید، زیرا در آثار وی به رغم تعصب های سیاسیش، یعنی مىلطنت طلبی، «رئالیسم پیروز» شده است.<sup>۱۹</sup> به پیروی از تذکار مسردستی انگلس تحقیقات گستردهای متعصبانه و کورکورانه انجام گرفتند و «پیروزی رئالیسم» به کلیشهٔ اصلی مطالعات مارکسیستی متعدد دربارهٔ بالزاک بدل شده است. نویسندگان دیگر برای نشان دادن عدم تناقض رثالیسم انتقادی بالزاک با جهان بینی وی این چهارچوب تحلیلی را مورد چند و چون قرار دادند. متأسفانه راءحل آنها براین استدلال متکی است که ایدتولوژی سیاسی بالزاک خصلت ومترقی، و ودموکراتیک، و حتی وچپی، داشته است. بهعنوان مثال تراریخنگار چک یان اً. فیشر Jan O.Fischer نویسندهٔ کتابی عالی دربارهٔ رئالیسم رسانتیک کـه در مـورد سرشت دوگانهٔ ضدسرمایهداری رمانتیک (گاهی چشم به گذشته میدوزد و گاهی به آینده) حساس و بینا بوده و نکات مهمی را یادآوری کرده است، بیهوده میکوشد اثبات کند که سلطنت طلبی بالزاک ددر عمل دمکراتیک، و دمحتوای واقعی، آن دمکراسی بوده است. استدلال وی چندان قانعکننده نیست: هدف بالزاک دخوشبختی مردمه و ملت بوده و وی بیا دعبوام و نیازهای اجتماعی آنان همدلی نشان داده است. در واقع این خصوصیتها را نوعاً هر سلطنت طلبی دارد، زیرا آنان پادشاه را پدر ملت می پندارند. این خصوصیت ها را به هیچ وجه نمی توان به بینش دمکراتیک نسبت داد. ۱۱ می توان رو یکرد مشابهی در برخی از نوشته های پیر باربریس Piere Barberis یکی از بهترین ناقدان مارکسیست معاصر فرانسه یافت. وی در یکی از مقالههایش میگوید که می توان در آشار بالزاک، خناصه در آشار دوران جنوانس وی، نبوعی درمانتیسم چپگراه مشاهده کرد که دپرومته ای، است و ملهم از دکیش پیشرفت، است. ۱۸ لوکاچ خود نیز مدعی است که بالزاک دهنرمند ترقیخواه بزرگیه بوده است اما این نکته را باز می شناسد که نویسندهٔ «اَرزوهای برباد رفته» به سبب ضدیت رمانتیک و «نومیدانه» با سرمایه داری رئالیست بوده است و نه بر رغم آن.

به نظر ما گفتهٔ لوکاچ می تواند راه را برای تغسیر کافی و مناسب بالزاک و بسیاری از نویسندگان ضدسرمایه داری رمانتیک بازکند. سلامت انتقادی آنان از هیچ رو با اید تولوژی وار تجاعی، و گذشته گرا و سلطنت طلب یا توری Tory آنان در تضاد نیست. بیهوده و بی فایده است که قبای فضائل ناموجود ددمکراتیک، و ه ترقی، را به تن آنان بپوشانیم. از آنجا که آنها چشمانشان را به گذشته دو ختند توانستند با آن همه تیزبینی و رئالیسم از حال حاضر انتقاد کنند. البته مثل یو توپیایی ها و انقلابی ها می توان با توجه به آینده از حال حاضر انتقاد کنیم. اگر گمان کنیم که فقط از چشمانداز ه ترقیخواهی، می توانیم از واقعیت اجتماعی حاضر انتقاد کنیم تعصب ورزیده ایم، تعصبی که میراث روشنگری است.

افزون براین، به نظر ما چنین می رسد که خود مقولهٔ «رثالیسم» سست تر از آن است که بتواند قدرت آثار ضدسرمایه داری رمانتیک را بیان کند. یگانه ملاک بسیاری از مارکسیت ها آن است که اثر ادبی یا هنری (باید) «رثالیست» یا «غیررث الیست» باشد و مناقشات ملانقطی بسیاری درگوفته است تا ورئالیسم سوسیالیستی، و ورئالیسم انتقادی، و ورئالیسم بدون مرزه را با هم مقایسه کنند. بسیاری از آفرید،های رمانتیک و نورمانتیک عمداً غیر رئالیستی هستند: خیالی و شبهافسانه پریان و جادویی و رؤیایی و اخیراً سوررئالیستی. اما این امر به هیچ وجه از اهمیت و مناسبت آنها نمیکاهد، آنها هم نقد سرمایه داری هستند و هم رؤیای جهان دیگر که تفاوت ماهوی با جامعهٔ بورژوایی دارد. شاید مفید باشد که مقولهٔ جدید وغیر رئالیسم انتقادی، را ابداع کنیم تا بتوانیم خلق جهانی را نشان دهیم که خیالی و آرمانی و یو توپیایی و رؤیایی است و ضدواقعیت غیرانسانی جامعهٔ سرمایه داری صنعتی تیره و تار و بیروح است. و غیرر ثالیسم انتقادی، را ابداع ضدواقعیت غیرانسانی جامعهٔ سرمایه داری صنعتی تیره و تار و بیروح است. وغیرر ثالیسم اعتراض به نظم موجود است. نه فقط شاعران و نویسندگانی مثل نُوالیس و هوفمان بلکه یو توپیاییها و انقلابی هایی مثل فوریه و ویلیام موریس به سبب خصلت وغیرر ثالیسم انتقادی آثار شان، است که بعدی اساسی به جهان بینی ضد سرمایه داری رس به میب خصلت و غیرر ثالیسم انتقادی

می توان تحلیل های مشابهی را در برخی از آثار لوکاچ و شاگردان مجاری او (فرنس فهر Ferenc Feher و گثورگی مارکوس György Marcus) و سایر ناقدانی که تحت تأثیر رویکرد لوکاچ قرار گرفته اند (نورمن رودیش Norman Rudich و پل برینز Paul Breines واندرو اراتو Andrew Arato و آدلفو مانچز و سکوئز Adolfo Sanchez Vazquez) و همچنین در چندین اثر هربرت مارکوزه و امریکایی هایی که تحت تأثیر او قرار گرفته اند (جک زیپز Jack Zipes) یافت. خارج از این سنت فرهنگی که بیشتر خاص آلمانی هاست، درمیان مارکسیستهای انگلیسی است که ما بعیرانه ترین مطالعات را در مورد جهان بینی فندسر مایه داری رمانتیک می بایم: ای. پی تامپسون B.P.Thompson و ریموند ویلیامز (که در حوزهٔ فرهنگی انگلیسی – امریکایی تحقیق کرده اند) و همچنین اریک هایزباوم (که جنبش رمانتیک در نیمهٔ اول قرن نوزدهم را

بررمنی کرده است).

تحقیقات ریموند ویلیامز خاصه دارای اهمیت است. کتاب درخشان او فرهنگ و جامعه (۱۹۵۸) نخستین ارزیابی انتقادی کل سنت ضدسرمایه داری رمانتیک، از برک و کابه گرفته تا کارلایل، از بلیک وشلی گرفته تا دیکنز، از راسکین و ویلیام موریس گرفته تا تی. اس. الیوت، از دیدگاه سوسیالیستی است. ویلیامز ضمن شناسایی نقائص بینش رمانتیک در مسورد جامعهٔ مدرن، جنبه های عثبت دفاع آن را از هنر و فرهنگ می متاید که تجسم دبرخی ارزش ها و قابلیت ها و توانایی های انسانی است که گویا تحول جامعه به سوی تمدن صنعتی آن ها را تهدید و حتی نابود میکنده و از مبارزهٔ آن برای درسیدن به نوعی از کنش و تجربهٔ انسانی که گویی پیشرفت جامعه به طور فزاینده به انکار آن می پردازده دفاع میکند. ویلیام موریس امکان بسیج این سنت را برای سوسیالیسم نشان داده است؟کسی که توانست ارزش های را تهدید با جنبش سازمان یافتهٔ طبقه کارگر پیوند زند.<sup>۳</sup>

در اروپای شرقی مطالعات در مورد رمانتیسم کم نیست اما تعداد اندکی از آنها خارج از دایرهٔ رسمی متعصبانه قرار میگیرند. با این همه گاهی در آنها تحلیلهای خوبی دیده میشود، از آن جمله میتوان به مطالعات یان آ. فیشر در پراگ و کلاوسترگر Clous Träger در آلمانشرقی اشاره کرد. دست آخر در فرانسه پیر باربریس مهمترین ناقدی است که رمانتیسم را از دیدگاه «بازِ» مارکسیستی بررسی کرده است.

بسیاری از مطالعاتی که ذکر شد دامنهٔ محدودی دارند: آنها دربارهٔ نویسنده یا کشور یا دورهٔ تاریخی خاصی (عموماً آغاز قرن نوزدهم) هستند و اساساً جنبههای ادبی و هنری این پدیده را مورد بررسی قرار دادهاند و دست آخر دربارهٔ پایهٔ اجتماعی آن حرف چندانی نگفتهاند. به نظر میرسد جایی خالی وجود دارد که باید پر شود. تا آنجا که می دانیم هیچ جا تلاش نشده است که تحلیلی کلی از دیدگاه مارکسیستی از رمانتیسم به عنوان جهان بینی، باتوجه به گسترهٔ کامل تاریخی و بنیادهای جامعه شناختی آن، به دست داده شود.

ما در ادامه تلاش خواهیم کرد تا رمانتیسم را به عنوان جهان بینی تعریف کنیم، یعنی به عنوان ساختار ذهنی جمعی که خاص گروهای اجتماعی مشخصی است. این ساختار ذهنی ممکن است در حوزهای گوناگون و متعدد فرهنگ تجسم یابد: در ادبیات و سایر هنرها، در فلسفه و علم کلام، در تفکر سیاسی و اقتصادی و حقوقی، در جامعه شناسی و تاریخ و جز آن. درنتیجه تعریفی که ما پیشنهاد خواهیم کرد نه به هنر و ادبیات محدود است نه به دورهای تاریخی که در آن جنبش هایی هنری که درمانتیک، نامیده می شوند، تحول یافتند. ما نه فقط امثال بایرون و وینیی Vigny و توالیس را در ادبیات، بلکه همچنین به عنوان مشال سیسموندی را در نظریهٔ اقتصادی و شلایرماخر را در علم کلام و ادموند برک و پردودن و هربرت مارکوزه را در فلسفه سیاسی وزیمل و تونیز و ماکس وبر را در جامعهشناسی، رمانتیک یا حداقال دارای گرایش رمانتیک میدانیم.<sup>11</sup>

برداشت مدرن از جهان بینی را جامعه شناس فرهنگ لوسین گلدمن به بهترین وجه ارائه کرده است. وی سنتی کهن در تفکر آلمانی (خاصه تفکر ویلهلم دیلتای) را بسط داده و به مرتبه ای والاتر ارتقا داده است. به هر تقدیر، به رغم این واقعیت که وی اساساً به جهان بینی های دوران مدرن پرداخته و به تفصیل برخی از مهم ترین آن ها راکشف کرده است، رمانتیسم از جملهٔ آن ها نیست. اگر ما جهان بینی هایی را که وی تحلیل کرده است به ترتیب تاریخی بر شماریم .. جهان بینی تراژیک در صور ژانسنیست و کانتی آن و جهان بینی عقلانی در شکل و شمایل و ساختگرایی <sup>۱۲</sup> \_ متوجه خواهیم شد که خاصه در قرن نوزدهم جایی خالی به چشم می خورد. زیراکمتر کسی می تواند ادعاکند که تفکر دیالکتیکی و پوزیتوسیم که ادامهٔ گرایش عقلانی است پگانه جهان بینی های مسلط این دوره هستند. حداقل یک جهان بینی فراموش شده، به راستی بهان بینی فراموش شده این دوره مستند. حداقل یک جهان بینی فراموش شده، به راستی به به به بینی می تواند ادعاکند که تفکر دیالکتیکی و پوزیتوسیم که ادامهٔ گرایش عقلانی است بهان بینی فراموش شده، به راست. حداقل یک جهان بینی فراموش شده، به راستی به دوان بینی هداری رمانتیک است. اکنون ما تلاش خواهیم کرد که تحلیلی مقدانی از آن

از آنجا که موضوع مورد نظر ما جهان بینی تاریخی است که در زمانی مشخص جای دارد و گرایش عام ذهن بشری نیست، باید نخست حدود و ثغور بوههٔ تاریخیی را که رمانتیسم در آن تجلی کرد معین کنیم. ما باید درمورد ریشه یا تکوین رمانتیسم این فرضیه را که معتقد است هرمانتیسم محصول سرخوردگی از وعدمهای برآورده نشدهٔ انقلاب بورژوایی ۱۷۸۹ است و یا وسلسله پرسشها و پاسخهایی است درمورد جامعهٔ بعداز انقلاب» " به تهام نارسا بودن رد کنیم. برطبق این برداشت رمانتیسم، به عنوان ساختاری ذهنی، قبل از انقلاب فرانسه وجود نداشته و سرخوردگی ناشی از به قدرت رسیدن کامل بورژوازی آن را به وجود آورده است. از این دیدگاه تغییر در سطح سیاسی اسباب رشد سریع افکار رمانتیک شد. به هر تقدیر از نظر ما این پدیده را باید پاسخی به تغییری آهسته تر و عمیق تر دانست که در سطح سیاسی – اقتصادی رخ داد: ظهور مرمایه داری. این فرضیه ما را به آنجا میکشاند تا تجلی رمانتیسم را قبل از ساختیابی آن در شویم، زیرا که جریان تحول ساختارهای اقتصادی سرمایه داری کامل از ساختیابی آن در مطح اقتصادی به وقوع پیوست. در واقعیت ما به یقین می توانیم به برخی عناصر فرهنگی اشاره کنیم که کاملاً پیش از انقلاب وجود داشتند و با برداشت ما از رمانتیسم سازگارند. پیر باربریس خط سیری را نشان می دهد که از انتقادهای اجتماعی لابرویر La Bruyère و فنلون Fénelon و سن سیمون در پایان قرن هفدهم آغاز می شود و به رمانتیسم می رسد. ۲۲ به هو تقدیر در اینجا ما فقط می توانیم از پیشگ امان صحبت كنيم، زيرا نويسندگاني كه نيام بيرديم بيه لحياظ زمياني بيه هيچوجه نيمي توانسيتند رویکردهای کامل رمانتیک را تدوین کنند. شروع واقعی رمانتیسم را می توان در نیمه دوّم قرن هجدم نشان داد که هم واکنشی برضد روشنگری بود و هم به شیومای پیچیده با آن درآمیخته بود. بسیاری از بارزترین تجلیات رمانتیسم در حال ظهور ــبهویژه روسو در فرانسه و نهضت خیزش و طوفان Sturm and Drang در آلمان \_ به هیچ وجه دیدگاه روشنگری را کاملاً نفی نکردند. برعکس بسیاری از رمانتیکهای قرن هجدهم نه فقط از نقد فرهنگی گستردهای که فلاسفهٔ روشنگری به شیو ای عقلانی آغاز کرده بودند روی برنگرداندند، بلکه می توان مشاهد کرد که آن راکسترش دادند و در قالبی نو بر عرض و طول آن افزودند. بنابراین به عنوان مثال به اعتراضاتی که روشنگری در پرتو عقل بر امتیازات اشرافی کرده بود و به نفرت از ذهنیت بورژوایی و روابط اجتماعی سرمایهداری که بهطور فزایندهای درحال رشد بود. افزوده شد. در این دوره ما اغلب شاهد اختلاط جنبشهای کلاسیک روشنگری با چیزی کاملاً نو و متفاوت هستیم که بـعداً رمانتیسم نامیده شد. در مواردی این دو عنصر به شکل وحدت تضادها کنار هم قرار نگرفته بودند بلکه رمانتیسم نشان نوعی رادیکال شدن از درون هستهٔ روشنگری بهشمار میرفت. این نحوة برخورد به رمانتیسم اولیه کاملاً روشن میسازد که رمانتیسم بهطور کلی نمیتواند برابـر نهاد روشنگری محسوب شود. همانطور که خواهیم دید حداقل یکی از شاخههای رمانتیسم وارت روشنگری است و برخی شاخههای دیگر (بهطور کلی صور انقلابی / یوتوپیایی) **ییوندهای مهمی با آن دارند.<sup>۲۵</sup>** 

درمورد «پایان های» اعلام شدهٔ رمانتیسم باید گفت که هیچ یک از تاریخ هایی که برای نقطهٔ اختتام آن معین شده است، طبق برداشت ما صحیح نیست؛ نه ۱۸۴۸ شاهد ناپدید شدن و یا حتی به کنار رفتن آن است، نه آغاز قرن حاضر. آنچه درمورد جهان بینی ضدسر مایه داری رمانتیک به طور عام صدق می کند درمورد بیان های هنری آن به طور خاص نیز درست است. اگرچه جنبش های هنری قرن بیستم را با عنوان رمانتیک نمی خوانند، گرایش های مهمی از قبیل اکسپر سیونیسم و سورر تالیسم با روح رمانتیک سخت گره خوردماند. اگر فرضیهٔ ما زکه جهان بینی رمانتیک به طور ماهوی و اکنشی برضد اوضاع زندگی در جامعهٔ سرمایه داری است \_ موجه باشد، نتیجه میگیریم که بینش رمانتیک تا زمانی که سرمایهداری وجود داشته باشد به بقای خود ادامه خواهد داد. اگرچه سرمایهداری از زمان آغاز خود دچار تغییرات بسیاری شده است اما خصوصیتهای ماهوی آن دست نخورده باقی مانده است، خصوصیاتی که عصیان اولیهٔ رمانتیک را سبب شدند. بهنظر ماکس میلنر Max Miner نخستین موج رمانتیک همچنان نکتههایی به ما میگوید، زیرا وبحران تمدن که با تکوین و تحول سرمایهداری صنعتی همراه بود هنوز حل نشده است.ه<sup>۲۰</sup> همان طور که قبلاً گفته شد غیرممکن است که برخی از مهم ترین پدیدههای اجتماعی -فرهنگی ایام اخیر را بدون مراجعه به جهان بینی ضدسرمایه داری رمانتیک فهمید.<sup>۲۷</sup>

ما در ادامه تلاش خواهیم کرد تا این جهانبینی را به شکل تحلیلی تعریف کنیم. این تعریف را به شکل مضامینی ارائه میکنیم که ارتباط منطقی با یکدیگر داشته و در چنان سطحی عمومیت یافته باشند که به ما اجازه دهند تا تمامی تجلیات گوناگون رسانتیسم را در دوردای تاریخی که متذکر شدیم گرد آوریم. نخستین عنصر، سرچشمهٔ بقیه است و آنهما کمالاً بـه آن وابستهاند. بنیان جهان،ینی رمانتیک خصومت با واقعبت حال حاضر است؛ رد ایس واقسعیت تقریباً کل آن را شامل میشود و با عواطفی تند همراه است. دیدگاه شدیداً انتقادی در مورد هماینجا و هماکنون بقیهٔ عناصر دیدگاه رمانتیک را معین میکند. درگذشته رمانتیسم با مضامینی که بهشیوهای مجرد و غیر زمانمند ارائه می شد تعریف میگردید، بدون اینکه آگاه باشند که آنچه معنوی ترین و متفکرانه ترین ابعاد آن به نظر می رسد به شدّت با زمان پیوند خورده است. رمانتیسم از عصیان برضد حال حاضر تاریخی و انضمامی سرچشمه گرفته است. در لغتنامهٔ برادران گریم Romantisch به لحاظی چنین تعریف شده است: درمانتیسم در قیاس بنا جهنان مینذل... به جهان شعر تطلق دارد.ه و شانو بریان و موسه Musset غنای جوشان دل را با دیوچی، چندش آور جهان واقعی اطراف آن مقایسه میکنند. ۲۰ برطبق فرمول بندی لوکاچ در نظریهٔ رمان «رمانتيسمٍ پندار زدايي، Romanticism of disillusionment مشخصة فقدان هماهنگي واقعيت با روح است و در آن دروح فراختر و گستردهتر از هر تقدیری است که زندگی بتواند به آن عطا کند.ه۲۰ بالزاک چندین اثر گردهمآورد و در سال ۱۸۳۰ منتشر کرد (از جمله سرخ و سیاه نوشتهٔ استاندال) و نام آنها را «مکتب افسون زدایی» School of disenchantmentگذاشت. این واژه در واقع می تواند به کل دیدگاه رمانتیک اطلاق شود. با توجه به آنچه در فرانسه «Le Siécie» (ب. اصطلاح بیماری قرن «Mai du Siácle» توجه کنید) و در انگلستان و آلمان تمدن «Civilization» (در برابر فرهنگ «Culture») نامید، میشود، میتوان گفت که واقعیت مدرن «افسون زدایس»

میکند. اگر از نظر ماکس وبر سرمایهداری مبین وافسون زدایی از جهان است، تیک Tieck رمانتیسم را دشب افسونزده در پرتو ماه میداند. بنابراین جنبهٔ مهمی از رمانتیسم عبارت است از ب*ازافسون* کردن جهان به میانجی تخیّل.

افزون بر این، احساسات رمانتیک کمابیش خودآگاه و ناخودآگاه در واقعیت حال حاضر خصوصیت اساسی سرمایهداری مدرن را درمی یابد. به عبارت دیگر، آنچه رد سی شود حال حاضر به شکل مجرد نیست بلکه حال حاضر خاص سرمایهداری است، سرمایهداریی که بـ۱ توجه به مهمترین خصوصیاتش مورد توجه رمانتیسم است. اگرچه در رمانتیسم گاهیوقت. ها اگاهی از استثمار یک طبقه به دست طبقهای دیگر به چشم میخورد (به عنوان مشال در شخصیتی که وینیی در کتاب Chatterton به نام جان بن صاحب صنعت آفریده است) چنین اگاهیی به هیچوجه همیشه در رمانتیسم دینده نسمیشود. تمنامی جرینانهای متفاوت ضند سرمایهداری رمانتیک به نحوی از انحا نشان عصیانی هستند بر ضد آن خصائص سرمایهداری که طبقات اجتماعی جملگی آثار منفی آن را به تمامی احساس میکنند و نکبت آن در همه جای جامعهٔ سرمایهداری احساس میشود. آنچه اهمیت دارد فتور و ضعف مطلقی است که گریبان همه را در جامعهٔ مبتنی بر ارزش مبادله و پول و بازار گرفته است بمنی پدیدهٔ شمی،وارگی Reification . به موازات شيءوارگي عام، گسستگي اجتماعي و انزواي افراطي فرد در جامعه نيز پیش می رود. زیراکه جامعهای که بر پول و رقابت مبتنی است افراد را به مونادهای خودپرستی مبدل میکند که اساساً یا خصم یکدیگرند یا بیاعتنا به هم. ۲۰ نگرش ضدسرمایه داری رمانتیک به ویژه بر ضد چنین نشان هایی عصیان میکند ... تمامی بافت جامعه تحت شدیدترین سرکوبها قرار دارد.

احساس باختن به این عصیان مربوط است. در جهان مدرن هم فرد و هم انسان بهطور کلی احساس میکند چیز ارزشمندی را باخته است. مشخصهٔ بینش رمانتیک این باور دردآلود است که واقعیت حاضر فاقد برخی ارزشهای اساسی انسانی است، ارزشهایی که دبیگانه، شدهاند.

آدمیان در حال حاضر تحت تأثیر بیگانگی شدید احساس میکنند تبعید شدهاند. شلگل در تعریف احساس رمانتیک میگوید: دروح در زیر بیدبُنانِ گریان تبعید است.، روح که جایگاه معنویت در انسان است در هماکنون و هماینجا زندگی میکند به دور از خانه و کاشانهٔ پدری واقعیاش. از نظر آرنولد هاوزر «احساس بیخانمانی و انزوا، احساس اصلی، رمانتیکهای اوائل قرن نوزدهم بود. <sup>۲۲</sup> والتر بنیامین -که جهان بینی رمانتیک خمیر مایهٔ احساسات و ادراکاتش را تشکیل میداد - در شیفتگی رمانتیکهای آلمان به رؤیا نشان سدهایی را می دید که در زندگی واقعى دمانع بازگشت روح به خانهٔ مادرى،اند.\*\*

روح رمانتیک در آرزوی بازگشت به خانه می سوزد و به راستی همین نوستالژیا برای آنچه از کف رفته است جوهر بینش ضد سرمایه داری رمانتیک را تشکیل می دهد. مشخصات تعیین کنندهٔ این گذشته تفاوت آن با حال حاضر است. آن دوره، دوره ای بود که بیگانگی های حال حاضر هنوز به وجود نیامده بودند. از آنجا که این بیگانگی ها از سرمایه داری مدّنظر رمانتیک ها سرچشمه میگیرند، موضوع نوستالژیا گذشتهٔ ماقبل سرمایه داری یا حداقل جامعه ای است که در آن نظام سرمایه داری کمتر از حال حاضر تحول یافته بود. بنابراین نوستالژیا برای گذشته همان طور که مارکس در مورد رمانتیک های انگلیسی متذکر شده با نقد از سرمایه داری دکشته، پیونده خورده است. <sup>۳۳</sup> گذشته ای کام می میذکر شده با نقد از سرمایه داری دکاملاً افسانه ای یا پیونده خورده است. <sup>۳۳</sup> گذشته ای که موضوع نوستالژیاست ممکن است کاملاً افسانه ای یا آسطوره ای باشد مثل عدن Eden یا عصر طلایی یا آتلانتیس گمشده. در موارد بسیاری نیز آن نشانه های منفی سرمایه داری وجود ندارند یا بسیار کم دنگند اختیار می کند و آن را به یوتوپیا آن نشانه های منفی سرمایه داری وجود ندارند یا بسیار کم دنگذار می کند و آن را به یوتوپیا مبدل می سازد و به تجسم آرزوه ای رمانتیک تبدیل می کند. همین نکته پارادوکس ظاهری بینش رمانتیک را توضیح می دهد، یعنی جهنگیری رمانتیک به سوی گذشته میه تماوی برای داری بیش رمانتیک را توضیح می دهد، یعنی جهنگیری رمانتیک به سوی گذشته میه تیم و آن را به یوتوپیا معدل می سازد و به تجسم آرزوه ای رمانتیک تبدیل می کند. همین نکته پارادوکس ظاهری بیش رمانتیک را توضیح می دهد، یعنی جهنگیری رمانتیک به سوی گذشته میه تمایر و آن را به یوتوپیا رمانتیک را توضیح می دهد، یعنی جهنگیری در مانتیک به سوی گذشته مارد در نوستالژیا برای دورهٔ

در واژهٔ «رمانتیک»، آنچنان که در آغاز جنبشی که مصداق این نام بود، فهمیده می شد اشاره ای به گذشته ای خاص وجود دارد: قرون و معلی، که از نظر فریدریش شلگل «دورهٔ پهلوانان و عشق و افسانهٔ پریان و خالق پدیده و حتی نام رمانتیسم بود. «<sup>۲۵</sup> یکی از اصلی ترین ریشه های واژهٔ رمانتیک، رمانس Romance درباری قرون و سطاست. اما نگرش ضد سرمایه داری رمانتیک مدّنظر ما علاوه بر قرون و سطی به گذشته های بسیاری چشم دوخته است. جوامع ابتدایس و یونان کهن و رنسانس انگلیس و رژیم کهن فرانسه، جملگی میانجی این جهان بینی بوده اند. انتخاب و حتی فزون تر نفسیر گذشته موردنظر براساس گرایش های رمانتیک متفاوت صورت گرفت. (ما در بخش بعد می کوشیم به طرح نوع شناسی گرایش های متفاوت بردازیم.)

نوستالژیا برای فردوس گمشده اغلب با جستجو برای آنچه گمشده و از کف رفته است همراه است. اغلب متوجه شدهاند که درون رمانتیسم اصل فعالی نهفته است که صور بسیاری بهخود میگیرد: ناآرامی و پرسشگری و صیرورت مدام و جستجو و مبارزه. بهطور کلی دومین بُعد رمانتیسم عبارت است از واکنشی فعال و کوششی برای کشف یا خلق فردوس گمشده. (به هر تقدیر رمانتیسمی واعتزالی، Resigned نیز وجود دارد که ما در بخش آینده در موردش بحث خواهیم کرد.) از نظر لوکاچ جوان وعصر طلایی، رمانتیکها نه فقط به گذشته متعلق است. بلکه وهدف نیز هست و وظیفهٔ هر فرد رسیدن به آن است. وگلِ آبی، است. "ه"

به هر رو، این جستجو می تواند به انحای مختلف صورت پذیرد: در خیال یا در واقعیت و وصل کامل می تواند در زمان حال میسر شود یا در آینده. یک گرایش مهم رمانتیسم تلاش میکند تا با تغزلی و هنری کردن زمان حاضر، بهشت را هم اکنون در خیال از نو خلق کند. به عنوان مثال از نظر نُوالیس وجهان از رهگذرِ شدت بخشیدن به واقعیت مبتذل و عادی باید رمانتیزه شود.ه<sup>۷۷</sup> به طور کلی تر باید خلاقیت هنری رمانتیک را در همین پرتو مشاهده کرد یعنی نوعی فرافکنی یو توپیایی، که در زمان حاضر به میانجی تخیل تحقق می باید. گرایش دوم در صدد است که فردوس را مجدداً در حال حاضر به میانجی تخیل تحقق می باید. گرایش دوم در صدد کشورهای وغریبیه، کشورهایی که در خارج از واقعیت سرمایداری قرار دارند، با سفر به وجایی دیگره که گذشته ای بدوی تر را در حال حاضر عرضه میکند. بنابراین استراتژی و غریبگرایی، دیگره که گذشته ای بدوی تر را در حال حاضر عرضه میکند. بنابراین استراتژی و غریبگرایی، دیگره که گذشته ای بدوی تر را در حال حاضر عرضه میکند. بنابراین استراتژی و غریبگرایی، دیگره که گذشته ای بدوی تر را در حال حاضر عرضه میکند. بنابراین استراتژی و می به در این دیگره که گذشته در مکان است.

اما گرایش سومی نیز وجود دارد که دو گرایش قبلی را خیالی یا حداقل رامحل های ناقص میداند. این گرایش میخواهد فردوس را در آینده واقعی از نو بسازد. در این دیدگاه \_که به عنوان مثال والتر بنیامین و هربرت مارکوزه در آن شریک بودند \_ خاطرة گذشته در خدمت مبارزه برای آینده درمی آید. شعر مشهور بلیک این معنی را با قدرتی تمام بیان میکند. شاعر نخست در بحر قداستی فرو می رود که ددر ایامی کهن قبل از آنکه بر تپه های انگلستان وآسباب های شیطانی ظلمانی و بروید زمانی در آنجا متجلی شده بوده بعد درخواست سلاح میکند و اعلام می دارد: بسازیم / در سر / و نه شمشیرم در دست آرام خواهد گرفت / تما که اورشلیم را دوباره بسازیم / در سرزمین سبز و خوم انگلیسه<sup>74</sup> در این نوع رمانتیسم هدف ساختن اورشلیمی جدید در آینده است.

احساس باختن در سرمایهداری معاصر و نوستالژیا برای آنچه از کف رفته و در گذشتهٔ ماقبل سرمایهداری وجود داشته و جستجو در حال حاضر و آینده برای آنچه از دست رفته است اجزای اصلی جهان بینیی هستند که ما در حال کشف آنیم. اما چه چیزی واقعاً از دست رفته است؟ تا بهحال در بارهٔ محتوای بیگانگی و نوستالژیا و جستجو سؤالی مطرح نشده است. بهعبارت دیگر

Blue Flower a مظهر زيبايي نزد رمانتيكاها.

ارزش های مثبت جهان بینی ضد سرمایه داری رمانتیک چیستند؟ آن ها مجموعه ای از ارزش های کیفی \_اخلاقی و اجتماعی و فرهنگی \_ هستند که در برابر عقلاتیت تجاری ارزش مبادله قرار دارند. به عقیدهٔ ما آن ها گرد دو قطب مخالف اما نه متضاد جمع شده اند. نخستین ارزش از ارزش های اصلی، اگر چه اغلب همچون چیزی از کف رفته احساس می شود، در حقیقت به لحاظ تاریخی دستاورد جدیدی است یا حداقل تحولی است که در عصر مدرن به بار کامل نشسته است. منظور ما ذهنیت فردی e همچنین آزاد شدن توانایی های خیال پردازی آن است.

در واقع تحول این ذهن فردی با تاریخ و وماقبل تاریخ و سرمایه داری پیوند مستقیم دارد: فرد ومنزوی آفریدهٔ سرمایه داری است و با تحول آن نیز متحول می شود. به هر تقدیر این پدیده منشأ تضادی عمیق در جامعهٔ سرمایه داری است. زیرا همین فردی که سرمایه داری آن را آفریده است باید در کمال درماندگی در چهارچوب تضیبقات سرمایه داری زندگی کند و همین امر منجر به عصیان او بر ضد آن می شود. سرمایه داری از فرد مستقل می طلبد که عملکردهای معین اجتماعی \_افتصادی داشته باشد. اما هنگامی که این فرد خود را به ذهنیتی کامل بدل می سازد و شروع به کشف جهان درونی احساسات خود می کند با نظامی در تضاد می افتد که مسرمایه داری محاسبات کمی و یکسان کردن همه چیز است. هنگامی که ذهنیت فردی می خواهد آزادانه از قدرت خیال پردازی خود استفاده کند با مکانی کی شدن و ابتذال جهانی رو به رومی شو دکه سرمایه داری آن را خلق کرده است. رمانتیسم نمایانگر عصیان ذهنیت سرکوب شده و دستکاری شده و معیوب و بیانگر وجادوی» تخیلی است که از جهان می میده و دستکاری شده و معیوب

ارزش دیگر این جهان بینی که به شکل دیالکتیکی با ارزش اول در تضاد است، وحدت یا کلیت است: وحدت خود soff با دو کلیت فراگیر دیگر – جهان طبیعت از یک سو و اجتماع انسانی از سوی دیگر. در حالی که نخستین ارزش بر سویهٔ فردی و حتی فردگرایانهٔ جنبش دلالت میکند، ارزش دوم بر سویهٔ فرا فردی یا جمعی آن اشارت دارد. نخستین ارزش، به رغم اینکه گونهای نوستالژیاست، در واقعیت پدیدهای مدرن است. دومین ارزش، نشان بازگشتی حقیقی است. برای رمانتیکهایی که به آینده چشم دوختهاند، مسئلهٔ بازگشت صاف و ساده به گذشته مطرح نیست، بلکه بازآفرینی وحدت گذشته در مرتبهای والاتر در آینده اهمیت دارد.

هر دو شکل اشتیاق نوستالژیک برای وحدت، خاصه در برابر وضع موجودِ سرمیایهداری تعریف میشوند. آرنولد هاوزر به درستی تأکید میکند که میل و آرزوی رمانتیک ها برای طبیعت «بدون انزوای شهر از روستا معنی نداشت.»\*\* اصل سرمایهداریِ استثمار طبیعت و تسلط بر آن بهطور مطلق با خواست رمانتیک برای وحدت و هماهنگی انسان در جهان مغایرت دارد. وسوسهٔ خلق مجدد اجتماع بشری به انحای مختلف بروز میکند: جامعهای که در آن ارتباط یا دیگران بهطور حقیقی ممکن است، یا اجتماعی که در آن بتوان در کل ارگانیک دقوم، VOlk شرکت جست. این نوع جوامع در تخیل همگانی و مشترک از طریق اسطور هما و فولکلور به صورت جامعهای هماهنگ یا اجتماع بی طبقه در آینده و جز آن بیان شده است. و سوسهٔ خلق مجدد با انکار و مردود شمردن گسستگی اجتماعی و انزوای فرد در سرمایهداری همراه است. برنتانو در سال ۱۸۲۷ به پاریس رفت و واکنش خود را بدین سان بیان کرد: دمردمی که در خیابان رفت و آمدها به نظر من نشان خودپرستی بود. هر کس صرفاً در اندیشهٔ نفع خود و شمارهٔ خانه ای بودکه شتابان به سویش می رفت.ه<sup>\*\*</sup> عصیان بر ضد سرمایهداری و این خانه ای رفت و آمدها به نظر من نشان خودپرستی بود. هر کس صرفاً در اندیشهٔ نفع خود و شمارهٔ خانه ای روی یک سکه اند: آنچه رمانتیکها در سرمایهداری و ارزش های مثبت رمانتیک دو روی یک سکه اند: آنچه رمانتیکها در سرمایه داری و ارزش های مثبت رمانتیک دو روی یک سکه اند آنچه رمانتیکها در سرمایه داری نمی پسندند درست ضد ارزش های است که

جهان بینیی که خیلی به اختصار طرحش را ریختیم، بهنظر ما نوعی قاره گمشده در نقشه علوم انسانی است، زیرا هنگامی که عالمان مقولات معمول و چهارچوب های مرجع خود را به کار میگیرند نمی توانند آن را مشاهده کنند. مطالعات ادبی و هنری نیز عموماً جایگاهی محدود برای رمانتیسم قائلند و آن را به سرمایه داری مربوط نمی سازند. علوم دیگر از قبیل تاریخ و جامعه شناسی و علوم سیاسی و اقتصاد و جز آن ها، رمانتیسم را اصلاً و ابداً دیدگاهی نمی دانند که در حیطهٔ آن ها بتواند ذهنیتی را شکل دهد. از آنجا که رمانتیسم با مقولات معمولی این علوم معرور درنمی آید (در فلسفه: عقلگرایی و تجربه گرایی و ایده آلیسم و جز آن ها. در تاریخ و سیاست: راست / چپ ، محافظه کار / لیبرال ، ترقی خواه / مرتجع و جز آن ها. اید مناد ماهیومی آن ها متوجه آن نمی شود و در تحلیل های آن ها اغلب نادیده باقی می ماند. ما امیدواریم که در مطالعه شده و بد فهمیده شده است چه تأثیر مهمی در قلمروهای متفاوت در سطح جهانی در مطالعه شده و بد فهمیده شده است چه تأثیر مهمی در قلمروهای متفاوت در سطح جهانی در در قرن اخیر گذاشته است.

.

چنین به نظر میرسد که نوعشناسی صور گوناگون ضدسرمایه داری رمانتیک بتوانید ایزار مفیدی باشد، هم برای بررسی تفاوت های زیادِ مسیرهای ویژه در داخل یک ماتریس و هم برای تشریح و توضیح خاص تر جهان آثار مشخص. به طور آشکار ملاک و مناط متعددی ممکن است برای طبقهبندی به کار گرفته شود: اسلوب Style (رثالیست یا غیر رثالیست) و فرهنگ ملی (آلمانی و فرانسوی و جز آن) و قلمرو فکری (سیاست و ادبیات) و دورهٔ تاریخی (ماقبل رمانتیسم و رمانتیسم متأخر و نورمانتیسم). از آنجا که رمانتیسم را واکنشی به سرمایهداری و جامعهٔ بورژوا تعریف کردیم، به نظر ما منطقیتر میرسد که نوعها را نیز با توجه به رابطهٔ آنها با سرمایه داری و برطبق روش خاصی که با اتکا به آن این رابطه را محک میزنند، تعریف کنیم. این امر به آن معنا نیست که فقط از تُعد سیاسی نوعها را مشخص میکنیم بلکه چهارچوبی برمیگزینیم که ابعاد سیاسی و اجتماعی و اقتصادی را نیز در بر بگیرد.

البته مقولات متفاوت، نوع آرمانی Ideal Type در مفهوم وبری هستند و میتوان مشاهد. کود که آنها در آثار یک نویسنده چگونه تلفیق و ترکیب میشوند و یا کنار یک یگر قرار میگیرند. ما زمانی خواهیم گفت که نویسنده ای به نوع خاصی تعلق دارد که آن نوع، عنصر مسلط در آثار وی می باشد.

آنچه در پی میآید فهرستی است که به نظر ما بسیاری از مهمترین انواع جهان بینی ضدسرمایهداری رمانتیک را در بر دارد.

۱) رمانتيسم احياطلب Restitutionist Romanticism

این نوع رمانتیسم آشکارا در صدد استقرار مجدد شکل بندی های اجتماعی - فرهنگی ماقبل سرمایه داری (اغلب قرون وسطایی) است که اکنون محو شده اند. این مفهوم مترادف وارتجاعی، نیست، واژه ای که مستقیماً به واکنش ضدانقلابی دلالت می کند و لزوماً رمانتیک نیست. (واژه واحیاطلب، که ما از جامعه شناس دین ژان سِگی Jean Seguy به وام گرفته ایم گویا از واژه های ارزشی «Retrograde» و «Passeiste» که میشل لووی در مطالعات قبلی از آن ها استفاده کرده بهتر است.)

۲) رمانتیسم محافظه کار Conservative Romanticism

رمانتیسم محافظه کار در صدد برقراری مجدد گذشتهٔ دور و نزدیک نبود بلکه میخواست جامعه و دولتی را نگه دارد که هنوز دست انقلاب فرانسه به آن نخورده بود (انگلستان و آلمان در پایان قرن هجدهم و آغاز قرن نوزدهم) و همچنین در صدد بود تا وضع موجود قبل از سال ۱۷۸۸ در فرانسه را احیا کند. در هر دو مورد آنچه مطرح است گذاردن شکل بندی های سرمایه داری و ماقبل سرمایه داری در کنار هم است.

البته، به هر تقدیر، محافظه کاری غیررمانتیکی هم وجود دارد که نظام سرمایهداری را توجیه و از آن در برابر تمام انتقادها دفاع میکند، اعم از اینکه انتقاد به نام گذشته صورت گیرد یا آینده. هنگامی می توان از رمانتیسم محافظه کار صحبت کرد که از دیدگاو ارزش های ارگانیکو گذشته از جامعه سرمایهداری انتقاد شود. این نکته در مورد سایر انواعی نیز که در بارهٔ آنها بحث خواهیم کرد صدق میکند، یعنی رمانتیسم لیبرالی و سومیالیستی.

۲) رمانتیسم فاشیستی Fescist Romanticism

نوع کاملاً مدرن خاصی است که از تبدیل نورمانتیسم به ایدتولوژی نازی یا فاشیستی و در پی ظهور این جنبش ها در فاصلهٔ بین دو جنگ جهانی بهوجود آمد. بدون تردید عناصری از ایدتولوژی فاشیستی وجود دارد که با رمانتیسم غریبه و حتی با آن در ضدیت کامل است -میتوان بهعنوان مثال از فوتوریسم Futurism ایتالیایی نام برد ـ با این همه یکی از مضامین عمده در فاشیسم نفرت از دنیای مدرن و نوستالژیا برای اجتماع ارگانیک گذشته است.

۴) رمانتیسم اعتزالی Resigned Romanticism (۴

این نوع رمانتیسم درمی یابدکه استقرار مجدد ساختار ماقبل سرمایه داری غیرممکن است و با کمال تأثر و تأسف پی می برد که به وجود آمدن سرمایه داری صنعتی حقیقتی برگشت تاپذیر است و آدمی باید در مقابلش سر تعظیم فرود آورد. این نوع رمانتیسم در بعضی میوارد به جهان بینی تراژ بک تبدیل می شود (تضاد برطرف نشدنی میان ارزش ها و واقعیت). در موارد د بگر به دیدگاهی اصلاح طلب مبدل می گردد که هدفش استفاده از نقش منظمکنندهٔ نهادهای ماقبل سرمایه داری برای درمان بدترین شرّهای جامعهٔ بورژواست.

۵) رمانتیسم لیبرالی Liberal Romanticism

به نظر می رصد که این زمانتیسم فی نفسه امری متضاد باشد، زیرا لیبرالیسم کلاسیک و عصیان ضد سرمایه داری رمانتیک جمع ناشدنی می نمایند. اما ناگزیریم که به وجود چنین پدیده ای به ویژه در اوائل قرن نوزدهم اعتراف کنیم. در این دوره رمانتیسم و ضد آن ترکیبی نااستوار بودنده و رمانتیسم در آستانهٔ نفی خود بود. این نوع اساساً مبتنی بر سوء تفاهم است زیرا از نظر رمانتیسم لیبرالی، فردوس گمشده به هیچ وجه با وضعیت حیاضر سرمایه داری مانعة الجمع نیست؛ آنچه ضروری است عبارت است از درمان بدترین جنبه های این نظام با

۶) رمانتیسم انقلابی (و با) یوتوپیایی Revolutionary (and or) Utoplan Romanticism در این نوع رمانتیسم، نوستالژیا برای گذشتهٔ ماقبل سرمایهداری به امید برای رسیدن به جامعهٔ مابعدِ سرمایهداری در آینده مبدل میشود. این نوع رمانتیسم که هم توهم بازگشت صاف و ساده به جوامع ارگانیک گذشته را رد میکند و هم پذیرش منفعلانهٔ زمان حال بورژوا را، در آرزوی آن است که نابودی سرمایهداری و خلق آیندهای یوتوپیایی را به چشم ببیند که برخی نشانها و ارزشهای جوامع ماقبل سرمایهداری را دارا باشد. رمانتیسم انتقلابی ایس آرزو را در موارد مختلف به شیوههای کمابیش قاطع و واضح بیان کرده است.

در داخل رمانتیسم انقلابی چندین جریان وجود دارد که هر کدام نوع خاصی را تشکیل میدهد و در نتیجه میتوان خصوصیات هر یک را وارسی کرد:

الف \_ رمانتيسم ژاكوبن \_ دموكراتيك Jacobin-democratic Romanticism

اين رمانتيسم به نام ارزش هاى تساوى طلب جناح راديكال انقلاب فرانسه از فئو داليسم و اريستوكراسي جديدِ ثرو تمند فاصله مىگيرد و از آن انتفاد مىكند. اغلب كـعبهٔ آمـالِ مـاقبل سرمايهداري اين نوع رمانتيسم، دولتشهر يونان و جمهورى رم است.

ب \_ رمانتیسم پوپولیستی Populist Romanticism

این نوع رمانتیسم مخالف سلطنت و سرفداری و همچنین سرمایهداری صنعتی است و هدف آن عبارت است از نجات یا استقرار مجدد یا تحول و بسط اشکال تولید روستایی و زندگی جمعی صنعتگران که اختصاص به «مردم» People ماقبل سرمایهداری داشت.

ج \_ سوسياليزم يوتوپيايي \_ انساني Utopian-humanist Socialism

منظور ما از این اصطلاح آن جریانها و متفکران سوسیالیست است که در آرزوی یک یو توپیای جمعی (مابعد سرمایهداری) هستند اما پرولتاریای صنعتی را عامل تاریخی اجرای این طرح نمی دانند. مخاطب گفتار آنها انسانها به طور کلی (یا انسانهای رنج دیده به طور خاص) است. آنها را می توان دسوسیالیستهای یو توپیایی، نیز نماید؛ اما در ایس صورت ابهامی به وجود خواهد آمد زیرا اغلب صور رمانتیسم انقلابی در معنای ریشه ای کلمه یو توپیایی هستند: در آرزوی رسیدن به جامعه ای که هنوز وجود ندارد (یو توپیا: در هیچ کجا).

د ـ رمانتیسم رهایی طلب یا آنار شیستی Libertarian or Anarchistic Romanticism

این رمانتیسم در جریان مبارزهٔ انقلابی خود بو ضد سرمایهداری و دولت مدرن در تمامی صور خود بر سنتهای ماقبل سرمایهداری جمعی روستاییان و صنعتگران و کارگران ماهر متکی است. آنچه این جریان را از جریانهای مشابه جدا می سازد خصومت آشتی ناپذیر آن با دولت متمرکز است، دولتی که نماد تمام شرّهای سرمایهداری مدرن محسوب می شود؛ هدف این جریان آفریدن فدراسیون غیرمتمرکزِ جوامع محلی است. هر رمانتیسم مارکسیستی Marxist Flomanticism چنبهٔ ضد سرمایهداری رمانتیک در آثار مارکس نیز یافت می شود، اما این جنبه بر مسایر جنبهها تفوق ندارد. به هو تقدیر این گرایش در آثار برخی متفکوان مارکسیست اهمیت یافت. نوستالژیا برای گماین شافتِ (اجتماع) ماقبل سرمایهداری و ارزشها و فرهنگش، هم به عنوان انگیزهای برای انتقاد از سرمایهداری صنعتی و هم به عنوان عنصری اساسی در یوتوپیای سوسیالیستی آینده اهمیت بسیاری پیداکرد.

این نوعشناسی را باید با احتیاط به کار برد، نه فقط به این سبب که آثار یک نویسنده به طور کلی با یکی از انواع آرمانی همخوانی دقیق ندارد بلکه به دلیل تغییر و تبدیل ها و رد کردن ها و تغییر موضع ها که در رمانتیسم باب است. حرکت یک نویسنده از موضعی به موضع دیگر در داخل طیف ضدسرمایه داری رمانتیک مانع می شود که او را با قطعیت در داخل یک نوع آرمانی قرار دهیم. برای نمونه کافی است که سوابق چند تن را ذکر کنیم: فریدریش شلگل و گورز Gorres از جمهوریخواهی ژاکوبنی به سلطنت طلبی محافظه کار افراطی گراییدند؛ ژرژ سورل از سندیکالیسم انقلابی به طرفداری از اکسیون فرانسز Action Francaise (فاشیست های فرانسوی) گرایش یافت؛ برعکس وی گئورک لوکاچ از رمانتیسم تراژیک و اعتزالی به بالشویسم انقلابی رسید؛ ویلیام موریس از نوستالژیای رمانتیک برای قرون و مطی آضاز کرد و به سو میدالیزم مارکسیستی رسید؛ رابرت میشلز Borres و آرتورو لابریولا هان کرد و به سو میدالیزم مارکسیستی رسید؛ رابرت میشلز Borres و آرتورو لابریولا مان کرد و به سو میدالیزم

در بعضی از موارد این نوع تغییر به بریدن از فاشیسم و مصالحه با نظم بورژوایی انجامید. اما این موارد استثنایی بودند. اغلب آنچه اتفاق افتاد تغییرات در داخل قلمرو فکری واحد و تحولات در ماتریس اجتماعی فرهنگی خاصی بود، یعنی جهان بینی ضد سرمایهداری رمانتیک. بهراستی به دلیل فضای اید تولوژیک است که ما می تواتیم این دگردیسی ها را که چنان عجیب و غریب به نظر می رمد درک کنیم. خصلت مبهم و متضاد و به قولی دهرمافرودیت، (دوجنسی) این جهان بینی به راه حل های گوناگونی میدان می دهد و زمینه را آماده می سازد که نویسنده ای از یک نوع به نوع دیگر برود بدون اینکه در چارچوب اساسی معضلهٔ اولیهٔ وی تغییری عمیق رخ دهد. وحدت در عین کثرت در برخی جنبشهای فرهنگی مثل سمبولیسم و سوررتالیسم و اکسپر سیونیسم نیز دیده می شود که با چند نوع آرمانی می خوانند و نمی توان آن ها را به یکی از مقوله های ذکر شده نسبت داد. چنین امری در مورد برخی جنبشهای اجتماعی نیز که برای بازگشت به طبیعت می کوشند صدق می کند، مثل جنبش حای اجتماعی نیز که برای بازگشت به طبیعت می کوشند صدق می کند، مثل جنبش جوانان gugend bewegung در آغاز قرن و اخیراً جنبش حفظ محیط زیست.

در آنچه در پی خواهد آمد تلاش خواهیم کرد تا هر یک از انواع جهان بینی ضدسرمایه داری

رمانتیک را با تفصیلات بیشتر بررسی کنیم. برای رمیدن به این هدف به نویسندگان شاخصی خواهیم پرداخت که آثارشان با توجه به انسجام درونی ساختار اساسیشان با مشخصههای نوع آرمانی خاص، نزدیکی و مشابهت داشته باشد.

۱) رمانتیسم احیاطلب

در درون منظومة بينش هاي ضدسرمايه داري رمانتيك، بينش واحياطلب، جايكًا، ممتازي دارد و در نتیجه نقطهٔ شروعی منطقی برای بحث در مورد سایر انواع بهشمار میرود. تدوین این جهان بینی بیشترین اهمیت کمی و کیفی را دارد. از یک سو روشن است که بیشتر مهم ترین نویسندگان و متفکران رمانتیک را اساساً باید در این گروه جای داد. از سوی دیگر باید گفت که دیدگاه احیاطلب، در مقایسه با سایر انواع به ماهیت کل پدیده بیشترین نزدیکی را دارد، زیراکه که جهان بینی کلی رمانتیک را نوستالژیا برای گذشتهٔ ماقبل سرمایهداری دانستیم و مشخصهٔ نوع واحیاطلب، بهراستی آرزو و خواست برای احیا یا آفرینش مجدد چنان گذشتهای در حال حاضر است. احیاطلبی نه از سر رتالیسم افسونزدوده، تسلیم حال حاضر تباه میشود و نه بـهسوی آینده گرایش دارد یعنی بهسوی فراتر رفتن از گذشتهٔ حال؛ هدف این دیدگاه بازگشت عملی به گذشتهای استکه موضوع نوستالژیاست. اینگذشته گاهی اوقات جامعهٔ روستایی سنتی است (مثل مورد اسلاو پرستان روسیه یا «مکتب ارضی» جنوب در ایالات ستحد در بین دو جنگ جهانی). اما اغلب احیاطلبان به قرون وسطی نظر دارند، آرمان احیاطلبان از آن جهت مستوجه قرون وسطی به ویژه در شکل فئو دالی آن است که از یک سو قرون و سطی از نظر زمانی در مقایسه با ایام کهن و ماقبل تاریخ به دنیای ما نزدیکتر است و از سوی دیگر با آنچه در حال حناضر مردوداست اختلاف ريشهاي دارد:قرون وسطى همآن قدر نزديك استكهبتوان احياي أن را امكان پذير پنداشت و هم به لحاظ معنوی و روحانی و ساختاری کاملاً با نظام سرمایهداری متضاد است. خصوصیت دیگر گرایش احیا این است که اکثریت مهمترین اعضای آن را ادبا تشکیل

میدهند. اگر چه می توان به فلاسفه (شلینگ) و یا نظریه پردازان سیاسی (آدام مولر) نیز در جمع آنان برخورد، اما هنرمندان بودند که بیش از همه به این نوع گرایش یافتند. سلطهٔ هنرمندان را می توان ناشی از آگاهی فزاینده از غیرعملی بودن یا حتی عملی نبودن کامل طرح بازآفرینی گذشتهای دانست که برای همیشه از کف رفته است. اما با این همه رؤیای بازگشت به قرون وسطی (یا جامعهٔ روستایی) همچنان دارای قدرت تخیلی بسیاری است و می تواند به طرحهای تخیلی گستردهای میدان بدهد. در نتیجه کاملاً عقلانی به نظر می رسد که خاصه احساسات و

حساسیت هایی جلب آن شوند که گرایشی به سوی ابعاد نمادی و زیباشناختی دارند. اگر نویسندگان مهمی راکه طرفدار این بینشاند در نظر آوریم آشکار می شود که آلمان یکی از مهمترین پایگاههای آن بهشمار میرود. احیاطلبی بسیار زود در سالهای آخر قرن هجدهم در آنجا ظاهر شد و محیطی فکری بهوجود آمدکه همترمندان و متفکران در آن رشید پیافتند. از همان آغازِ جنبش، رمانتیکهای آلمانی مشتاقانه طرفِ انقلاب فرانسه و آرزوها و امیدهای آن را گرفتند. این واقعیت به وضوح نشان میدهد که احیاطلبی به هیچ وجه همواره در ارتجاع یا ايدتولوژي دستراستي ريشه نداشته است. به هير تبقدير رميانتيكهاي آلمياني، به دلييل سرخوردگی از انقلاب در سالهای آخر بهویژه در دورهٔ ناپلتون، به آرمان احیای قرون وسطی بازگشتند که ارزشهای اصلی آن عبارت بودند از نظم سلسله مراتبی منزلتها و بیعت با قیود فتودالي و اشتراک کل اجتماع در ايمان ديني و عشق به پادشاه. اين نظريه را که در قلمرو تفکر سیاسی -اقتصادی بادر Baader و گورز و آدام مولر (بر ضد لیبرالیسم آدام اسمیت) و در قلمرو علم کلام و فلسفه ریتر Ritter و شلایرماخر و برادران شلگل تدوین کرده بودند، در آثارِ ادبی تیک و واکِنرودر Wackenroder و نُوالیس ظاهر شد؛ قرون وسطای آرمانی شده در قلمرو ادبیات در آثار اینان تجلی یافت. نُوالیس در رسالهٔ «اروپا یا مسیحیت» فرمولبندی کلاسیک این بینش را فراهم ساخت. در این رساله وی نه فقط عقلانیت سترون روشنگری را با حس دینی از دست رفتهٔ معجزه مقایسه کرد بلکه وزندگی تجاری، راکه و بژگیش ودلمشغولیهای خودپرستانه، و وانسان تشنه دارایی، است با فرهنگ قرون وسطی سنجید؛ فرهنگی که اجتماع معنوی کلیسا بیدان انسجام بخشیده بود. ۲۱ بعداً بینش احیاطلبی را در آثار هوقمان و ایشندورف و کلایست و در اپراهای واکنر مشاهده میکنیم. این بینش در جریانهای نورمانتیک اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم از جمله در آثار پل ارنست که دوست دورهٔ جوانی لوکاچ بود ۲۰ و نظریه پرداز اهل وین أتمار شیان Othmar Spann و اشتفان گئورگه و حلقهٔ وی ظاهر شد.

در انگلستان نیز در میان نسل اول رمانتیکها همین اتفاق افتاد: بعد از جانبداری اولیه از انقلاب فرانسه و ارزش های آن، وردزورث و کولریج سرخورد، شدند و خاصه کولریج در صدد احیای قرون وسطی برآمد. دیدگاه احیاطلبی بهزودی در رمانهای والتر سکات و مقالههای کارلایل ظاهر شد و بعداً در آثار راسکین و ماقبل رفائیلی ها Pre-Raphaeites نیز آشکار گشت. در فرانسه تغییرات ایدتولوژیک رمانتیکها کاملاً برخلاف آلمان و انگلیس بود: دیدگاه اصلی که کمابیش بر احیاطلبی استوار بود و افرادی مثل شاتوبریان و ویسنیی و لامارتین و لامنه معابیش بر احیاطلبی استوار بود و افرادی مثل شاتوبریان و ویسنیی و در ارتین و لامنه

نزدیک شد و دوباره آیندهگراتر شد.

در پایان قرن نوزدهم و در تمام قرن بیستم، اگرچه رمانتیسم اعتزالی یا فاشیستی تا حدی جایگزین رمانتیسم احیاطلب شدند، اما این مانع از آن نشد که احیاطلبی کماکان بینش درجه اولی تلقی شود. برای اینکه استمرار آن را حداقل تا جنگ جهانی دوم نشان دهیم باید از نفوذ آن بر بارس Barres و جناح راست فرانسه، بر اسوالد اشپنگلر و گرایش نومیدی فرهنگی جی.کی. چسترتون در انگلستان یادکنیم. در واقع این بینش تاکنون نیز دوام آورده است و برجسته ترین نمایندهٔ اخیر آن سولژنیسین است.

برای نشان دادن اهمیت مستمر این بینش در قرن بیستم، ما قصدتویس فرانسوی میان در جنگ جهانی را برگزید ایم: ژرژ برنانو Georges Bernanos وی خاصه از آن جهت دارای اهمیت است که به نظر می رسد آثارش تجلی ادبی جهان بینی بخش عمده ای از جوانان فرانسه در آغاز قرن بیستم باشد. برنانو در دوران جوانی خود، قبل از جنگ جهانی اول، عضو فعال سازمان دانشجویی دست راستی بود که حتی اسمش خصلت احیاطلبی آن را نشان می داد: وه واداران پادشاه «oros du roi». در میان دو جنگ جهانی برنانو همراه سایر اعضای این سازمان به اکسبون فرانسز پیوست اما در حالی که بخش اعظم این سازمان و جناح راست فرانسه مسیحی قرون وسطایی. بنابراین، بینش وی، به رغم ضد یهودی بودن برخی از آثار اولیه اش به طور کلی با جریانهای خدسر مایداری رمانتیک که جذب اید تولوژی فاشیستی شدند تفاوت به طور کلی با جریانهای خدسر مایداری رمانتیک که جذب اید تولوژی فاشیستی شدند تفاوت داشت و مورد نابی از احیاطلبی باقی ماند.

عنوان یکی از آثار برنانو – گورستانهای بزرگ در پرتو ماه – برداشت استعاری وی را از جامعهٔ مدرن نشان می دهد: همهٔ چیزها به لحاظ معنوی بَر ده اند و جهان را فقط ارزش پول (ماه) روشنایی می بخشد. وی در این اثر با صدای بلند بر ضد «جامعهای که انسان مدرن را به تنهایی و انزوای عمیق کشانده است، اعتراض می کند، «جامعهای که به ندرت رابطه ای به جز روابط مبتنی بر پول می شناسد.»<sup>۳۳</sup> مشهور ترین رمان وی که یا دداشتهای روزانهٔ کشیش روستا نام دارد، بر داشتی مشابه را از رهگذر ترسیم جهان صغیر اجتماعی روستای کشیش ارائه می دهد. یکی از شخصیتهای داستان می گوید: دما خدایانی را که از شهرهای مدرن محافظت می کنند می شناسیم! آنان در شهر غذا صرف می کنند و نامشان بانکدار است.» در این رمان آرمان رفته است. اگر این آرمان تاکنون ادامه می یافت دما احساس تنهایی را از قلب آدم می زدودیم، \*\* کشیش، که نوعی قدیس مدرن است، دست به ماجراجویی روحانی و معنوی می زند و تلاش می کند که چشم اهالی بخش خود را به ارزش های واقعی باز کند تا بتواند شرایطی مطلوب برای احیای مسیحیت گمشده فراهم آورد. کار او شباهت شگفت آمیزی با کار احیاطلبان آلمانی دارد که فریدریش شلگل در سال ۱۹۰۵ در موردشان گفت: وهدف اعلام شدهٔ فلسفهٔ جدید احیای اساس آلمان کهن است، یعنی نظامی که مبتنی بر شرف و آزادی و وقاداری است. فلسفهٔ جدید باید حالتی ذهنی به وجود آورد که سلطنت آزاد واقعی بر آن متکی شود، حالتی ذهنی که فقط با این را این در مان کهن است. یعنی نظامی که مبتنی بر شرف و آزادی و وقاداری است. فلسفهٔ جدید باید حالتی ذهنی به وجود آورد که سلطنت آزاد واقعی بر آن متکی شود، حالتی ذهنی که فقط با ماساس آلمان کهن است. موجود آورد که سلطنت آزاد واقعی بر آن متکی شود، حالتی ذهنی که فقط با نید حالتی ذهنی به وجود آورد که سلطنت آزاد واقعی بر آن متکی شود، حالتی ذهنی که فقط با مالمان تا دورهٔ بین دو جنگ در فرانسه خلاصه کند. اما این طرح در رمان برنانو محکوم به شکست است. مرض مدرن تا اعماق رگ و پی ریشه دوانده است. نومیدی عمیق برنانو جانشین خوش بینی سنتی رمانتیکهای آلمانی می شود. به مرم این نومیدی، برنانو هیچگاه به هاعزالی موی نیاورد. در جهانی داستانی او یگانه بینش معتبر پذیرش ضرورت مبارزهای بی سرانجام روی نیاورد. در جهان داستانی او یگانه بینش معتبر پذیرش ضرورت مبارزه که بی می سرانجام است، مبارزه که از بدو شروع شکست خورده است، مبارزه ای برای احیای فردوس گمند.

## ۲) رمانتیسم محافظه کار

رمانتیسم محافظه کار در معنای دقیق کلمه اساساً در آشار متفکران سیاسی ظاهر شد؟ متفکرانی که با تفسیر نظم مستقر به عنوان نتیجهٔ وطبیعی، تکامل و تحول تاریخی (برای مثال، ومکتب تاریخی حقوق، هوگو و ساوینی Savigny و وفلسفهٔ اثباتی دولت، فریدریش یولیوس شتال و وایدتولوژی توری، دیزرائیلی) در صدد مشروعیت بخشیدن به آن برآمدند. در میان فلاسفهٔ مهم رمانتیک احتمالاً شلینگ به موضع محافظه کار نزدیک تر است و در اقتصاد سیاسی مالتوس نیز به این موضع وابستگی هایی دارد.

خط مرز این نوع رمانتیسم با رمانتیسم احیاطلب نامشخص است؛ نویسندگانی مانند ژوزف دومیستر Joseph de Maistre و لویی دو بونالد Louis de Bonald فرانسوی را می توان حدفاصل بین دو نوع رمانتیسم دانست. یکی از ویژگی هایی که امکان تشخیص این دو نوع را فراهم می آورد پذیرش یا عدم پذیرش عناصری از نظم سرمایه داری است. ردّکامل صنعت مدرن و جامعهٔ بورژوا عنصر اساسی رمانتیسم احیاطلب را تشکیل می دهد، در حالی که پذیرش کامل آنها به معنی داشتن تفکر غیر رمانتیک است (به رغم اهمیت قاتل شدن برای سنت و دین و اقتدار). پوزیتیویسم اگرستکنت را میتوان از ایننوع به حساب آورد. موضعی بینابینی که طرفدار تلفیق ترکیب فتو دالیسم با سرمایه داری است – تلفیق و ترکیبی که در اواخر قرن هجدهم و نیمهٔ اول قرن نوزدهم در اروپا به چشم میخورد – نوعاً به رمانتیسم محافظه کار تعلق دارد. مثال مشخصی که به روشن شدن این خصوصیات کمک میکند اندیشهٔ ادموند برک است.

آثار وی بدون شک به رواس شدن بین معقوطییت منابع می سد می برد. آثار وی بدون شک به رمانتیسم تعلق دارد و با حرارت با روشنگری (داین دوز و کلک ادبی») خصومت می ورزد. وی در رسالهٔ مشهور خویش که بر ضدِ انقلاب ۱۷۸۹ – تأملاتی در انقلاب فرانسه ( ۱۷۹۰) – نوشته شده دروح کهن قهرمانی فتودالی مبتنی بر وفاداری در ابا دوران جدید که عصر وسفسطه بازان و اقتصاددانان و محاسبان است مقایسه می کند. وی تعصبات \* بعیر و کهن را که مخلوق دآموزش گوتیک و طلبه ای بود در مقابل فلسفهٔ سبعانه ای می نهد که تراوش دلهای سرد است و مالکیت محترم زمین را که میراث نیا کان ما بود با بازی های پولی کثیف جهودان و دلالان \*\* مقایسه می کند. به همین سبب بود که این کتاب تأثیری چنان عمیق بر آلمان نهاد و به تحول مضاحین رمانتیسم سیاسی در آنجا یاری رساند.

به هو تقدیر، برک برخلاف رمانتیکهای احیاطلب، حقیقتاً منفکری ضدبورژوا نیست زیرا آموزهٔ وی دارای جنبهٔ دلیبرالی، نیز هست که نوعاً به حزب و یگ Whig تعلق دارد، حزبی که برک عضو آن بود. مداخلات سیاسی اولیهٔ وی به نفع سازش و مصالحه با شورشیان امریکایی تحت استعمار و رعایت اصول پارلمانتاریسم در برابر سلطنت مطلقهٔ جرج سوم، شهرت لیبرال بودن وی را به حدی سر زبانها انداخت که تامس پین Thomas Pain معتقد بود که وی باید به جرگهٔ پارتیزانهای انگلیسی انقلاب ۱۷۸۹ بپیوندد.

ایدتولوژی سپاسی و اجتماعی برک در واقع مبین مصالحه میان بورژوازی و زمیندارانی بود که از زمان «انقلاب باشکو» ۱۶۸۸ (که برک آن را می ستود) بر زندگی سیامی انگلستان حکمفومایی میکودند. برک در بخشی از کتاب تأملاتی در انقلاب فرانسه، که از نظر ما کاملاً روشنگر است، ابواز تأسف میکند که در فرانسه برخلاف انگلستان تبدیل زمین به پول و پول به زمین همواره مشکل بوده است. این سنت به همراه اراضی وسیعی که در اختیار پادشاه و کلیسا قرار داشت دمنافع ارضی و مالی را در فرانسه از یکدیگر جداکرد. آنها کمتر با یکدیگر آمیختنی بودند و صاحبان دو نوع دارایی متفاوت برخلاف انگلستان به معامله با یکدیگر آمیختنی

ادموند برک مدت ها قبل از هانس گئورک گادامر از «نعصب» دفاع کرد و حملهٔ روشنگری به آن وا ناشی از خامی از خامی دانست. ــم.

نداشتند.و\*\*

برک، به رغم ستودن اریستوکراسی موروثی و زمینداران بزرگ، به هیچ وجه قصد نداشت که قلرت را در انحصار آنها قرار دهد. قدرت سیاسی را باید به همهٔ صاحبان دارایی یا به کسانی که وی «اریستوکراسی طبیعی» مینامید، سپرد که نه فـقط از نجب ا بـلکه از قـاضیان و استـادان و بازرگانان لرو تمند «که دارای فضائل پشتکار و نظمانده\*\* تشکیل شده است.

نوستالژیا برای قرون وسطای «پهلوانی» در آثار برک دیده می شود اماگذشته برای او به اندازهٔ احیاطلبان اهمیت ندارد. گذشته تا آنجا مهم است که به حال حاضر (انگلستان) مشروعیت بخشد نه اینکه به منشأ انتقاد از آن تبدیل گردد. از نظر برک قوانین و آداب و رسوم و نهادها و سلسلهمراتب انگلستان در سال ۱۷۹۰ از دو جهت دارای مشروعیت بودند: یکی به لحاظ طبیعی و دیگری به لحاظ نتیجهٔ مثبت رشد ارگانیک که به عنوان میراثی باستانی قرنها نسل اندر نسل ادامه یافته است، چیزی که برک آن را «زنجیر» و تداوم ملت و دولت»" می نامد.

نفوذ برک به رمانتیکهای آلمان محدود نمی شود. جانبداری بورژوا لیبرالیسم ضدانقلابی از برک از آن زمان تاکنون نشان می دهد که وی تا چه حد به گرایش رمانتیسم محافظه کار وابسته بوده است. نکتهٔ مهم آن که عالم علوم سیاسی امریکایی معاصر به نام ویلیام مک گاورن، که روسو و کارلایل و تمام رمانتیکهای آلمانی را پیشگامان نظریههای تو تالیتر قرن بیستم می داند، تأکید می کند که دفلسفهٔ سیاسی برک حقیقتاً لیبرال است، و «برک ضد استبداد و به همین دلیل معتقد به دمکراسی بوده است.

۳) رمانتیسم فاشیستی

در آغاز بحث در مورد نوع فاشیستی جهان بینی ضدسرما یداری رمانتیک یادآوری این نکته بسزاست که آنچه ما به آن می پردازیم یک نوع از میان انواع بسیار گرایش های فاشیستی است و این نوع در قیاس با کل پدیده نه مهمترین است نه اساسی ترین. ما باید خود را به روشنی از کسانی، اعم از ضدفاشیست یا فاشیست، جدا سازیم که معتقدند کل تاریخ رمانتیسم مقدمه ای است بر فاشیسم، و رمانتیسم ناگزیر با اید تولوژی فاشیستی گره خورده است. همان گونه که بحث در مورد سایر عناصر نوع شناسی به طور واضح نشان داده است این امر به هیچ وجه صحت ندارد. جهان بینی ضدسرمایه داری رمانتیک در دیدگاه های بسیار متفاوتی متجلی شده است که اکثر آن ها کاملاً با فاشیسم بیگانه اند. البته این نکته حقیقت دارد که اگر در نخستین جنبش رمانتیک دقت کنیم به عناصری در آن پی می بریم که بعداً به اید تولوژی فاشیستی مبدل شدند. فیشته Fichte در مخطابهای به مردم آلمان، در سال ۱۸۰۸ این عقید، را بسط داد که مردم آلمان بدین سبب برترند که ملتی قدیمی هستند و وظیفهٔ آنان حفظ خلوص و پاکی نژادیشان است. میتوان در گفته های فون آرنیم Von Annim نیز جلو، هایی از مخالفت با یهود یافت. نمی توان در این نکته نیز تردید کرد که فاشیسم از آثار برخی از نورمانتیک ها بهرهٔ وافر برد: به عنوان مثال می توان از واگنر و نیچه و گوبینو و مولوفان در بروک نام برد. اما در تمامی این موارد فقط بخش هایی از آثار آنان مورد استفاده قرار گرفته اند و این بخش ها را فاشیست ها به اید نولوژی فاشیستی وارد کرده و مجدداً مورد تفسیر قرار داده اند بدون این که تناظری کامل و دقیق میان جهان بینی نویسندگان نورمانتیک و فاشیست وجود داشته باشد.

فقط زمانی می توان نویسندهای را رمانتیک فاشیست نامید که وی کلیّت دیدگاه فاشیستی را اختیار کرده باشد. از آنجا که موضوع بحث جنبش سیاسی اجتماعی بسیار خاصی است، نویسندهای فاشیست است که آشکارا این جنبش را تأیید کرده باشد. در نتیجه، این نوع رمانتیسم فقط با ظهور فاشیست است که آشکارا این جنبش را تأیید کرده باشد. در نتیجه، این نوع رمانتیسم جنبش هایی که دارای چنین گرایشی هستند تا حال حاضر به بقای خود ادامه داده اند، این نوع رمانتیسم نیز تا به حال دوام آورده است. برای اینکه رمانتیسم فاشیستی حقیقی به وجود آید باید دو شرط وجود داشته باشد: نه فقط باید عده ای از جنبش طرفداری کنند و طرفداری خود را بسیاری از نویسندگان را از جرگه این نوع رمانتیسم فاشیستی حقیقی به وجود آید باید بسیاری از نویسندگان را از جرگه این نوع رمانتیسم طرد می کند – افرادی مشل پل لرنست و ارنست یونگر و مونترلان Montherland کسانی بودند که از یک سو حساست و احساسات نورمانتیک داشتند و از سوی دیگر با فاشیستی ممال مصالحه کردند اما بینش آنان به نورمانتیک داشتند و از سوی دیگر با فاشیسم همکاری یا مصالحه کردند اما بینش آنان به احیاطلبی نزدیکتر بود تا به فاشیسم. آنان حتی هنگامی که به فاشیسم پیوستند عضوی خارجی و بیگانه باقی ماندند.

به هر تقدیر، به رغم محدودیت هایی که در مورد مفهوم رمانتیسم فاشیستی برشمردیم، باید اعتراف کنیم که این نوع رمانتیسم وجود دارد و حتی دارای اهمیت نسبی است. از یک سو نویسندگان نورمانتیک بسیار زیاد و گاه بسیار مهمی وجود دارند که هم از فاشیسم پشتیبانی میکنند و هم جهان بینی آن را برمیگزینند. از سوی دیگر، مضامین رمانتیک تأثیری مطلقاً ضروری بر اید تولوژی فاشیستی دارند که در فرهنگ جنبش های توده ای کاملاً نمایان است. به هم پیوستن رمانتیسم و فاشیسم به ویژه در مورد نازیسم کاملاً بارز است. زیرا در حالی که نومتالژیا برای رم باستان رنگی رمانتیک به فاشیسم ایتالیایی میزند، بینشی متضاد بر آن تفوق دارد، بینشی که فوتوریست. از را تدوین کردند: ستایش از زندگی شهری و صنعتی و تکنولوژیک و تشویق مردم برای پذیرش مدرنینه. اما ایدتولوژی نازی کاملاً نوستالژیک است: نوستالژیا برای آلمان کهن قبیله ای و فئودالی، برای زندگی روستایی سنتی در برابر نیض جنونزدهٔ زندگی در شهر بزرگ، برای گماین شافت (اجتماع) کهن در برابر گزلشافت (جامعهٔ) امروزی. این نوستالژیا در معماری و هنرهای تجسمی و سینما و همچنین ادبیات دورهٔ نازی کاملاً نمایان است.<sup>۱۹</sup>

چه چیزی خاص نگرش ضد سرمایهداری رمانتیک در شکل فاشیستی آن است؟ نخست، مردود شمردن سرمایهداری همراه با محکومیت شدید دمکراسی پارلمانی و همچنین کمونیسم.

دوّم، اگر ضدیت با سرمایهداری رنگ ضدیت با یهود نیز به خود بگیرد، سرمایهداران و ثرو تمندان و آنهاکه تجسم روحشهری و زندگیمدرن هستند در قالب یهودی دیده خواهند شد.

سوّم، رمانتیک دیدن ذهنیت تا نهایت ممکن پیش میرود و بدل به ستایش از نیروهای غیرعقلانی در ناب ترین شکلشان و غرایز عریان در هجومی ترین صور تشان می شود. بنابرایین کیش عشق رمانتیک به ضد خود مبدل میگردد: ستایش از نیرو و خشونت و سبعیت.

دست آخر، قطب فردگرایانهٔ رمانتیسم بسیار بی رنگ و یا کاملاً نابود میگردد. در دولت و جنبش فاشیستی دمن، رمانتیک احساساتی و رنج دیده حذف می شود. دوره های تاریخی گذشته که اغلب با نوستالژیا به آنها نگریسته می شود عبارتند از: دوران ماقبل تساریخ که جولانگاه وحشی های خشن و تابع غریزه و سبع بوده است و دوران کهن رمی می ونانی به ویژه چنبه های نخبه گرایانه و برده دارانه و جنگ طلبانهٔ آن و قرون و سطی (در نقاشی های دورهٔ نازی، هیتلر را در هیشت شوالیه ها می کشیدند) و اجتماع روستایی.

در میان تعداد زیادی از نویسندگان نورمانتیک متوسط و بی ارزش که به رامشگران رسمی نازیسم یا فاشیسم بدل شدند (بهعنوان مثال، هانس یوست Hanna Johat اکسپرسیونیست) تعدادی از نویسندگان خوب نیز به جنبش پیوستند. در میان آنها که آثارشان به نحوی از انعا پیوند میان جریان ضدسرمایهداری رمانتیک با فاشیسم را نشان می دهد می توان از نویسندگان زیر نام برد: دریو لا روشل Drieu la rochelle و برازیباش Brasilach در فرانسه، مالاپارته و دانانزیو در ایتالیا، ازرا پاوند و ویند هم لوییس و لاوکرافت در انگلستان و امریکا، کنوت هامسون در نروژ و اچ. اچ. اورز Brasilach در آلمان. اما نویسندهای که ما به تشریح آثارش خواهیم پرداخت گو تفرید بن Gottfried Benn است، که سرشت رمانتیک فاشیستی را به شیوهای

بارز نشان میدهد.

بن که یکی از نمایندگان برجستهٔ اکسپرسیونیسم آلمان بود آشکارا از رژیم هیتلر، از لحظه ای که سر کار آمد، پشتیبانی کرد، اگر چه برخلاف بسیاری دیگر به سرعت سرخورده شد. بن فقط از سال ۱۹۳۳ تا سال ۱۹۳۵ از نازیسم فعالانه طرفداری کرد. به هر تقدیر، کل آثار وی منسجم است و میتوان مضامین واحدی را به استثنای اشارهٔ آشکار وی به فاشیسم در دوران دوسالهٔ پشتیبانی – در آثار وی رژیت کرد. وی در آثار اولیه اش نفرت خود را از دنیای بورژوایس در تمامی ابعادش، اهم از بورژوایی و سرمایه داری، شهری و علمی، دمکرانیک و سوسیالیست، نشان می دهد و در رژیای گذشته ای بدوی و غیریزی است. (به عنوان مشال نگاه کنید به بینش نخستین / ۱۹۲۹.) بن در دوران کوتاه طرفداری از نازی ها ده متن منثور نوشت که بدون ابهام نمایانگر ایدتولوژی فاشیسنی است. خاصه در دو نوشته بینش عنصر ضد سرمایه داری رمانتیک وی کاملاً آشکار است.

نخستین اثر که اهمیت ناچیزی دارد نقد هو اخو اهانهٔ کتاب عصیان بر ضد جهان مدرن نوشتهٔ یک رمانتیک فاشیست دیگر به نام یولیو س اِوَّلا Evola یود. بن مضمون اصلی کتاب را خلاصه میکند و می پذیرد. کتاب ستایشی است از آنچه اِوَّلا وجهان سنت میخواند: جهان جوامع ابتدایی از دوران هومر تا تراژدی یونانی، در شرق و شمال اروپا و یونان. آنچه سپس می آید دوران زوال است یعنی ظهور دنیای مدرن تباه. به نظر اِوَّلا که بن نیز با آن موافق است، فاشیسم و نازیسم برای نخستین بار برای مردم مدرن قرصتی فراهم کردند تا جهان سنت فراموش شده را مجدداً به چشم ببیند. به هر رو، از نظر بن مسئله این نیست که صرفاً باید به جهان سنت بازگشت؛ این امر برای رمانتیسم فاشیستی به طور کلی نیز اهمیت دارد. بن در متن دیگری در دورهٔ قاشیستی اعلام میکند که به نظر او دتاریخ انسان، مخاطرات و تراژدی او از هماکنون آغاز شده است.ه<sup>۳</sup> وی ادامه می کند که به نظر او دتاریخ انسان، مخاطرات و تراژدی او از هماکنون آغاز شده مدیقت می توان گفت که دیدگاه فاشیستی هم به آینده نظر دوخته است هم به گذشته. بعضی از شعارهای فاشیستی این امر را به خوبی نشان می دهد: دنظم جدیده و دارو بای خوانی آغاز شده

گذشتهای که بن در آرزوی آن است در مقالهای طولانی به نام وجهان دوری: Dorische Welt \_ یعنی دولت های یونانی تا قرن پنجم قبل از میلاد \_ تشریح شده است. این جهان وجهان سنت: انتخابی بن است. در تصویری که وی از این جهان میکشد، نشان های ضروری این جهان را چنین برمی شمرد: جنگ و ورزش و آمادگی برای جنگ و بردهداری بدون عذاب وجدان و ضدیت با زن Arti-feminiem و نژادگرایی و نفرت از خارجی و نخبه گرایی و دولت قدر تمند. تصریری که بن از جهان دوری طرح میکند در واقع بسیار شبیه جامعهٔ ناسیونال سوسیالیستی است. اما وی بر جنبه های دیگر جهان دوری نیز تأکید میگذارد: در آنجا مالکیت خصوصی در معنای جدید وجود ندارد زیرا زمین تقسیم پذیر و فروختنی نیست. افزون بر این در واقع پولی در کار نیست مگر نوعی سکهٔ مسی که کاربرد چندانی هم ندارد. در نتیجه وطلا مطلوب نیست بلکه اشیای مقدس و سلاحهای جادویی... خواهان دارند. ۲<sup>ه</sup> بنابراین گذشتهٔ آرمانی بن به طور خاص فندسر مایه داری است. جالب است متذکر شویم که در نخستین متنی که بن سرخوردگی خود را از نازیسم نشان می دهد \_ هنر و رایش سوم \_ نازی ها را متهم میکند که در صدد ثروت اندوزی هستند و بنابراین برای مقابله با جهان بورژوا چیزی در دست ندارند. این امر ادامهٔ دیدگاه فندسرمایه داری رمانتیک بن است که ید بختانه مثل بسیاری دیگر می پنداشتند فاشیسم آمال آن ها را برآورده خواهد کرد.

## ۴) رمانتیسم اعتزالی

رمانتیسم اعتزالی اساساً از نیمهٔ دوم قرن نوزدهم به بعد ظاهر شد، زمانی که صنعتی شدن سرمایهداری هو چه بیشتر به جریانی برگشت،ناپذیر مبدل شد و امید برای احیای روابط ماقبل سرمایهداری، که هنوز در آغاز قرن فراوان بود، رو به کاهش نهاد. پذیرش سرمایهداری از روی اكرام، این نوع رمانتیسم را به نوع محافظه كار نزدیك ساخت، اما نقد اجتماعی آن از تمدن صنعتی شدیدتر و مهمتر بود. می توان بسیاری از نویسندگانی که لوکاچ آثارشان را جزو در ثالیسم انتقادی، دانسته است متعلق به این نوع دانست؛ به عنوان مثال: دیکنز و فلوبر و توماس مان (بالزاک در مرز آشوبزدهٔ میان رمانتیسم اعتزالی و احیاطلب قرار میگیرد). اما در پایان قرن نوزدهم در آلمان است که می توان برجسته ترین نمایندگان این نوع را اساساً درمیان ماندارین های آكادميك و اولين عالمان علوم اجتماعي بزرگ آلمان يافت. مهمترين هسيتة ايدتولوژيك رمانتیسم اعتزالی «اتحادیهٔ سیاست اجتماعی» بود که گوستاو شمولو و آدلف واگنو و لويو برنتانو آن را بنياد گذاشتند و بعدها فرديناند تونيز و ماكس وبر به آن پيوستند و فلسفة اجتماعی آن به اصطلاح «سوسیالیسمعلمی» Kathedersozialismus بود. سایر اهل مدرسهٔ این دورهٔ آلمسان را نسیز مسی توان بسه رمسانتیسم اهستزالی نسزدیک دانست: ورنس زومیسارت و ألفسرد تسرولچ و مساکس شسلو و گئورگ زیسمل و کدارل مسانهایم و بسقیه. احتمسالاً ماکس وبر عقیدهای راکه دیگران نیز در آن شریک بودند در مقالهای در ۱۹۰۴ در مجلهٔ Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik ابراز کرد: ما باید سرمایهداری را بپذیریم

ونه بدینسبب که به نظر ما بهتر از سایر صور ساختار اجتماعی است بلکه به این دلیل که عملاً اجتنابناپذیر است.s\*\*

برخی از این مؤلفان سنتگرا بودند (آدلف واگنر)، برخی دیگر بیشتر متجدد بودند (لویو برنتانو و ماکس وبر)، برخی نیز از اتحادیه ها و دمکراسی اجتماعی پشتیبانی میکردند (تونیز). این گرایش، بهرغم روحیهٔ اصلاحگرا عمق تواژیکی داشت، زیراکه ارزش های اجتماعی و فرهنگی ماقبل سرمایه داری محبوب آن محکوم به زوال و نابودی می نمود. <sup>هه</sup> ایس گرایش تراژیک در آثارگتورک زیمل به منظم ترین شیوه منجلی می شود، به ویژه در مقالهٔ مشهور دمفهوم

بمهترين ممعرف تضمادهاي رممانتيسم اعمتزالي فردينماند تمونيز استكمه بنيمانكذار جامعه شناسی آلمان به شمار میرود. وی در معروف ترین اثرش اجتماع و جامعه Gemeinschoft und Geseilschaft دو نوع زندگی جمعی را با همدیگر مقایسه میکند: در یکسو داجتماع (خانواده و دهکده و شهر سنتی کوچک) قرار دارد که جهانی است مبننی بر هماهنگی و رسوم و دین و کمک دوجانبه و فرهنگ Kultur، او در سوی دیگر دجامعه، (شهر بزرگ و دولت ملي و کارخانه) که متکي است بر محاسبه و سود و جنگ يکي با همه و تمدن به عنوان پیشرفت فنی و صنعتی. هدف کتاب تونیز این است که مقابسهای عینی و دمبرا از ارزش، میان این دو ساختار به عمل آورد، اما نوستالژیای وی برای گماین شافتِ روستایی و ۱۰رگانیک، آشکار است: واجتماع، زندگی مشترکِ حقیقی و پابرجایی است، جامعه گذرا و سطحی است. می توان تا درجهای اجتماع را ارگانیزمی زنده دانست و جامعه را توده ای مصنوعی و مکانیکی. در حالی که افتصاد محلی بر دشادمانی، خاصه شادمانی تولید کردن و آفریدن و حفظ کردن و هشق به آنها، متکی است، شهر بزرگ و گزل شافت بهطور کلی «نمایند» فساد و تباهی مردم» است. ۴۱ البته گماین شافت به جوامع و اشکال زندگی ماقبل صنعتی (که ضرورتاً قرون وسطایی نیستند) اطلاق می شود و گزل شافت به جوامع سرمایه داری / صنعتی. مقابلهٔ این دو نوع – یا تضاد میان فرهنگ و تمدن \_ به یکی از مضامین مهم جهان بینی ضدسرمایه داری رمانتیک در آلمان اوایل قرن مبدل گشت.

آنچه تونیز را به نویسندهٔ رمانتیک اعتزالی بدل میسازد رسیدن به این نتیجهٔ توازیک است که بازگشت به گماین شاقت تـوهمی بـیش نیست و انحطـاط اجتمـاعی، درست مـثل زوال ارگانیزمی زنده که نمیتواند به روزهای شبابش بازگردد، اجتناب ناپذیر است.<sup>۹۷</sup> تونیز با همدلی به اتحادیهها و تعاونیهای مصرف و جنبشهای کمونی جـدید، کـه در صـدد تـصحیح زیادمروی های جامعهٔ صنعتی مدرن بودند، مینگریست اما به امکان احیای گماین شافتِ اصیل دوران گذشته باور نداشت.

## ۵) رمانتیسم لیبرالی

نخستین مشکل کسی که بخواهد به پدیدهٔ رمانتیسم لیبرالی بپردازد این است که در آغاز قرن نوزدهم ــ یعنی دورهای که بوجستهترین افراد علاقهمند به این نوع رمانتیسم زندگی میکردند ــ در معنی لغات اغتشاش بسیاری به چشم میخورد. واژهٔ ولیبرال، ــ درست مـثل واژههای «دمکراتیک» و وجمهوریخواه و وسوسیالیست؛ ــ معنی مبهم و چندگانهای داشت.

افزون بر این تفاوت های میان این واژه ها چندان روشن نبود. ویکتور هوگو موضع سیاسی خود را بعد از سال ۱۹۳۰ در عین حال لیسبرال و سوسیالیست و دمکراتیک می امید.<sup>۸۹</sup> در آنزمان واژه لیبرال حداقل دارای دو معنی متفاوت بود: تخست، گرایشی سیاسی که با حزبی پیوند داشت که نمایندهٔ منافع بورژوازی در حال ظهور و مخالف واکنش های دینی و اشرافی بود؛ دوّم، به جنبشی نسبتاً وسیمتر اطلاق میگردید که به قول امروزی ها آرا و افکار دمترقی، به معنای گستردهٔ کلمه داشت و موافق تغییر و خوشبین به آینده بود.

. اغتشاش معنایی دال بر این است که اگر بخواهیم بر آنچه نویسندگان آن دوره در بارهٔ سباست های خودشان گفته اند تأکید ورزیم غیر ممکن است که به تعریفی منسجم از پدیده موردنظر برسیم. به هر تقدیر حتی اگر قبول کنیم که خاصه در موارد مشخص، طبقه بندی بسیار دشوار است، با این همه، وجود رمانتیسم لیبرالی آشکار به نظر می رسد و می توان تمایزی بامعنی میان آن و رمانتیسم ژاکوبن دموکراتیک قائل شد. ما رمانتیسم لیبرال را دیدگاهی می دانیم که به دنیای بورژوای مدرن به دیدهٔ انتقاد می نگرد، اما از انتقادهای خویش نتایج انقلابی نمی گیرد و به این بسنده می کند که باید دست به اصلاح زد تا تغییرات عمیق.

این رمانتیکها تا اندازهای با وضع موجود ساختند و هر زمان که انتظار قیام اجتماعی میرفت حتی از آن پشتیبانی میکردند. آنان نیز مثل ژاکوین ـ دموکراتها آرمان خود را در انقلاب فرانسه و ارزشهای آن میجستند، منتهی اعتدالی ترین گروه یعنی ژیروندونها را میپسندیدند تا ژاکوینها را شور انقلابی آنان اغلب با واژههایی مبهم و احساساتی و اسطورهای بیان میشد و مسئلهٔ استثمار طبقاتی را به دیدهٔ اغماض مینگریستند.

به هر رو، رمانتیکهای لیبرال را نباید با لیبرالهای ساده یکی گرفت. این نوع لیبرالها \_.به عنوان مثال و یکترر کوزن Victor Cousin و پل لویی کوریه Paul Iouis Courier در فرانسه و بنتام و فاید، گرایان در انگلستان – برخلاف رمانتیک ها هیچ نوع علاقهٔ انتقادی و نوستالژیایی برای گذشته نداشتند. اما لیبرالهای ضدسرمایه داری رمانتیک دچار تضادی شدید بودند زیرا که آنان به حال حاضر، هم به دیدهٔ انتقادی می نگریستند هم به دیدهٔ غیرانتقادی. به نظر ما این پارادوکس را می توان با دو عامل تبیین کرد که یکی ناشی از ماهیت رمانتیسم است و دیگری منبعث از تصادفی تاریخی. نخست، این نوع رمانتیسم متضاد در وضعیت تاریخی اوایل قرن نوزدهم، خاصه در دورهٔ بازگشت در فرانسه ظاهر می شود. در این موقع آسان ترین راه این بود که بورژوایی نیست بلکه واکنش اشراف و بقایای رژیم کهن است. افزون بر این هنوز آگاهی روشنی از نیروهای اجتماعی جدید دست اندرکار و تقسیم جامعه به دو طبقهٔ متخاصم وجرد نداشت و در فراسوی افقهای گذشته و حال امکان آینده ای کاملاً متفاوت هنوز دیدنی نبود. احتمالاً تحت این وضعیت می شد دست به انتخاب یکی از این دو راه زد: حفظ خلوص عصیان بر ضد حال این وضعیت می شد دست به انتخاب یکی از این دو راه زد: حفظ خلوص عصیان بر ضد حال حاضر با روی آوردن به گذشته (یعنی جانبداری از بازگشت گرایی که بالزاک نمونهٔ کامل آن است. یا می بایز وضعیت می شد دست به انتخاب یکی از این دو راه زد: حفظ خلوص عصیان بر ضد حال حاضر با روی آوردن به گذشته (یعنی جانبداری از بازگشت گرایی که بالزاک نمونهٔ کامل آن است) یا معالحه با زمان حاضر و تلاش برای اصلاح آن با حذف یا کاهش فاحش ترین خطاها.

به هر رو، اگر چه این نوع رمانتیسم اساساً در موقعیت تاریخی فوق دیده شد، مع هذا حاکی از آن است که جهان بینی ضد سرمایه داری رمانتیک در هر مرحله از تحول خود بر اثر جنبه ای از سرشتش می تواند چه اُشکال عجیبی به خودگیرد. ما قبلاً مدعی شدیم یکی از دو قطب ارزشی رمانتیسم، خود یا نفس ذهنی Bubjective Soli است. دست آخر، اگر چه تخاصمی عمیق و انفجاری میان این نفس ذهنی و فردگرایی در قلمرو سیامی اقتصادی وجود دارد، این تخاصم اغلب ضمنی و پنهان باقی می ماند و به قرابتِ احتمالیِ میانکیش فرد نزد رمانتیسم و کیش فرد نزد لیبرالیسم بورژوا میدان می دهد. به درستی هم اینجاست که رمانتیسم با ضد خود پیوند می یابد و این خطر را پذیرا می شود که به ضد خود بدل گردد.

این دو عامل که احتمالاً بسته به هر مورد یکی نسبت به دیگری اهمیت می بابد کمک میکنند تما پدیده هایی پیچده و مرکب مثل میشله Michelet و لا مارتین و سنت بوو Sainte-Beuve و هوگو به وجود آیند که ما دیدگاهشان را لیبرالیسم رمانتیک نام گذاشته ایم. مقایسهٔ هوگو و سنت بوو آموزنده است زیرا آنها نمایندهٔ دو قطب متضاد این پدیدهٔ متضاد هستند. پیر باربریس دقیق ترین تحلیل از رمانتیسم لیبرالی را به طریق کلی و هوگو و سنت بوو را به طریق خاص به دست داده است. باربریس در مطالعه ای عالی از Boom ایک آشکار مساخته است که نزد سنت بوو همزیستی لیبرالیسم و عصیان رمانتیک منجر به خلق دوگونه آثار شده است: مقاله و آثار ادبی. سنت بوو در مقاله ها دبا آگاهی روشن و تحلیلی تجریدی، نشان داده که لیبرالی است کلامیک، اما فقط در آفریده های ادبی است که آگاهی ناشاد و دشوار و عصیانگرش بروز میکند. این نکته فاش می سازد که چرا لیبرال ها Doseph Delorme را با خشونت محکوم ساختند. باربریس متذکر شده است که تصمیم سنت بوو برای انتشار کتاب بعد از مسال ۱۸۳۰ حاکی از آن است که موضوع واقعی آن نظم بورژوایی بوده است نه بازگشتگرایی<sup>64</sup>.

از موی دیگر، در مورد هوگو، تضاد جزو ذاتی آفرینش ادبی است. باربریس در تحلیلی مفصل از مجموعهٔ مجازاتها Chattments آشکار می سازد که اید تولوژی بورژوایی مستتر در اثر فقط به «سرکوب ماقبل لیبرالی» به دیدهٔ انتقاد می نگرد و پیشرفت علم و تکنولوژی را راه حل بلایای زمان حاضر در آینده می داند؛ در عین حال در همان شعر می توان نوستالژیا برای فرانسهٔ کهن راه که بر روستا و صنایع دستی متکی بود، مشاهده کرد. باربریس نتیجه میگیرد که ددر آثار هرگو... پهلو به پهلو نهادن جهان بینی غیر سرمایه داری با تصور پر طمطراق از جامعهٔ صنعتی موگو... پهلو به پهلو نهادن جهان بینی غیر سرمایه داری با تصور پر طمطراق از جامعهٔ صنعتی بدید حل نشده باقی می ماند. هوگو نمی خواهد بیند که جامعهٔ صنعتی که به وجود خواهد آمد از چه نوع خواهد بود. ۳<sup>۹</sup> تاریخ نگارش مجازات ها نشان می دهد که ر مانتیسم لیبرالی به هیچ وجه بعد از وبازگشت تایدید نشد؛ به تعبیری توهم هماهنگی میان رمانتیسم با لیبرالیسم تا مدت ها بعد ادامه یافت. البته در آثار دیگر هوگو، خاصه در بینوایان جنبهٔ ضد بورژوایی نمایانتر است. آثار هوگو، به دهدمی مزاجی سیامی نویسنده اش و به درم اینگرا نزدیک برخی لحاظ به نظر می رسد به وزاکوین - دمکرات ها یا حتی سوسیالیست های انسانگرا نزدیک باشد، به طریق کلی بعد از دورهٔ اولیهٔ سلطنت طلبی به پدیدهٔ پارادوکسی رمانتیسم ایبرالی تعلق باشد، به طریق کلی بعد از دورهٔ اولیهٔ سلطنت طلبی به پدیدهٔ پارادوکسی رمانتیسم ایبرالی تعلق دارد: هوگو \_که از نظرش وظیفهٔ نویسنده عبارت است از بیان کامل زمانه اش \_ در واقعیت هر دو قطب متضاد زمانش را بیان کرد، هم جنبهٔ عاصی و هم جنبهٔ مصالحه جوی آن را.

۶) الف \_\_ رمانتیسم ژاکوبن \_ دمکراتیک

صِرف وجود نبوعی از جهان بینی ضدسرمایه داری رمانتیک که بـتوان آن را «ژاکوین ـ دمکراتیک» نامید دلیل محکمی بر ضد ادعای تضاد مطلق میان رمانتیسم و روشنگری است. میان دو جنبش تضاد و تخاصمی اجتناب ناپذیر وجود ندارد و در واقع جزو مهمی از رمانتیسم میراث روشنگری است. روسو که در مرز میان این دو ایستاده است این تلاقی را به بهترین وجه نشان می دهد. آنچه به این نوع رمانتیسم تشخص می بخشد و آن را از نوع لیبرالی جدا می سازد این است که رمانتیسم ژاکوبن - دمکراتیک با دید انتقادی شدیدی هم به نیروهای سرکوبکنندهٔ گذشته – سلطنت و اریستبوکراسی و کلیسا – و هم نیروی سرکوبگر جدید – بورژوازی – مینگرد. این نقد دوگانه زیر پرچم انقلاب فرانسه و ارزشهایی که رادیکال ترین جناح آن یعنی ژاکوینیسم مدافع آن است مطرح می شود. (نقد نویسندگان خاصه نقد روسو را که قبل از انقلاب طرح شده بودند باید از این جریان استئناکرد.) ائتلاف ژاکوبن راگاهی اوقات بناپارتیسم همراهی میکند، زیرا که ناپلترن راگسترش مؤثر و قهرمانانهٔ ژاکوبنیسم می پندارند. به هر تقدیر، ستایش بناپارت اغلب در هجدهم برومر پایان می گیرد. ژاکوبن - دمکرات ها برخلاف لیبرال ها دنب ال تحولات آرام و مصالحه جویی و راه حلهای اعتدالی نیستند بلکه جویای زمان های انقلابی و فیام های گسترده و عمیقند.

ما رمانتیسم ژاکوبن - دمکراتیک را جزو انواع دانقلابی - یو توپیایی، که از نظر زمانی بر آن مقدم است قرار می دهیم. این جریان را که به روشنی از شکل عقلانی ناب رادیکالیسم (به عنوان مثال گادوین) بازشناختنی است می توان در تمامی کشورهایی یافت که نخستین موج رمانتیسم آنها را درنوردید. طبیعی است که این جریان در کشور انقلاب نیز راه یابد. ژاکوبنها را نیز مثل روسو می توان در جریان فرانسوی قرار داد زیرا آرمانی کردن دوران کهن که با شور و علاقهٔ شدید مراه بود به روشنی نشان نوست الژیای رمانتیک است. به هر تقدیر باید منذکر شد که رادیکال ترین جناح ژاکوبنیسم – بو توناروتی Buonaroti و بابوف Babout – به کمونیسم نزدیک شدند و بنابراین خارج از مرزهای نوع موردنظر قرار گرفتند. در سال های پس از انقلاب، از جملهٔ کسانی که هم ژاکوبن بودند و هم بناپارتیست می توان به استادال و موسه Babout اشاره کرد – موسه ای که مقدمهٔ اعترافات فرزندی از قرن نوزدهم Buonarot و موسه Kate انداره زانوشت. در آلمان نخستین رمانتیکه این می توان به استاندال و موسه Babout اشاره زانوشت. در آلمان نخستین رمانتیکها قبل از آنکه بازگشتگرا شوند، مدت زمانی کوتاه ژاکوبن - در آلمان نخستین رمانتیکه او زارگ می ای این و بوخنر و هاینه – هرگز را نوشت. در آلمان نخستین رمانتیکه ای قبل از آنکه بازگشتگرا شوند، مدت زمانی کوتاه ژاکوبن - دمکرات بودند. اما عده ای از نویسندگان بزرگ مه هولدرلین و بوخنر و هاینه – هرگز را نوشت. در آلمان نخستین رمانتیکها قبل از آنکه بازگشتگرا شوند، مدت زمانی کوتاه ژاکوبن - دمکرات بودند. اما عده ای از نویسندگان بزرگ مه ولدرلین و بوخنر و هاینه – هرگز دیدگاه اولیهٔ خود را رها نکردند.

هاینه، ضد رمانتیکی که دست آخر اذعان کرد از صمیم دل رمانتیک است، انقلاب فرانسه را عامل نجات و فلاح بشر میدانست: وآزادی دینی جدید است، دین زمانهٔ ما... فرانسویان... قوم برگزیدهاند... پاریس اورشلیم جدید است و راین، اردن است که ارض مقدس آزادی را از سرزمین فیلیستین \*ها جدا کرده است.ه<sup>۱۱</sup> هاینه بعد از آنکه چند بار به چپ و راست موضع خویش

ی در زبانهای اروپایی واژه Philleter ، Philletine در اصل به معنای ساکتان اصلی سرزمین فلسطین است قبل

درغلتید، در پایان عمر تأکید کرد که اصل بنیادی تفکرش «ایمان تغییرناپذیر به بشر و آرای دمکراتیک انقلاب بوده است. <sup>۱۲</sup> مورد هاینه خاصه به لحاظ نوع گذشته ای که در آرزویش بوده جالب توجه است. در *اعتراف نو*یسنده که بخش پایانی در بارهٔ آلمان De l'Allemange است، وی فاش میگوید که اگر چه زمانی (مثل اغلب ژاکوبن \_ دمکرات ها) فرهنگ هلنی را درست داشته، اخیراً به اصل یهودی خود بازگشته است. وی تأکید میکند که صورت مثالی حقیقی انقلاب فرانسه قانون موسی و رسوم یهودیت پاستان است و نه یونان کهن برده دار یا رم با قوانین سفسطه آمیزش.

در انگلستان نیز سنت مهمی از ژاکوبن \_دمکراتها وجود داشت. نخستین کسی که باید از او نام برد و پلیام بلیک است که شعرش «انقلاب فرانسه» (۹۱ – ۱۷۹۰) از دیدگاه ژاکوبنی سرود» شده است. وی در شعرهای بعدی مبارزه برای اصل آزادی راکه انقلاب فرانسه موقتاً به آن زندگی بخشید در قالب اسطوره ترسیم کرد. از آن پس دوره ژاکوبنی کولریج و وردزورت پیش آمد \_که ما قبلاً به آن اشاره کردیم \_و دست آخو رادیکالیسم پا بر جای نسل دوم رمانتیکهای انگلیسی را می توان متذکر شد و مشخصاً به بایرون و شلی اشاره کرد.

بنابراین رمانتیسم زاکوبن ـ دمکراتیک به دورهٔ کوتاهی محدود می شود: با روسو آغاز می شود و در دورهٔ انقلابی و اندکی پس از پایان آن به اوج می دسد و پایان می بابد. آخرین نمایندهٔ بزرگ آن شاید هاینه باشد. این جریان فکری به سبب سرشتش در دورهٔ خاصی به چشم می خورد زیرا در زیر پرچم ارزشهای انقلاب فرانسه حال حاضر را به شدت محکوم کرد. از زمانی که انقلاب به اسطورهٔ بنیادی بورژوازی ظفر مند و پیروز بدل گشت دیگر ممکن نبود یگانه مرجعی باشد که با استناد به آن از حال حاضر (و یا گذشته، گذشته ای که رد پایش تا آینده امتداد مایابد) انتقادی ریشه ای از حال حاضر (و یا گذشته، گذشته ای که رد پایش تا آینده امتداد موسیالیستی و کارگری، انتقاد اصبل اگر بنا بود نافی خود نباشد، باید به مرجع دیگری روی موسیالیستی و کارگری، انتقاد اصبل اگر بنا بود نافی خود نباشد، باید به مرجع دیگری روی می آورد. ۲۰ هاینه ـ به ویژه زمانی که با مارکس مراوده میکرد ـ که کمونیسم او را وسوسه و می می تورد. ۲۰ هاینه ـ به وی به مارکس مراوده میکرد ـ که کمونیسم او را وسوسه و می می تورد. ۲۰ هاینه ـ به مرز این حد به انواع دیگر گرایش دا تان را از ماین به دانید به مرجع مودنده می تورد زمانی که با مارکس مراوده میکرد ـ که کمونیسم او را وسوسه و می آورد. ۲۰ هاینه ـ به ویژه زمانی که با مارکس مراوده میکرد ـ که کمونیسم او را وسوسه و می هی تورد. به هاینه و همچنین شلی، نشان حد نهایی رمانتیسم ژاکوبن ـ دمکراتیک بودنده می همانیس با هاینه و شلی به مرز رسید و همین مشخصه، آنان را از مایر نمایندگان این نوع متمایز می سازد. لوکاچ تفاوت میان هولدرلین و شلی را از همین زاویه نگریست و به درستی

از آنکه به دست بنی اسرائیل بیفند، و مجازاً به معنی بی ذوق و بی فرهنگ است.

گفت دهولدرلینی که بعدها راه شلی را دنبال نکرد، دیگر هولدرلین نبود بلکه لیبرال کلاسیسیست کو تهنظری بود.ه<sup>۱۷</sup>

این تفاوت آنقدر بارز است که برخی تا آنجا پیش رفته اند که شلی را سوسیالیست دانسته اند. خاصه، دختر و داماد مارکس، الشنور مارکس اولینگ و ادوارد اولینگ در مقاله ای به نمام وسوسیالیسم شلی، سعی کرده اند تا این امو را اثبات کنند. در این مقاله آن دو مدعی شده اند که تفاوتی عمیق وجود دارد میان رادیکالیسم اساساً بورژوای بایرون با رادیکالیسم شلی که زیر بیرق پرولتاریا سخن می گوید. در حالی که عدم تشابه میان بایرون و شلی کاملاً روشن است. به نظر ما تفاوت آن دو ماهوی نیست بلکه عدم شباهت عایی است که در داخل یک نوع وجود دارد و سوسیالیست دانستن شلی خطاست. زیرا به رغم آنکه شلی در چند شعر – خاصه در ونقاب آنارشی، (۱۸۱۹) – از کارگران انقلابی پشتیبانی میکند و به شدت وضعیتی را که بر طبقهٔ کارگر تحمیل شده محکوم می سازد و آن را نوعی بردگی به شمار می آورد، هرگز تا آنجا پیش نمی رود که در مالکیت خصوصی تردید کند. مرجع وی همواره رادیکالیسم ژاکوین - دمکراتیک باقی ماند.

در واقع از شعر اولیهٔ «ملکه مب» Queen Mab (۱۸۱۱) تا «قصیدهٔ آزادی» در واقع از شعر اولیهٔ «ملکه مب» Queen Mab از مرگش سروده شد، دیدگاه سیاسی شلی بدون تغییر باقی ماند. بینش تاریخی و اجتماعی و سیاسی شلی شاید به بهترین وجه در همین دو اثر آخری بیان شده باشد. شلی برخلاف روسو هیچ نوع نومتالزیایی برای انسان اولیه احساس نمی کرد. در نظر شلی اگرچه آزادی را خداوند در بدو خلقت در خود جهان گنجانده است فقط در یونان باستان بود که آزادی توانست بعد از دوران طولانی اولیهٔ توحش خود را متجلی سازد: وآزادی گفت که روشنایی بشود... / آنن برخاستاه<sup>۱۹</sup> آزادی بعد از حکمروایی اندک در رم، معصر جدید انظر شلی اگرچه آزادی مهیای بازگشت بعد از دوران طولانی اولیهٔ توحش خود را متجلی سازد: یونان باستان بود که آزادی توانست بعد از دوران طولانی ولیهٔ توحش خود را متجلی سازد: آزادی گفت که روشنایی بشود... / آنن برخاستاه<sup>۱۹</sup> آزادی بعد از حکمروایی اندک در رم، یونان باستان بود که آزادی مهیای بازگشت به زمین شده است اما این بار در سطحی والاتر و بی چون و چرا. از نظر شلی «تعویر عصری که میآید در گذشته منعکس است / همچون در بی جون و چرا. از نظر شلی «تعویر عصری که میآید در گذشته منعکس است / همچون در باستان دصداهای پیامبرانه پژواک گنگی داشتند» و جهانی که میآید ویونان درخشان تری» خواهد بود. جهان آینده نوعی بازگشت است، اما بازگشتی است به دوران اسطوره ای باستان دصداهای پیامبرانه پژواک گنگی داشتند» و جهانی که میآید ویونان درخشان تری» خواهد بود. جهان آینده نوعی بازگشت است، اما بازگشتی است به دوران اسطوره ی و خواهد بود. جهان آینده نوعی بازگشت است، اما بازگشتی است به دوران اسطوره ی و خواهد گذی ساتورن تا به جهان واقعی یونان باستان: «رشتهٔ رخوت طولاتی ساتورن و عشق از هم خواهد گمی میتورن تا به جهان واقعی یونان باستان: «رشتهٔ رخوت طولاتی ساتورن و کامان در می از می از می از می از می نظر شلی آینده خلق مجدد گذشتهای واقعی نیست، بلکه شکوفایی کامل استعدادهای آن است؛ بنابراین آینده به بار نشستن کامل همهٔ چیزهایی است که در گذشته وجود نداشته است، یوتوپیای عشق و زیبایی.

۶) ب \_ رمانتيسم پوپوليستي

آثار سیسموندی نظریهٔ اقتصادی پوپولیسم را پی ریختند، اما در روسیه بود که این گرایش - به دلیل ساختار اجتماعی کشور و به سبب وضع روشنفکران در نیمهٔ دوم قرن نوزدهم - در قالب فلسفه ای اجتماعی و جنبشی سیاسی کاملاً تحول یافت. اقتصاددانانی مثل ب. افروسی B. Efrossl و و. ورونتسوف V. Vorontsov و نیکلای - آن Nicolaion (اسبم مستعار ن. دانیلسون که سالها با مارکس و انگلس مکاتبه میکرد) همگی تحت تأثیر سیسموندی قرار گرفتند. جامعه شناسانی مثل میخاتیلوسکی و مهم تر از همه فیلسوف «نهیلیست» انقلابی هر تسن نامایندگان اصلی پوپولیسم رمانتیک هستند. آنها اجتماع روستایی سنتی روسی nobchchina را زاد خاص روسی برای رسیدن به سوسیالیسم می پنداشتند و استبداد تزاری و تمدن سرمایدداری فربی را مردود می انگاشتند. تجلی سیاسی پوپولیسم جنبش نارودنایا ولیا Narodnaya را ارادهٔ مردم) بود که هدفش «رفتن به میان تودهها» و جلب نظر دهقانان به افکار جدید انقلابی بود. از میان تمام نویسندگان بزرگ روسیه یقیناً تولستوی بیش از همه به کیش پوپولیستی دهقانان از میان تمام نویسندگان بزرگ روسیه یقیناً تولستوی بیش از همه به کیش پوپولیستی دهقانان گرایش داشت.

جی. سی. سیسموند دو سیسموندی J.C. Sismonde de Sismond را اصلاً نمی شود انقلابی به حساب آورد، اما انتقاد شدید و ریشه ای او از سرمایه داری را مارکس ستود. مارکس وی را از برخی لحاظ برتر از ریکاردو می پنداشت. تحلیل های وی از واقعیت اقتصادی برخلاف اقتصاد کلاسیک ملهم از اصلی اخلاقی بود: مین همیشه بر ضد نظام صنعتی که زندگی انسانی را به گند کشیده است مبارزه خواهم کرد. ۲۰ سیسموندی تروت را فی نفسه رد می کرد و آن را مال اندوزی می پنداشت و فروکاهش انسان به ماشین را محکوم می کرد. مارکس در مانیفست کمونیست، اگر چه وی را به سبب اینکه یو توپیایی و «سوسیالیست خرده بورژواه است مورد انتقاد قرار می دهد، اما بر اثر نشان دادن قاطع نتایج مرگبار ماشینیسم و تقسیم کار و اضافه تولید و بحران و جز آن او را می ستاید.

انتقاد سیسموندی از نظام سرمایهداری رمانتیک است، زیرا وی مرتباً به دوران طلایی ماقبل سرمایهداری ــ خـاصه بـه جمهوریهـای ایتـالیایی قـرون و سـطی ــ و جـامعهٔ پدرسـالاری صنعتگران کوچک و دهقانان کوچک صاحب زمین که در تعاونی ها و جمعیت هاگرد آمده بودند، اشاره میکند. وی در قطعهای نوعی در اثر عمدهاش به نام اصول جدید اقتصاد سیاسی (۱۸۱۹) می نویسد: ددر کشورهایی که کشاورز صاحب زمین است و در جایی که مائده های زمینی کلاً به مردمی تعلق دارد که کار میکنند – کشوره ایی که در آن ها بهره برداری از زمین براساس پدرسالاری انجام میگیرد – آدمی همه جا می تواند عشق مردم را به خانه ای که در آن زندگی میکنند و زمینی را که از آن مراقبت میکنند آشکارا ببیند. ۲۰ به هر تقدیر، سیسموندی اتهام وخصومت با پیشرفت اجتماعی، را رد میکند و تأکید می ورزد که آرزوی او احیای آنچه بود نیست بلکه خلق وجهانی، است و بهتر از آنچه هم اکنون وجود دارد. به همین سبب باید به اصلاحات اجتماعی خاصی دست زد: تقسیم مالکیت بزرگ ارضی و صنعتی و جز آن.

مشابهت این آرای انتقادی با آرای پوپولیست های روسی صد سال بعد، انکارناپذیر است، اگر چه روس ها رنگ انقلابی تندتری به این برنامه زدند. لنین در سال ۱۸۸۷ جزوه ای به نام خصوصیات رمانتیسم اقتصادی (سیسموندی و طرقداران و طنی او) نوشت و در آن به شدت به پوپولیست ها حمله کرد و آثار سیسموندی را ارتجاعی خواند و آن را محکوم نمود. به هر تقدیر، روزا لوکزامبورگ در کتاب انباشت سرمایه (۱۹۱۱) از سیسموندی در برابر حملات لنین دفاع کرد و از نقدهای وی از سرمایه داری و پیش کشیدن مسائلی که برای تحول اقتصاد سیاسی مارکسیستی اهمیت داشتند ستایش کرد.

۶) ج – سوسیالیزم یوتوپیایی – انسانگرا نویسندگان رمانتیکی که به این سمت گرایش دارند با استفاده از مشالهای (Paradigms) اجتماعی خاص و برخی ارزشهای اخلاقی یا دینی ماقبل سرمایهداری، برای سوسیالیسمی که باید جایگزین تمدن صنعتی بورژوایی شود الگوهایی خیالی خلق میکنند. آنان زیر پرچم بشریت به طریق کلی و نه به نام یک طبقه – پرولتاریا – از سرمایهداری انتقاد میکنند و خطاب آنان تمامی انسانهایی است که نیت خیر در سر دارند. کسانی که وسوسیالیستهای یوتوپیایی خوانده میشوند همگی رمانتیک نیستند. به عنوان مشال، اون Owan و سنسیمون اساسا طرفدار روشنگری و طالب صنعت و پیشرفت هستند. از میان کسانی که به نوع سوسیالیسم روانتیک بازبستهاند میتوان به نویسندگانی چون فوریه و کابه و انفانتن math او اغلب روانتیک بازبستهاند میتوان به نویسندگانی چون فوریه و کابه و انفانتن Karl Grün در قرن نوزدهم از گرایش به اصطلاح دسوسیالیسم واقعیه کارل گرون Karl Grün و مرسی هس و در نوزدهم از گرایش به اصطلاح دسوسیالیسم واقعیه کارل گرون Karl Grün و مرسی هس و در قرن بیستم از نویسندگان اکسپرسیونیستی مثل ارنست تولر و فلاسفهٔ مارکسیست انسانگرایی مثل اریش فروم و دیگران نام برد.

نمونهٔ روشنگر این نوع سوسیالیسم در آثار موسی هس، خاصه در نوشتههای جوانی وی (۲۵-۲۵۰) دیده می شود. کتاب اول او تاریخ مقدس بشریت (۱۸۳۷) احتمالاً کتابی است که حضور جهان بینی رمسانتیک عمیقاً در آن احساس می شود. هس در این اثر، تفسیری سیاسی -مسیحایی از تاریخ به دست می دهد و دوران کهن را دورهٔ هماهنگی اجتماعی می داند که بر مالکیت عمومی استوار بود. مالکیت خصوصی این تعادل اصیل را بر هم زد و به ظهور صنعت و تجارت و به همراه آن به بروز نابرابری و خودپرستی و ستم اجتماعی میدان داد. تکلیف مسیحایی آینده الغای مالکیت موروثی و خصوصی است تا دتساوی اولیه میان آدمیان بوزمین هموار گردد. ۲۰ هس تحت تأثیر فوریه .. که مقولهٔ هماهنگی اجتماعی او مضمون اصلی بر زمین هموار گردد. ۲۰ هس تحت تأثیر فوریه .. که مقولهٔ هماهنگی اجتماعی او مضمون اصلی میزند. نظامی که به قیمت فلاکت اکثر مردم بر ثروت عدهای قلیل می افزاید. ۲۱

اگر چه این کتاب پژواک چندانی نداشت کتاب بعدی هس سه سالاری اروپایی (۱۸۴۱) The European Triarchy تأثیر بسیاری بر روشنفکران انتقادی (خاصه نوهگلیان) در آلمان گذاشت. هس پیشنهاد میکند که اروپا بر مبتای ائتلاف معنوی فرانسه و آلمان و انگلستان به «پیکری» واحد مبدل شود و سلطنت خداوند را بر زمین مستقر سازد. او مثل همهٔ رمانتیکها که گذشته را از راه میانبر به آینده وصل میکند مینویسد: داروپای رمی - آلمانی در آینده همان خواهد شد که دولت مقدس یهودی در عهد باستان و دولت مقدس رمی در قرون وسطی بودند:

آرای سو سیالیستی ضمنی در این کتاب ها به تدریج در مقاله هاور ساله هایی که در طول سال های ۲۵-۴۵ در نشریسات Rheinische Zetung و Neue Anekdoten در این Neue Anekdoten و Rheinische Jahrbücher به چاپ رسیدند، روشن تر شدند. در این رساله ها اصل کمونیستی انسان دوستی در مقابل اصل خودپرستی و طمع گذاشته شد و اجتماع سوسیالیستی آینده در مقابل فرد خودپرست و دغیرارگانیک، جامعهٔ سرمایه داری. شاید هجو هر پول، مهم ترین رساله از جمع این رساله ها باشد که در سال ۱۸۴۴ نوشته شد و در سال استین استین آینده در مقابل قرد خودپرست و دغیرارگانیک، جامعهٔ سرمایه داری. شاید معرف پول، مهم ترین رساله از جمع این رساله ها باشد که در سال ۱۸۴۴ نوشته شد و در سال استین استین در مقابل قرد موان گذاشت. در این رساله با احساساتی آنشین غرب شده است، انتقاد می شود. از نظر هس جهان بازرگانی مدرن که جوهر آن پول است از جهان بردهداری کهن بدتر است، زیرا که دضلِ طبیعی و ضلِ بشری است که مردم از روی اختیار خود را بفروشند.ه تکلیف کمونیسم الغای پول و قدرت شیطانی آن و برقراری اجتماع ارگانیک بشریت اصبل است.\*\*

۶) د ــرمانتیسم رهاییطلب

رمانتیسم رهایی طلب یا آنارشیست (با آنارکو - صندیکالیست) که یو تو پیای فدراسیون جماعات کوچک (که اساساً از دهقانان و صنعتگران تشکیل شده است) را با سرمایهداری صنعتی و دولت متمرکز مقایسه میکند و مدعی احیای ارزش ها و سنتهای «مردم» ما قبل سرمایهداری است در پایان قرن نوزدهم و آغاز قرن بیستم به اوج خود رسید. آدمی می تواند در آنارشیسم گرایشی عقلانی و طرفدار روشنگری بیابد که با شاخهٔ اصلی رمانتیسم بیگانه است. اما بسیاری از متفکران رهایی طلب وکلاسیک» مثل پرودون و باکونین و کروپو تکین و الیزه رکلو س صندیکالیست های انقلابی را که با محله عملی رمانتیسم بیگانه است. اما مندیکالیست های انقلابی را که با محله عملی رمانتیک بوده اند. می توان حلقهٔ وبر لاگاردل الفلابی را که با محلهٔ عاملی درمانتیک بوده د. می توان حلقهٔ اوبر لاگاردل المانه می انقلابی را که با محلهٔ Social Berry (زر سورل و برنار لازار Elouerd Berth و ادوارد برت Hubert Lagardell پیوند داشتند و همچنین برنار لازار Somat Lazare (دوست شارل پگی Gustav Landaer) پیوند داشتند و همچنین آورد. در آلمان می توان به گوستاو لانداوتر Page Landaer و دوست شاعرش ار ایش موهزام اوبر دی آمان می توان به گوستاو لانداوتر Bustav Landaer و دوست شاعرش ای می موهزام این جهان بینی مرتبط دانست: استریند برگار و ایداوتر می توان و مونت می کون با محلون ای موهزام زین جهان بینی مرتباد دانست: استریند بو ر اشاره کرد. برخی از نویسندگان را نیز می توان با این جهان بینی مرتبط دانست: استریند برگ و اسکار وایلد و فرانتس کافکا.

شاید مهمترین نمایندهٔ رماننیسم رهایی طلب گوستاو لانداوتر باشد: نویسنده و منتقد ادبی و فیلسوف اجتماعی و رهبر کمون مونیخ در ۱۹۱۹ (که بعد از شکست جمهوری شوروی باواریا به دست ضدانقلاب به قتل رسید). لانداوتر در جوانی قبل از آنکه آنارشیست شود تحت تأثیر واگنر و نیچه قرار گرفت. به هر تقدیر وی از همان آغاز به سبب گرایش انقلابی و علاقهمندی به معنویت دینی حساب خود را از نویسندهٔ زرتشت جداکرد. (وی در سال ۱۹۰۳ ترجمهای از آثار هوفانی ماستراکهارت را منتشر ساخت.) لانداوتر شریک نوستالژیای رمانتیسم وکلاسیکه آلمان برای مسیحیت قرون و سطی است: «مسیحیت با برج و باروها و قلاع گوتیک... با تماونی ها و انجمنهای اخوت، یک دقوم، در معنای دقیق و کامل کلمه بود: ترکیبی هماهنگ از اجتماع اقتصادی و فرهنگی با قیود معنوی.ه<sup>۷۷</sup> از نظر او مثال تمدن شیطانی معاصر، سرمایهداریِ مدرنِ انگلیس است وکه نظام صنعتی اش بی روح است و زمین را متروک و و یران کرده و مردم و حتی فلاکتشان را همشکل ساخته است و برای بازار جهانی تولید میکند تا برای برآوردن نیازهای واقعی، وی یا زبانی تلخ مارکس هوزند ماشین بخاره را به سبب ستایش از دستاوردهای فنی سرمایهداری سرزنش میکند. از نظر او تکلیف سوسیالیسم تکمیل نظام صنعتی نیست بلکه کمک به بنی نوع بشر است تا فرهنگ و روح و آزادی و اجتماع را از سر نوکشف کند.<sup>40</sup>

لانداوتر که خصم سرسخت دولت و جامعهٔ بورژوایی بود به سوسیالیست.ها پند می دهد که از این جهان اجتماعی منحط و فاسد دست بشویند و اجتماعات روستایی خودبسا تشکیل دهند که در فدراسیونی آزادگرد هم آیند. راه رسیدن به سوسیالیسم رهایی طلب اعتصاب عمومی و قیام نیست بلکه رهاکردن اقتصاد سرمایه داری و تشکیل فوری گماین شافت سوسیالیستی در مناطق روستایی آلمان است.<sup>۷۷</sup>

به هو تقدیر خطاست که لانداوتر را طوفدار محض احیای اشکال اجتماعی و فرهنگی گذشته بدانیم. وی به اهمیت و ارزش برخی از دستاوردهای تمدن اعتراف کرد: روشنگری و امحای خوافات و تحول علم. وی در آرزوی ساختن جامعهای جدید است که بر پایهٔ تـمدن مدرن و فرهنگ ماقبل سرمایهداری بنا شـده بـاشد، جـامعهای کـه اصالتاً مـردمی و آزاد و مساوات طلب و بدون دولت و طبقات باشد.<sup>۷۷</sup>

۶) هـ رمانتيسم ماركسيستي

اگر چه بی تردید عنصر رمانتیک در آثار مارکس و انگلس وجود دارد - باید به یاد آورد که آنان با پوپولیست های روسی همدلی می کردند و امید آنان را که می پنداشتند اجتماعات روستایی سنتی روسی نطفهٔ رومیهٔ سومیالیست آینده است نقش بر آب نمی دانستند - اما مارکسیسم رسمی (که به شدت تحت تأثیر تکاملگرایی و پوزیتیویسم و فوردیسم قرار داشت) و بین الملل اول و دوم این عنصر را نادیده انگاشتند. در نوشته های کاثو تسکی و پلخانف و بوخارین - از استالین بگذریم - گشتن به دنبال نشان های میراث رمانتیک بیهوده است. نخستین تلاش با همیت برای تفسیر نورمانتیک از مارکسیسم از آن ویلیام موریس در پایان قرن نوزدهم بود. تاریخ ویسان انگلیسی، ای بی. تامپسون و ریموند ویلیامز، اخیراً دیدگاه موریس را گرفته و بسط داده اند. اما اساساً در قلمرو فرهنگ آلمانی - که هیچ ربطی به تحولات فکری انگلیسی ندارد - است که می توان متفکرانی یافت که خود را مارکسیست می خوانند اما در عین حال انتقادهایشان از سرمایهداری رنگ تند رمانتیک دارد. شاید آشار این نویسندگان اوج فلسفهٔ مارکسیستی قرن بیستم باشد: لوکاچ جوان و ارنست بلوخ و مکتب فرانکفورت (خاصه هربرت مارکوزه و والتر بنیامین). می توان در برخی از کشورهای جهان سوم - خاصه در میان بنیانگذاران جنبش کمونیستی در سالهای ۱۹۲۰ - متفکرانی یافت که باور داشتند وضعیتهای اجتماعی ماقبل سرمایهداری کشورهایشان می تواند پایهٔ اجتماعی - فرهنگی جنبش انقلابی باشد: خوزه کارلوس ماریاتیویی Li-Ta-Chao در پرو و لی. تا. چااو Li-Ta-Chao در چین.

آنچه این گرایش را از سایر گرایشهای سوسیالیستی یا انقلابی که حساسیتهای رمانتیک دارند جدا میسازد دلمشغولی با مسائل اساسی مسارکسیسم است: جنگ طبقاتی و انقلاب اجتماعی و پرولتاریا را عامل آزادی و طبقهٔ عام Universal Class پنداشتن و امکان استفاده از نیروهای تولیدی جدید در اقتصاد سوسیالیستی – حتی اگر نتایجی که به دست می آید با نتایجی که مارکس و انگلس به آن رسیدند یکی نباشد.

نوشته های ارنست بلوخ احتمالاً مهمترین مثال رمانتیسم مارکسیستی در قرن بیستم است. او را شلینگ مارکسیست، خرانده اند – وی در مصاحبه ای که به شرح زندگیش اختصاص داشت گفت که کتاب چهارجلدی شلینگ فلسفهٔ اسطوره شناسی و مکاشفه جزو نخستین کتاب های فلسفی بود که با خشیت و خلسه خوانده است. <sup>۸۷</sup> بلوخ شاگرد زیمل – در سمینار وی بود که نخستین بار لوکاچ را ملاقات کرد – و عضو حلقهٔ ماکس و بر در هایدلبرگ بود. بلوخ از استادان خویش به سبب پشتیبانی آنان از شعار هآلمان سرزمین پدری در سال ۱۹۱۴ برید، اما برخی از عناصر انتقاده ای آنان از تمدن بوروکراتیک مدرن را در جهان بینی خویش گنجاند.

کتاب روح یوتوپیا Geist der Utopie (۲۲–۱۹۱۸) که در دوران جنگ نوشته شد بسیاری از جذابیتهای خود را از آن روز تا به حال مدیون ترکیب رمانتیسم ضدمرم ایهداری با مارکسیسم آخرالزمانی و انقلابی است. به عنوان مثال سرود شادمانهای که بلوخ در این کتاب به افتخار هنر گوتیک می خواند عمیقاً رمانتیک است، هنری که دشعلهاش برافروخته از دوجودی است از بیخ وبن ارگانیک و معنوی و دمیزان کیمیاگرانهاش آفتاب نیست، ستاره نیست بلکه وانسان است، انسانی درونی در معنای کامل کلمه مثل مسیح ه<sup>۹۷</sup> در چاپ اول کتاب وی تا آنجا پیش می راند که جامعهای یوتوپیایی مرکب از دو گروه دهقانان و مستعدگران تشکیل دهد وانسان است، انسانی درونی در معنای کامل کلمه مثل مسیح ه<sup>۹۷</sup> در چاپ اول کتاب وی تا آنجا پیش می راند که جامعهای یوتوپیایی مرکب از دو گروه دهقانان و مستعدگران تشکیل دهد وانسرافیتی بدون رعیت و جنگ یا داشرافیتی معنوی سیمی دبشریتی که بار دیگر به پهلوانی و پرهیزگاری روی آورده است.ه <sup>۸۰</sup> بلوخ در توضیح این عبارت عجیب و غریب به یکی از نویسندگان این مقاله (میشل لووی) در معناحهای در سال ۱۹۷۴ گفت: داشرافیت جدیدی که از آن صحبت می کردم، از نظر اقتصادی به دنبال سود نبود، بهره کشی نمی کرد، بلکه برخلاف آن، کاملاً دارای فضائل زهد و پهلوانی بود. و اضافه کرد که انتقاد خود مارکس نیز از نظام افیرعادلانهٔ سرمایه داری بر ارزش هایی استوار بود که ابه آیین پهلوانی، آیین میزگرد آرتور شاهه<sup>۸۱</sup> تعلق داشت. در چاپ دوم کتاب این عبارات حذف شد و تعریف مارکسیستی از یو توپیای اجتماعی جایگزین آن گردید: از هر کس به اندازهٔ استعدادهایش، به هر کس به اندازهٔ احتیاجاتش. وی در این چاپ از درمانتیسم ارتجاع جدیده که ود که وقد و غیر مسیحایی، است سخن می گوید و به آرای قرون و سطایی در بشریت روی می آورد که و حقیقاً مسیحی، است.<sup>۸۱</sup> احترام رمانتیک به ارزش های ماقبل سرمایه داری هنوز جزو اساسی جهان بینی اوست، هرچند Thomas Münzer دو میتور و درخان و درخان و این سن به ترماس مونتزر herakic Poble. برمی گردد و دیگری به خصم های او «دزدان و الامقام، استن به ترماس مونتزر herakic Poble.

در کتاب توماس مونتزر متأله انقلاب (۱۹۳۱) وی بالشویکها را وارثان سنت اول می داند. بلوغ به منظور نوشتن دتاریخ مخفی انقلاب، پیشینهٔ آنها را تا کاتارها Cathars و راسیتها Rassites و مونتزر و آناباپتیستها Anabaptists و ماستراکهارت و سباستیان فرانک و روسو و تولستوی دنبال میکند. بلوغ در سال ۱۹۶۰ مؤخرهای بر چاپ جدید نوشت و روح کتاب را دانقلابی رمانتیکه خواند. جالب توجه است که در میان گماین شافتهای ماقبل سرمایه داری، که ظاهراً جزو مثبت ترین اعصار گذشته به نظر می آیند، دوره ای خاص وجود دارد که روشنگری و تاریخ نویسان مدرن آن را درافتادن به توحش و بربریت و عصر ظلمانی زوال می دانند: قرونی که در پی سقوط امپراتوری رم می آیند؛ قرون و سطای اولیه. بلوخ از تجزیه شدن نوع دولت بوروکراتیک \_ تجریدی کهن (رم) و برچیده شدن اقتصاد پولی شادمان می شود و از نشستن کمونیسم کشاورزی به جای آن که نشان آلمانی داشت تجلیل میکند یعنی جامعهای که بر و فاداری و سنت و زهد و صمیمیت و مادگی پدرسالاری بنا شده بود.

جهان بینی ضدسرمایه داری رمانتیک جزو مهمی از فلسفه و زیبایی شناسی و نظریهٔ سیاسی مارکسیستی متأخر بلوخ و بنیان ایستادگی او در برابر حملات لوکاچ به اکسپرسیونیسم در سال های ۱۹۳۰ و مبنای تحلیل میاسی او – در کتاب میراث دوران ما (۱۹۳۵) – از عصیان طبقات ونامتقارن، non-synchronic آلمان بر ضد عقلانیت سرمایه داری است.<sup>۲۸</sup> تأثیر رمانتیسم بر مهم ترین کتاب او اصل امید (۵۹-۱۹۵۲) نیز کاملاً آشکار است. بلوخ در این کتاب می خواهد تحلیل عقلانی مارکسیستی را با عواطف بشری و رؤیای عصر طلایی پیوند زند. نوستالژیا برای گذشته و تصویر تخیلی جهانی متفاوت و امید برای آینده ای بهتر در برداشت خاص بلوخ از ماتریالیسم تاریخی و پراکسیس انقلابی به هم تابیده شدهاند.

یکی از جنبه های مشخص مارکسیسم رمانتیک بلوخ ارجاع به سنن دینی و اولیای آن است - یهودی و مسیحی، بدعتگرایان و عارفان، از پیامبران عهد قدیم گرفته تاکابالا Kabbalah و از پو آخیم دیفیوره Joachim di fiore گرفته تاکارل بارث Karl Barth. البته باید متذکر شد که هدینه بلوخ هدینی ملحداته یا دنیوی شده Secularized است، با وجود این به نظریهٔ او در مورد انقلاب سوسیالیستی وجههٔ قیام هزارمای Millenarian می دهد.

ما تاکنون تلاش کردیم تا جهان بینی ضدسرمایهداری رمانتیک را بهطریق کلی تعریف کنیم و انواع اساسی آن را مشخص سازیم. حالا بجاست که به پرسش در باب تبیین جامعه شناختی آن بپردازیم.

بنیانهای اجتماعی رمانتیسم چیستند؟ آیا ممکن است که این جهانبینی را به یک یا چند گروه مربوط کنیم؟ اگر چه تحلیلهای مارکسیستی به طریق کلی فرضیههای خوش ساختی در این مورد ارائه ندادهاند، میتوان در برخی از آنها، هرچند طرحوار و محدود، تبیینهایی جامعهشناختی یافت. در کل، این تبیینها برای فهم و درک کامل رمانتیسم ناکافی هستند.

در میان تبیینهای ارائه شده، تبیینی که رمانتیسم را اساساً پدیدهای بورژوایی می داند به نظر ما غلط ترین است. از نظر لئو لوونتال Leo Löwenthal رمانتیسم شکلی از «آگاهی بورژوا مست» و برطبق گفته آرنو لد هاوزر، از آنجا که مخاطبان و حضار رمانتیسم از اعضای طبقهٔ بورژوا هستنده آشکار می شود که «این جنبش و اید ثولوژی آن اساساً خصلت بورژوا دارد.»<sup>۸۸</sup> فروکاستن رمانتیسم به اید تولوژی بورژوا – آن هم به دست ناقدانی که آثارشان از سایر جنبه ها عالی است – نتیجهٔ تعصب ورزیدن کسانی است که می خواهند شباهتهای میان مارکسیسم و زیرا به رضا ین واقعیت که گروهی از نویسندگان و مخاطبان رمانتیسم به طبقهٔ بورژوا بازسته است. زیرا به رضم این واقعیت که گروهی از نویسندگان و مخاطبان رمانتیسم به طبقهٔ بورژوا بازسته است. رمانتیسم نشان عصیانی عمیق بر ضد این طبقه و جامعهای است که می آن حکم می راند. اگر رمانتیسم نشان عصیانی عمیق بر ضد این طبقه و جامعهای است که بر آن حکم می راند. اگر باشد. ما به وضوح به سازگار شدن حالتی از ذهن بورژوایی با نوعی از وضع موجود بورژوایی اشاره کردیم – خاصه در موارد رمانتیسم و محافظه کاره و «لیبرالی». اما از نظر ما این مورژوایی باشد. ما به وضوح به سازگار شدن حالتی از ذهن بورژوایی با نوعی از وضع موجود بورژوایی باشد. ما در می این موارد رمانتیسم و محافظه کاره و «لیبرالی». اما از نظر ما این موارد، این مواردی افراطی هستند که رمانتیسم و محافظه کاره و در بورزوایی به ضد خود قرار می گیرد. گاهی تحلیل های مارکسیستی رمانتیسم را با سایر طبقات، خاصه با اشراف و خرده بورژوازی، مربوط می سازند. به نظر ژاک دروز، اگرچه اکثر رمانتیک های آلمانی خرده بورژوا هستند اما اید ثولوژی اشراف را بیان میکنند: آن ها ددر واقع فقط در خدمت منافع طبقات حاکم قدیمی یعنی نجبا و فتو دال ها و کلیساها هستنده؛ آثار آن ها دمبین آگاهی طبقات حاکم قدیمی از خطری است که انتظارشان را میکشد. ه<sup>۸۸</sup> به نظر ناقد آلمان شرقی، جی. هاینریش، رمانتیسم آلمانی مذکور ومنافع طبقاتی برخی از اقشار خرده بورژوا را باز می نماید و ارنست فیشر به طریق کلی تر معتقد است: دبینش رمانتیک ممکن نیست از اغتشاش بری باشد زیرا خرده بورژوازی تجسم کامل تضادهای اجتماعی است...ه<sup>۹۸</sup> به هر رو، به نظر ما این تفاسیر یک سویه اند، هیچ کدام کاملاً غلط نیستند، اما هر یک تبیینی جزوی به دست می دهد؛ در نتیجه باید آن ها را در چهارچوب تبیینی کامل تری گنجاند.

آثار باربریس در مورد رمانتیسم از آن جهت شایسته است که تحلیلی چیندبُعدی بیددست میدهد. وی در سرچشمهٔ رمانتیسم فرانسه تیلاقی تیاریخی آرزوها و علاقههای گروههای اجتماعی متفاوتی را مشاهده میکند که سرمایه آنها را به حاشیه رانده است: خاصه «اشرافی» که بورژوازی از آنان «خلع ید» کرده بود و نسلهای جوانتر بورژواکه «دستمایهای نداشتند و مجبور بودند سرمایهای گرد آورند و هیچ راهی برای گشایش کار پیش رویشان بناقی نمیاند. بود....، \* این تحلیل جامعه شناختی پیچیده به رغم شایستگی هایش بسیار محدود است. نخست، اگر محققی در صدد است که به زعم ماکل پدید، جهان بینی ضدسر مایه داری رمانتیک را تبيين كند كافي نيست كه به ذكر اشراف و خرده بورژوازي (يا بورژواهاي جوان دخام») بسند. کند. افزون بر این، اگر چه باربریس به خوبی مطلع است که سپل رمانتیسم قربانی های گوناگون بورژوازی و نظم اجتماعیش را با خود میبرد، اغلب گمان میکند که سرکوب و استبداد فقط در سطح اقتصادی وجود دارد. به همین سبب به نظر میرسد که وی عصیان خرده بورژواهای جوان را اساساً واکنشی به آرزوهای سرخورده و فرصتهای شغلی ناکافی میداند. اگرچه بدون تردید این انگیزه تأثیری در تکوین رمانتیسم بهجای گذاشت. فی نفسه ممکن نیست که کل پدیده را تبیین کند و قوت و ژرفای نقد از کل نظم اجتماعی ۔اقتصادی را توضیح دهد. به نظر ما، امر واقعاً مهمتر *احساس بیگانگی و شیءوارگی* است و تحلیل جامعهشناختی باید مسئله را در پرتو واکنشها و حساسیتهای متفاوت به این امر در چهارچوب کلیت اجتماعی وارسی کند. دست آخر، ما در صددیم پیشنهادهایی ارائه کنیم که ما را به هدف برسانند.

بسیاری از تحلیل هایی که در مورد چهارچوب اجتماعی رمانتیسم شده مفولهای اساسی

بوای درک این پدیده را به حساب نیاورده است: روشنفکران. گروهی که مشتکلند و از زمینههای اجتماعی گوناگون برخاسته اند اما به سبب جایگاهی که در جریان تولید فرهنگ دارند دارای وحدت و استقلال نسبی هستند. یک استثنا در این موردکارل مانهام است که در مقالهٔ درخشان خود در بارهٔ تفکر محافظه کار در آلمان نشان داده است که نمایندگان جنبش رمانتیک اساسا روشنفکران شناور ۱۰ هستند. به طریق کلی روشن است که آفرینندگان جهان بینی ضد سرمایه داری رمانتیک، بخشهای سنتی مشخصی از روشنفکران هستند که فرهنگ و شیوهٔ زندگیشان با تمدن صنعتی بورژوایی سازگار نیست: نویسندگان مستقل و روحانیان و متألهان (بسیاری از رمانتیکها فرزندان روحانیان بوده اند) و شاعران و هنرمندان و استادان دانشگاه و جز آنان. بنیاد اجتماعی این خصومت و ناسازگاری چیست؟

روشنفکران سنتی (فی المثل سناکل در آرزوهای بربادرفته نوشتهٔ بالزاک) در جهانی ذهنی زندگی می کنند که ارزش های کیفی – اخلاقی و زیباشناسی و دینی و فرهنگی و سیاسی – کاملاً بر آن سیطره دارند. تمام فعالیت های اجتماعی آنان که منبعث از «آفرید های معنوی» (واژهای که مارکس در ایدتولوژی آلمانی به کار برد) آنان است از این ارزش ها نشأت گرفته و ملهم شده و شکل یافته است و این آفرید ها در خدمت آن ارزش ها هستند، زیرا همین ارزش هاست که علّت وجودی آن روشنفکران را تشکیل می دهد. اما محور کارکرد سرمایه داری ارزش های کمی است: باعث به وجود آمدن ضدیت و سود. بنابراین تفاوتی عمیق میان این دو دنیا وجود دارد، تفاوتی که روشنفکران قدیمی لاجرم نمی توانند از برخی از فشارهای بازار اجتناب کنند، آنان محتاجند که و آفرید های معنوی»، خود را بفروشند از برخی از فشارهای بازار اجتناب کنند، آنان محتاجند که و آفرید های معنوی»، خود را بفروشند.

بخشی از این گروه دست آخر هژمونی ارزش مبادله را می پذیرند و به خواسته های آن (گاهی حتی با شور و اشتیاق) گردن میگذارند. دیگرانی که به جهان فرهنگی ارزش های کیفی ماقبل سرمایه داری وفادار باقی می مانند، به قول سناکل قهرمان کتاب بالزاک، «فروش روح و جان و تفکو» خود راکاری پست می انگارند. این روشنفکران منشأ آفرینش جهان بینی ضدسرمایه داری رمانتیک می گردند.

اگر آفرینندگان نحلههای متفاوت جهان بینی ضدسرمایهداری رمانتیک و «مروجان» جنبشهای رمانتیک جزو روشنفکران «کلاسیک» هستند و نه روشنفکران مدرن ــ عالمان و تکنیسینها و مهندسان و اقتصاددانان و مدیران و کارکنان وسائل ارتباط جمعی و جز آنسان ــ مخاطبان این جهان بینی، به عبارت دیگر پایهٔ اجتماعی آن در معنای کامل کلمه، جزو اقتسار وسیع تری هستند. این مخاطبان بالقوه جزو تمام طبقات و وابستگان به طبقات یا اقشاری اجتماعی هستند که ظهور سرمایه داری صنعتی باعث زوال یا موجد بحران در پایگاه اقتصادی یا سیاسی یا اجتماعی آنان گردیده یا آثاری منفی بر شیوهٔ زندگی یا ارزش های فرهنگی آنان باقی گذاشته است. برای مثال، این مخاطبان بسته به وضعیتها یا دوره های تاریخی می توانند اشراف و مالکان زمین و خرده بورژوازی شهری «قدیمی» و روستایی و روشنفکران و روحانیان و دانش آموزان و دانشجویان و... باشند. البته باید توجه کرد که ما از امکانی عینی یا به قول ماکس وبر از رفتاری احتمالی صحبت می کنیم که تحقق عملی آن به سلسلهای از شرایط و وضعیتهای اجتماعی - تاریخی بستگی دارد.

بدین معنی تحقیق و تحلیلی که طبقات حاکمة قدیمی یا اشراف یا خردهبورژوازی ماقبل سرمایهداری(ا بنیاد اجتماعی رمانتیسم قلمداد میکند غلط نیست بلکه ناقص است. اینگونه محققان که تحلیل خود را به طبقهای واحد یا وابستگان به طبقهای محدود میکنند قادر نیستند ترکیب گستردگی و پیچیدگی نیروهای اجتماعی را توضیح دهند که این جهان بینی را در لحظههای تاریخی متفاوت مبین خواستههای خود به شمار آوردهاند.

آیا تعریف و تشخیص پایههای اجتماعی هو یک از نحلههای جهانبینی ضدسرمایهداری رمانتیک امکانپذیر است؟ اگر به طریق کلی سخن بگوییم میتوانیم این فرضیه را مطرح سازیم که مخاطبان و طرفداران صور انقلابی / یوتوپیایی اساساً از اقشار حاکم نیستند؛ اما هر تلاشی برای مشخص کردن مؤلفههای دقیقتر با اِشکال برخورد خواهد کرد ـ همانطور که نشان دادیم بسیار اتفاق افتاده است که در داخل طیف رمانتیک فود خاصی از یک نوع به نوع دیگر گذر کرده است.

به هر تقدیر، تحلیلی جامعه شناختی که ما در این مقاله طرح آن را ریختیم ناقص است: در این تحلیل ما مایل بودیم که مخاطبان و حضار جهان بینی ضد سرمایه داری رمانتیک یا به قولی بنیان اجتماعی آن را به گروه های دمقاومت، معین قدیمی یا ماقبل سرمایه داری فرو بکاهیم، گروه هایی که سنتی هستند یا جامعهٔ مدرن آن ها را به حاشیه رانده است. اگر چنین امری صحت داشته باشد جهان بینی رمانتیک باید پدیده ای در حال زوال باشد، پدیده ای که با تحول تمدن منعتی محکوم است ناپدید شود. اما این امر به هیچ وجه صحت ندارد. بخش مهمی از آفریننده های فرهنگی و ادبی معاصر از تالکین گرفته تا بورخس، از اگنون Agnon گرفته تا میکائیل انده تحت تأثیر رمانتیسم بوده اند. حتی صنعت فیلمسازی به طریق فزاینده جزوی رمانتیک و انتقادی را در بافت اید ثولوژیک خود وارد میکند: بازگشت جدی و ای تی مثال های

نوعی هستند. افزون بر این، برخی از مهمترین جنبشهای اجتماعی اخیر - حفظ محیط زیست و فمینیسم و صلحجویی و الهیات آزادیبخش ــ مبین احساسات و عواطفی هستند که رنگ تند جهان بینی ضدسرمایهداری رمانتیک بر آن ها خورده است. آن ها صور کاملاً متفاوت رمانتیسم، از محافظه کار و بازگشتگراگرفته تا رادیکال ترین نوع یو تو پیاگرایی انقلابی را شامل می شوند و به انواع متفاوت ارزش های ماقبل مرمایه داری رجوع میکنند: اخلاق دینی و روحیهٔ کماینشافتی و تعادل طبیعی. از نظر آنها، سلاحها و انرژی اتمی که اوج پیشرفت تمدن صنعتی به حساب می آیند بدترین جلو های پیشرفت تکنولوژیکی هستند که از حیطهٔ ارادهٔ آدمی خارج شدهاند و بشریت را بهنابودی تهدید میکنند.

این جنبش های اجتماعی به طریق کلی به جناح چپ طیف سیاسی گرایش دارند اما مسائلی که مطرح میکنند از جناحبندی های سنتی حزبی فراتو میرود. به عنوان مثال حزب سوسیسالیست آلمیان بیه دو جنیاح کیاملاً متفاوت تقسیم شده است: یک جنیاح میدرن و عقلاني / عملگرا و نوليبرال (هلموت اشميت) است و جناح ديگر، اخلاقي / رمانتيک و ملهم از عقاید دینی است و مهیای پشتیبانی از مبارزات صلحجویانه و حفظ محیطزیست است (ارهارد اپلر). آنها بیشتر یوتوپیایی هستند تاگذشتهنگر، هرچند دشموار بستوان گفت که کمدام نوع جهانبینی ضدسرمایهداری رمانتیک هژمونی افکار آنها را در اختیار دارد. شماید سوسیمالیزم انسانگرا (ملهم از مسیحیت) و نوپوپولیسم در میان فعالان و علاقهمندان عادی جنبش،های صلحجويي و حفظ محيطزيست طرفداران بسياري داشته باشد اما خطاست كه اين جنبش،ها را فقط به بُعد سياسيشان فرو بكاهيم. نكتة مهم أنكه، اين جنبش، ا بيشترين موفقيت، ا در پیشرفتهترین کشورهای تکنولوژیک مثل ایالات متحد و آلمان بهدست آوردهاند. گویی تمدن سرمایهداری صنعتی به مرحلهای از تحول خود رسیده و تأثیرات مخربش بر بافت جامعه و محيط طبيمي چنان شدتي يافته است كه برخي از مضامين جهان بيني ضد سرمايه داري رمانتيك (و برخی صور نوستالژیا برای گذشتهٔ ماقبل سرمایهداری) نفوذ گسترد.ای یافتهاند، نفوذی که از طبقات و اقشار اجتماعي سنتي وابسته به اين جهان بيني بسيار فراتر مي رود.

این مغاله ترجمهای است از :

Robert Sayre and Michael Lowy, «Figures of Romantic Anti-Capitaliam», in: «New German Critique», Number 32, Spring-Summer 1984, pp 42-92.

پىنوشتھا:

- See, for example: Mythos und Moderne: Begriff und Bild einer Rekonstruktion, Karl Heinz Bohrer, ed. (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988); Manired Frank, Der kommende Golt: Vorlesungen über die neue Mythologie (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982); Religionstheorie und politische Theologie, Jacob Taubes, ed. (Munich: Wilhelm Fink Varlag, 1988); Romantische Utopie - utopische Romantik, Gisela Dischner and Richard Faber, eds. (Gerstenberg Verlag, 1979), etc.
- 2. A. O. Lovejoy, "On the Discriminations of Romanticism," In Romanticism: Problems of European Chilization(Boston: D.C.Heath, 1965), p. 39.
- Carl Schmitt. Politische Romantik (Munich and Leipzig: Verlag von Duncker und Humboit, 2nd ed., 1925), pp. 162, 176, 227.
- 4. B. Croce, "History of Europe in the 19th Century: (1934), in Romanticism, p.54.
- See, for example, Fritz Strich, Deutsche Klassik und Romantik (Bern: Francke, 1982). (first edition 1922).
- William McGovern, From Luther to Hitler (Cambridge: Riversida Press, 1941), pp. 200, 582.
- Fritz Stern, The Politics of Cultural Despeir: A Study in the Rise of the Germanic Ideology (University of Calif. Press, 1961), p. xvil.
- 8. J. Bowle, Western Political Thought (London: University Paperbacks, 1961), pp. 422,434.
- See, for example, Anna Tumarkin, Die romantische Weitanschaung (Bern: Paul Haupt, 1920), see also the essays of H.A. Korff, G. Hubner, W. Linden, M. Honecker and others, collected by Helmut Prang in Begriffsbestimmung der Romantic (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgeseilschaft, 1968).
- A.J. George, The Development of French Romanticism: The Impact of the Industrial Revolution in Literatura (Syracuse University Press, 1955), pp. xi, 192.
- On this subject see M. Löwy, Mendame et romantisme révolutionnarie (Paris: Sycomore, 1979).
- Jacquas Droz, Le Romantisme ellemand et l'Etat, Resistance et collaboration en Atlemagne napoléonienne (Paris: Payot, 1966), pp. 50, 295; end Le Romantisme politique en Allemagne (Paris: A. Colin, 1963), pp. 25, 27, 36, etc. also Paul Rozenberg: Le Romantisme anglais (Paris: Lerouse, 1973).

۲۰. تگاه کنید به مقالهٔ لوکاچ در مورد داستایفسکی در سال ۱۹۳۱. در این مغاله لوکاچ برای اولینبار واژهٔ وضدسرمایدداری رمانتیکه را به کار میبرد:

«Über den Dostojeweski Nachlass» Moskauer Rundschau, March, 1931

لوکاج در «تاریخ ادبیات آلمان» هولدرین را شاعری رمانتیک نمیداند:

Breve Historie de la literature allemande (Parie: Nagel, 1949), p. 57.

- 14. G. Lukecs, Ecrits de Moscou (Paris: Editions Sociales, 1974), p. 159.
- 15. Merx-Engels, Über Kunst und Literature (Berlin: Verlag Bruno Henschel, 1948), p.104.
- Jan O. Flecher, "Epoque Romantique" et réalisme: Problemes methodologiques (Prague: Univerzita Karlova, 1977), pp. 254-55, 258, 260, 266-67.
- Pierre Barbéris, "Mai du siecle, ou d'un romantisme de droite a un romantisme de gauche," in Romantisme et politique, 1815-1851 (Paris: A. Colin, 1969), p. 177.
- Lukaca, Ecrits de Moscou, p. 150.
- Ernst Fischer, The Necessity of Art: A Marxist Approach (London: Penguin, 1963), pp.52,55.
- Raymond Williams, Culture and Society, 1780-1950 (London: Penguin, 1976), pp.53,56,153.
- 21. see Paul Honigshelm, "Romantik und neuromantische Bewegungen," in Handwörterbuch der Sozialwissenschlifen (Stuttgart, 1953).

۲۲. برای تشریح آرای گلدمن در مورد جهان بینی نگاه کنید به:

S. Neir and M. Löwy, Lucien Goldmann ou la dialectique de la totalite (Paris: Seghera, 1973); and R. Seyre, "Lucien Goldmann and the Sociology of Culture," in Praxis, 1, 2 (1976).

- Claus Träger, "Des Lumieres a 1830: Heritage et Innovation dans le romantieme allemand," in Romantisme 7 (1974), 113.
- See P. Barberle, Aux sources du realisme: aristocrates et bourgeois (Paris: 10.16, 1978), pp. 330-40.

۲۵، ورنز کراوس Werner Kranss معتقد است که رمانتیسم ادامهٔ روشنگری است. نگاه کنید به: Französische Aufklärung und deutsche Romantik," in Wissenschaftliche Zeitschrift der Karl-Marx Universität Laipzig, No. 12 (1963);

برای بحث در مورد نظریهٔ او نگاه کنید به:

Literathurwissenschaft und Sozialwissenschaften 8: Zur Modernität der Romantik, Dieter Bäusch, ed. (Stuttgart: Metzler, 1977), pp. 12fl.

26. M. Milner, Le Romantisme I (1820-1843) (Paris: Arthaud, 1973), p. 242.

- Cf. H. Kals, Die soziale Frage in der Romantik (Cologne and Bonn: P. Hanstein, 1974), pp.7-15.
- Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm (Leipzig, 1893), Vol.8, p.1156; Chateaubriand, Génie du Christianisme, II. III, 9; Musset, La Confession d'un enfant du siecle, Ch. 2.
- 29. Lukecs, LaTheorie du roman (Paris: Gonthier, 1963), p. 109.
- See R. Sayre, Solitude in Society: A Sociological Study in French Literature (Cambridge: Harvard University Press, 1978).

- 31. European Romanticiam: Self-Definition, ed. L. Funst (London: Methuan, 1980), p.36.
- 32. A. Hauser, Sozialgeschichte der Kunst und Literature (Munich: Beck, 1953), II, p.182.
- 33. W. Benjamin, Gesemmelte Schriften, III (Frankfurt: Suhrkamp, 1978), p.560.
- 34. Marx-Engele, Sur la literature et l'art, p. 287.
- 35. European Romanticism, p. 9.
- Lukaos, "La Philosophie romantique de la vie," in L'Arne et les formes (Paris: Galiimard, 1974), p. 84.
- 37. European Romanticism, p. 3; cf. Wordsworth's conception of poetry: pp. 11-12.
- 38. W. Blake, Poems and Prophecies (London: Dent, 1975), pp. 109-110.
- 39. A. Hauser, The Social History of Art (New York: Vintage, 1951), III, 208.
- 40. Cited by Träger in op. cit, p. 99.
- 41. Novalis, Warks (Hädecke Verlag, 1924), pp. 313-14.
- See M. Löwy, Pour une sociologie des intellectuels revolutionnaires (Peris: P.U.F., 1976), pp.62-54.
- 43. G. Bernanos, Les grands Cimetieres sous la lune (Paris: Pion, 1938), p. 27.
- 44. Bernanos, Journal d'un cure de campagne (Paris: Plon, 1936), pp. 21, 212. On the subject, see the chapter on Bernanos in R. Sayre, Solitude in Society.
- 45. in Philosophical Lectures, cited by J. Droz, Le Romantierne politique en Allemagne, p.19.
- Edmund Burke, Reflections on the Revolution in France (London: University Tutorial Press), pp. 56, 78-81, 60, 104, 109, etc.
- 47. Ibid., p. 114.
- 48. Cited by R. Kirk, The Conservative Mind (1954), p. 55.
- 49. Burke, Reflections on the Revolution in France, p. 99.
- W. McGovern, From Luther to Hitler, pp. 111-112. See also C.W.Parkin, "Burke and the Conservative Tradition," in David Thomson, ed., Political Ideas (London: Penguin, 1989), p.128.

۵۱ در بارهٔ هنر و فرهنگ نازی ها نگاه کنید به:

- Jean-Michel Palmier, L'Expressionnisme comme revolte (Paris: Payot, 1978).
- 52. Cited by Palmier, L'Expressionnisme comme revolte, p. 373.
- 53. G. Benn, Essays. Recien. Vorträge (Wiesbaden: Limes Verlag, 1959), p. 280.
- 54. Weber, Gesammelle Aufsätze sur Wissenschaftsiehre (Tübingen: Mohr, 1922), p.159.
- Cf. Kurt Lenk, "Das tragische Bewusstssin in der Deutschen Soziologie,: in Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozielpsychologie (1964).
- 56. F. Tönnies, Communaute et societe (Paris: P.U.F., 1944), pp. 5, 236-37.

۵۷ تونیز در پاسخ مریدان جوان که خواستار برقراری مجددگماین شاقت بودند پاسخ داد که نمی توان با پیری جنگید. نگاه کنید به:

- La Sociologie de Tönnies (Pris: P.U.F., 1946), p. 71.
- 58. Sec D.O. Evans, Le Socialisme romantique: Pierre Leroux et ses contemporains (Paris, Marcel Riviere, 1948), p. 174.

- Signification de Joseph Delorme en 1830)," in P. Barberis, Lectures de reel (Paris: Editions Sociales, 1973).
- 80. Ibid., p. 182.
- In Englische Fragmente, cited in W. Ross, "Heine's Political and Social Attitude," in Heinrich Heine: Two Studies of his Thought and Feeling (Oxford University Press, 1956), p.16.
- 62. In the preface to the French edition of Lutezia, cited in /b/d., p.86.

۶۳ یگانه استثنیا گوییا جهسان سیوم بیاشد. در آنجا به سبب عقب ماندگی اجتماعی . اقتصادی رمانتیسم ژاکوین دمکراتیک مجال بقا یافته است. به عنوان مثال میتوان از خوزهمارتی و فیدل کاستروی جوان نام برد.

- 64. Lukace, Werke, Vol. 7, p. 182.
- 65. First limited edition, 1888; republication by Journeyman Press, London, 1975.
- 68. Shelley, Selected Poetry (Oxford University Press, 1968), p.292. ۶۹. بیت دصداهای پیامبرانه پژواکگنگیداشتنده از «قصیدهٔ آزادی» و بقیه اُبیات از دیونان» برگرفته شدهاند.
- 65. Sismondi, Etudes sur l'economie politique (Trenttel et Wurtz, 1837), Vol. I, p.209.
- Siamondi, Nouveaux Principes de l'economie politique (Paris: 2nd Edition, 1827), Vol.1, pp.165-86.
- Moses Hess, Die helige Geschichte der Menschheit, von einem Jünger Spinozas (Stutigart: 1637), p. 249. Cl. aleo pp. 235-37, 249, 257, etc.
- 71. Ibid. Cl. also A. Comu, Karl Marx et Friedrich Engels (Paris: P.U.F., 1955), Vol.I, pp.237-38.
- M. Hess, Die europäische Triarchie (1841), in Ausgewählte Schriften (Köln: Melzer Verlag, 1962), p. 91.
- M. Hese, "Über das Geldwesen: (1845), in Sozialistische Aufsätze 1841-47, ed. Theodor Zoloisti (Berlin: Welt-Verlag, 1921), pp. 168, 185.

ذکر این نکنه بجاست که هس نقلقولی طولانی از شعر «ملکه مب» شلی میآورد. در این شـعر، شـلی از ستایش پول در عصر مدرن با نفرت یاد میکند.

- 74. Gustev Landauer, "Volk und Land: Dreissig sozilaistische Thesen" (1907), in Beginnen: Aufsätze über Sozielismus (Köln: Marcon-Block-Verleg, 1924), pp. 8-9.
- 75. Landauer, Aufrul zum Sozialismus (Berlin: Paul Cassirer, 1919), pp. 47-48.
- 76. Landauer, "Der Bund," in Beginnen, pp. 91-140.
- 77. Landauer, Aufruf, pp. 100-102.
- See Tagträume vom aufrechten Gang: Sechs Interviews mit Ernst Bloch, ed. Arno Münster (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978), pp. 27-28.
- 79. Ernst Bloch, Gelst der Utopie, 2nd edition: 1923 (Frankfurt: Suhrkamp, 1973), pp.37,39.
- 80. Bloch, Geist der Utopie, 1st edition: 1918 (Frankfurt am Main; Suhrkamp, 1971), p.410.
- 81. See M. Lowy, "Interview with Ernst Bloch,: in New German Critique, 9 (Fell, 1976), 42.
- 82. Bloch, Gelst der Utopie (1923), pp. 294-95.
- Bloch, Thomas Münzer als Theologe der Revolution (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1972), pp. 156, 228, 230.

۸۴ از نظر یلوخ، اگرچه نازیها بودند که از توان انقلابی جهان بینی ضدسرمایه داری رمانتیک استفاده کردند، هنوز اصالت این جهان بینی پابرجاست. نگاه کنید به: Anson Rabinbach, "Ernst Bloch's Heritage of Our Times and the Theory of Fasciam," in

New German Critique, 11 (Spring, 1977), 11.

**85. Bloch, Das Prinzip Holinung (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1973), Vol. III, p. 1821.** ۸۶ در مورد جنبهٔ عرفانی آثار اولیهٔ وی نگاه کنید به:

Utopie, Messianiemus und Apokalyspee in Frühwerk von Ernst Bloch (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982).

- L. Löwenthal, Erzählkunst und geellschaft (Luchterhand, 1971); Hauser, Sozialgeschichte, Vol. II. p. 185.
- Broz, Le Romantisme allemand el l'Etat, p. 295; see also Le Romantisme politique en Allemagne, pp. 28-29.
- 89. Gerda Heinrich, Geschichtsphilosophische Positionen der deutschen Frühromantik (Berlin: Akademie-Verlag, 1976), p. 60; E. Flecher, The Necessity of Art, p.53.
- 90. Barbéris, "Mai du siecie," op. cit., pp. 165, 171.
- 91. K. Mannheim, "Das konservative Denken" (1927), in Wissenssoziologie (Luchterhand, 1964), pp. 452-54.
- 92. On this subject see Lucien Goldmann, Pour une sociologie du roman (Paris: Gallimard, 1964), pp. 31ff.

تفسیر رمانتیک از «قرارداد اجتماعی» و «دولت»

على مرتضويان

از نیمهٔ دوم مدهٔ هجدهم، جنبشی در عرصهٔ ادبیات، هنر، فلسفه و سیاست در اروپای غربی پاگرفت که به جنبش رمانتیک شهرت یافت. برجسته ترین ویژگی این جنبش، نگرشی بود سرشار از شور و احساس نسبت به زندگی در برابر نگاه سرد و عقلاتی و ریاضیوار اندیشمندان عصر روشن اندیشی نسبت به انسان و طبیعت و جامعه اما هیچ تعریف کو تاهی رسانندهٔ گستره و زرفای رمانتیسم نیست، چرا که این جنبش جریان هایی گونه گون و بعضاً متعارض را \_ از پوچانگارانه تا مجاهدات دیانتگسترانه و از انقلابیگری تا محافظه کاری \_ در بر میگیرد. به همین نحو، مکتب ها و جریان هایی گوناگوی و شکوایی آن مدد رساندند که از آن برچانگارانه تا مجاهدات دیانتگسترانه و از انقلابیگری تا محافظه کاری \_ در بر میگیرد. به همین نحو، مکتب ها و جریان هایی گوناگون به شکل گیری و شکوفایی آن مدد رساندند که از آن جملهاند: مکتب نوافلاطونی (Neoplatonism)، احیای پروتستانیسم، متدیسم (Methodism) دین مداری (Strum und Drang) و نیدرو، واکنش کاتولیکها بر ضبق طفیان (Strum und Drang) در آلمان.

پژوهشگران دلایل گوناگونی را برای تبیین پیدایی و رشد جنیش رمانتیک ذکر کردهان.د. بعضی از آنها بر چیرگی خردباوری و نگاه سرد و بیروح و ریاضیوار دانشمندان و اندیشمندان سدههای هفدهم و هجدهم به انسان و طبیعت و جامعه تأکید کردهاند و جنبش رمانتیک را

ارغنون / ۲ / تابستان ۱۳۷۴

واکنشی بر ضدّ این روند و تلاشی در سوی حرمت نهادن به احساس، عاطفه، خیال و ایمان در قبال عقل حسابگر و مصلحتاندیش دانستهاند. گوته، احساس خود را در قبال نگرش خشک و مکانیکی حاکم بر سدهٔ هجدهم چنین بیان میکند:

هربار که نام نویسندگان دائرهٔالمعارف را می شنیدیم یا مجلدی از اثر عظیم آنها را یازمیکردیم مانند این بود که به میان حرکات بی شمار جرخ ها و دنده های یک کارخانهٔ عظیم افتاده ایم و با سر و صدا و دنگ و دونگی که چشم ها و حواس را آزار می دهد، و با ترتیبات نامفهومی که اجزای آن به پیچیده ترین شکلی در یکدیگر تداخل میکنند، و با انواع کارهایی که برای ساختن یک فطعه پارچه ضرورت دارد – دلمان از این لپاسی که به تن داریم به هم می خورد. <sup>1</sup>

عدهای بر علل و هوامل اجنماعی و اقتصادی تأکید مینهند و اوجگیری جنبش رمانتیک را واکنشی میدانند در بوابر ناامنی ها و نابوابری ها و نابسامانی های دامنگستر ناشی از انقلاب صنعتی و به ویژه فقر و استثمار قشرهای وسیعی از مردم در اروپای سدهٔ هجدهم. گروهی از نویسندگان بیشتر به جنبه های فرهنگی و اخلاقی بها می دهند و جنبش رمانتیک را واکنش گروهی از شاعران و نویسندگان بر ضد تباهی اخلاقی و تشریفات کسالت آور و دست و پاگیر و فریب و تظاهر و ریا در روابط اجتماعی می دانند، و بالاخره بسیاری از محققان، این جنبش را واکنشی در بوابر انقلاب فرانسه به حساب می آورند، زیرا این انقلاب وعدهٔ آزادی و برابری و اصطلاح امور را داده بود، اما خشونت ها و انتقام جویی های درران انقلاب، خودکامگی های دیوان سالاری، جنگهای ناپلئونی، مست شدن ملسله مراتب اجتماعی و زیر و رو شدن بسیاری از هنجارها و سنتها، نابسامانی ها و هرچ و مرجهای فراوان در پی آورد و سرخودگی و بدگمانی، جای شور و شوق نخستین راگرفت.

صرف نظر از علل و اسباب ظهور و گسترش جنبش رمانتیک، چند نگرش غالب در آشار نویسندگان و نظریه پردازان و هنرمندان رمانتیک به چشم می خورد و همین و یژگی هاست که رمانتیسم را از سایر مکتبها و جریانهای فکری متمایز میکند : نخست این که رمانتیکها احساس و قور تغیل را برتر از عقل می شمردند. کولویج می گفت که داندیشه ژرف فقط در پرتو احساس ژرف حاصل می شوده و پیش از او، روسو گفته بود که ددر نهایت، عقل راهی را در پیش می گیرد که قلب حکم میکند. یشلی (Shelley) نیز می گفت که نسبت عقل به خیال مانند نسبت ابزار به عامل، جسم به روح یا سایه به ماده است. ناگفته نماند که رمانتیک ها کاوش های عقلی را یکسره بیهوده نمی شمردند بلکه معتقد بودند که عقل فقط نمایند ٔ جزئی از استعدادهای انسان است، یا به بیان دیگر پوسته ای است نازک بر لایه های ناشناختهٔ ضمیر ناهشیار. به همین سبب، بسیاری از رمانتیک ها برای درک تمامیت عالم به نگرش های زیبا شناسانه و شهودی روی می آوردند و می گفتند که بینش عقلی از فهم هستی بی کران ناتوان است، چنان که شلگل زبان فلسفه را بینش شهودی می دانست و آن را مقدم بر استدلال عقلی می شمرد.

دوم آنکه رمانتیک ها به یگانگی شخصیت افراد یا ملیت ها و اقوام باور داشتند. آن ها برخلاف عقل مداران سدهٔ هجدهم که مروج اندیشهٔ برابری و همسانی انسان ها و نیز اصول اخلاقی و فرهنگی و سیاسی جهان شمول بودند، از رشد آزادانهٔ شخصیت فرد براساس ارزش ها و استعدادها و اصول اخلاقی فردی دفاع می کردند. روسو اصرار می کرد که شخصیت هر کودک طی مراحل خاصی رشد می یابد و رشد در هر مرحله در گرو رشد در مراحل پیشین است. به مین گونه، رمانتیک ها، مثلاً هردر (Horder)، با یکسان سازی فرهنگی و از میان برداشتن تفاوت های ملی و محلی به شدت مخالفت می کردند و بر این باور بودند که هر قوم و جماعتی دارای دروح قومی و یژه ای است که عمدتاً در ادبیات و زبان آن قوم تجلی می یابد و باید محترم شمرده شود؛ این طرز فکر نشان می دهد که جنبش رمانتیک، حتی در قلمرو اندیشه سیاسی دارای صبغهٔ بارز ادبی است. بعضی از رمانتیک ها تنوعات قومی و ملی را ناشی از نظمی طبیعی می دانستند و دولت ها را از بر هم زدن این نظم طبیعی بر حذر می داشتند.

سوم آنکه در آثار بسیاری از رمانتیکها حسرت ایام گذشته کاملاً نمایان است. آنها، سرخورده از تحولات سهمگین روزگار خویش، بر بالهای خیال، به گذشتههای دور و نزدیک سفر میکردند و کاخ آرزوهایشان را در اعصار طلایی و بر شالودهٔ شکوه سنتهای دیرین بازمی آفریدند. آنها به تاریخ و نهادهای سنتی به دیدهٔ گنجینههایی مینگریستند که سرشار از حکمت و خرد و ایمانند و می پنداشتند که نابسامانیها و آشفنگیهای زمانهٔ خود را با احیای سنتهای کهن و بازگشت به وضع سابق درمان و اصلاح توانند کرد.

با وجود نحله های گوناگرن و بعضاً متعارض در جنیش رمانتیسم، نگرش های بالا برای ترسیم سیمای عمومی و کلی این جنیش کفایت میکنند. در یک جمله می شود گفت که رمانتیک ها با تکیه بر مقولهٔ احساس و جنبه های غیر عقلانی انسان در حیات فردی و جمعی، چشماندازی نو را در مطالعات ادبی، اجتماعی، فرهنگی و سیاسی فراهم آوردند که از بیش از دو سدهٔ پیش تا به امروز محل بحث و نقد بوده است. در اندیشهٔ سیاسی، نگرش رمانتیک تقریباً به تمامی مباحث عمده راه یافت و حتی الهام بخش شماری از جنبش های سیاسی در سیاسی در سده های نوزدهم و بیستم گردید. در دنبالهٔ این نـوشته میکوشیم، بـا رعـایت اختصار، سـهم و نـقش نویسندگان رمانتیک را در دو مبحث عمدهٔ اندیشهٔ سیاسی نشان دهیم.

پیش از ورود به متن اندیشههای سیاسی رمانتیک باید توجه داشت که اندیشهٔ سیاسی رمانتیک در بستر روند پرشتاب خرد باوری طی سدههای هفدهم و هجدهم، و در مقام واکنشی آمیخته با احساس نسبت به آن، پا گرفت و گسترش یافت. طی سدههای پانزدهم و شانزدهم، بسیاری از بنیادهای فکری در عرصهٔ ادبیات، هنر، فلسفه، دیـن، عـلم و سیـاست اسـتواری و انسجام خود را از دست داده بودند اما هنوز طرح و سرمشق روشن جدیدی جای آنها را نگرفته بود و تردید و سرگردانی همه جا به چشم میخورد. اهمیت اندیشمندان و نظریه پردازان سدهٔ حفدهم در این است که توانستند به تردیدها و سرگردانیهایی که از عصر نوزایی بر اروپا سایه افکنده بود پایان بخشند و سرمشقهایی نو را بنیاد کنند. با ظهور گالیله و دکارت دو چهرهٔ سرمشقساز سد: هفدهم \_ عصري نو آغاز شد که برجـــته ترين ويژگي آن، ايمان بي حد و مرز به نیروی عقل بشر بود و این *ایمان جدید* اذهان برجسته ترین متفکران آن دوران را در رشته ها و عرصههای گوناگون، از جمله در سیاست، به خود مشغول داشته بود. برای تمونه دهابز و کروتیوس دو قطب مقابل اندیشهٔ سیاسی در قون هفدهماند. هم در مفروضات نظری و هم در خواست. های سیاسی مخالف یکدیگرند. با این حال در تفکر و استدلال از یک روش پیروی میکنند. روش آنها تاریخی و روانشناختی نیست، بلکه تحلیلی و قیاسی است. اصول سیاسی خود را از طبیعت انسان و ماهیت دولت میگیرند، و در این کار از سرمشق تاریخی بزرگ گالیله يبروي مي كنند." نه فقط گرو تيوس و هايز، بلكه اسپينوزا و لايب نينز نيز زير نفو ذگاليله بودند و قوت و شدت این تأثیرگذاری تا بدان پایه بود که اسپینوزاکتابی با عنوان اثبات اخلاق به طریق هندسی تألیف کرد. در واقع در عصر سلطة نگرش ریاضی و مکانیک، جای شگفت نیست که نظریهپردازان سیاست نیز در پی ابداع نوعی «ریاضیات سیاست» بودهاند و باز جای تحجب نیست که چرا نخستین نظریه های سیاسی بنیادی در عصر جدید در سیمای «قرارداد» و با تکیه بر مقولاتی عقلانی چون دقانون طبیعی، و دحقوق طبیعی، ظاهر شدند. در بستر همین نگرش عقلاتی و دقراردادمآبانه، نسبت به سیاست بود که نگرشی کم و بیش مخالف، از اقبق بینش رمانتیک سربر آورد و تفسیری نو از سرشت سیاسی انسان، تأسیس جامعه، برپایی دولت و مشروعیت حکومت، دستمایهٔ مردان سیاست در عرصه های نظر و عمل گردید. بحث اندیشهٔ سیاسی رمانتیک را، در حد مجال این مقاله، با طرح نظریهٔ قرارداد اجتماعی و نظریهٔ انداموار دولت که از جمله مهمترین مباحث اندیشهٔ سیاسی هستند، دنبال میکنیم و تفسیرهای رمانتیک

را در بارهٔ مقولاتی چون ملت، ملیتگرایی، ارادهٔ ملّی، پیشوامداری و جز اینها، به فرصتی دیگر وامینهیم.

الف) قرارداد اجتماعی : نظریهٔ قرارداد اجتماعی، بدانگونه که در سدههای هفدهم و هجدهم رواج داشت، رابطة فرد ـ جامعه، و جامعه ـ دولت را به رابطهای صرف اً حقوقی فرو میکاهد که در آن طرفین قرارداد با رضایت و آگاهی از موضوع معامله، تعهداتی را می پذیرند و در مقابل از حقوق و منافعي برخوردار مي شوند. هابز، لاک و روسو در مقام سه متفكر برجسته و پرآوازهٔ سدمهای هفدهم و هجدهم به سیاست و جامعه از دریچهٔ قرارداد اجتماعی مینگریستند و اصحاب دائرة المعارف نيز از حوزة اين سرمشق نو گامي فراتر ننهادند. اما در ميان تمامي نظریه پردازان دقرارداده، ژان ژاک روسو به لحاظ نگاه منتقدانه ش به روزگار خود و به ویژه به مقولهٔ قرارداد، مقامی یگانه دارد و رگههاینگرش رمانتیک در اندیشهٔ سیاسی و اجتماعی او کاملاً نمایان است. در عصر جدید، او نخستین اندیشمندی بود که با تمایز قائل شدن میبان دقرارداد خوبه و دقرارداد بدء بر آن شد تا از حیثیت انسان که به زعم او بر اثر قرارداد بد دستخوش تباهی شده است به دفاع برخیزد. آنچه او را از متفکران همعصرش متمایز میکند و میان اندیشهٔ او و تفکر به شدت عقلاتی حاکم بر دوران او جدایی میاندازد، نگرش انتقادی و اعتراض آمیز و سرشار از شور و احساس او به اوضباع اجتماعی و سیاسی روزگارش بود، روزگاری که دانشورانش بیش از هر زمان به معجزهٔ تفکر عقلانی و مهندسی اجتماعی برای حل مشکلات جامعه و سعادتمند کردن انسان امید بسته بودند. از اینزو اندیشهههای روسو را می توان بلندترین صدای اغتراض بر عصر خردمداری دانست و همین ویژگی است که او را با جنبش رمانتیک پیوند میدهد. بسیاری از منتقدان روسو، آرای او را دخاستگاه تمامی نحلههای رمانتيسم دانستهاند.و\*

ییش از پرداختن به آرای روسو در بارهٔ قرارداد اجتماعی، نخست نگاهی گذرا به آرای هابز و لاک در این زمینه می افکنیم. هابز با این مقدمه آغاز میکند که آدمیان به سبب خوی بر تری طلب و منفعت جوی خود در دوضع طبیعی، با یکدیگر به رقابت می پردازند و ستیز در میان آنان بالا میگیرد تا آنجا که اجتماع انسان ها به عرصهٔ وجنگ همه با همه و تبدیل می شود و هیچ کس به جان و به مال ایمن نیست. در این مرحله آدمیان به افتضای غریزهٔ بقا می کوشند خود را از ورطهٔ هولناک وضع طبیعی برهانند و از این رو به حکم قانون طبیعی که آدمی را به جستجوی ومصلحت، فرمان می دهد، همگان داو طلبانه از وحق خویش بر همه چیزه چشم می پوشند و حقوق خود را یکسره به شخص ثالث وامینهند تا در مقام زمامدار مطلق بر آنان حکم راند و امنیت و قانون جانشین ناامنی و سنیز همگانی شود.<sup>۵</sup> بدینسان آدمیان از روی اراده و اختیار جامعهٔ مدنی را برپا میدارند بدون آنکه در سرشت برتریجو و خودپرست آنان تغییری روی داده باشد. در نظر هابز، قرارداد اجتماعی یعنی تسلیم شدن همگان به حاکمیتی مطلق و نامحدود از روی اختیار به قصد دستیابی به امنیت و نظم.

جان لاک نیز نظریهٔ قرارداد اجتماعی خود را بر مفاهیم وضع طبیعی و حقوق طبیعی بنیاد میکند. در نظر او آدمیان حتی در وضع طبیعی آزاد و برابرند و آزادی انسان حقی است ذاتی که هیچ کس مجاز به تحدید یا سلب آن نیست. بنابراین آدمیان در وضع طبیعی کم و بیش شادمان بودند و در کنار یکدیگر آزادانه از مواهب طبیعت بهره می بردند. اما از آنجا که آدمی موجودی عاقل و مختار است، دریافت که برای حفظ مؤثر تر آزادی ها و حقوقش بهتر است به جامعه ای مازمان یافته بیوندد." از این رو برای تشکیل جامعهٔ مدنی با همنو عانش توافق کردو در مرحلهٔ بعد، جامعهٔ مدنی در مقام شخصیتی حقوقی با دولت پیمان بست تا با استقرار حکومت قانون، نگهبان آزادی ها و اموال مردمان باشد.

با ذکر مقدمات بالا، اکنون بهتر می توان به نو آوری های روسو در بحث قرارداد اجتماعی پی برد. اما پیش از ورود به این بحث ذکر این نکته خالی از فایده نیست که روسو، برخلاف بسیاری از متفکران، زندگانی پرماجرایی داشته است و گستاخی و شوریدگی و بسیقراری نه تنها در اندیشه بلکه در شیوهٔ زندگی او نیز نمایان است. به گفتهٔ خود او، در پاییز سال ۱۷۴۹، هنگامی که عازم دیدار دیدرو (Diderot)، که در آن زمان در زندان به سر می برد، بود تصادفاً چشمش به اعلان آکادمی «دیزون» افتاد که برای نوشتن یک مقاله جایزهای تعیین کرده بود. موضوع مقاله این بود که «آیا احیای علم و هنر به تزکیهٔ نفس یاری می کند یا موجب تباهی اخلاقیات می شود؟ و این رویداد سرآغاز تحولی ژرف در روان او می شود و به تعبیری، نیوغ و استعداد رمانتیک او را بیدار می کند. روسو می گوید:

هنگامی که آن اعلان را خواندم، حالتی شبیه به یک الهام ناگهانی به من دست داد. سبل خروشان افکار با چنان قدرتی فوق العاده بر ذهنم هجوم آورد که دگرگونی وصف نایذیری در خود یافتم و در این حال، هزاران نور روشنایی بخش بر مغزم تابید. چنان سرگیجه ای وجودم را فراگرفت که همچون آدمهای مست شدم و احساس کردم که همهٔ اعضای وجودم به شدت در حال ارتعاش است... اگر می توانستم یک چهارم آنچه را که... احساس کرده بودم بر روی کاغذ بیاورم، با چه صراحتی می توانستم همهٔ تضادهای نظام اجتماعیمان را بیان کنما با چه قدرتی میتوانستم ناهنجاریهای نهادهایمان را فاش سازم! و چه راحت میتوانستم ثابت کنم که انسان طبیعتاً موجود خوبی است و فقط نهادهای اجتماعی است که او را به صورت موجودی تبهکار درمیآورد.<sup>V</sup>

در واقع روسو در چند سطر بالا جوهر اندیشهٔ خود را بیان کرده است و همین معنا را در سرآغاز کتاب معروفش، قرارداد اجتماعی، تکرار میکند که دانسان آزاد زاده میشود ولی همهجا در بند است.ه از آنجا که مفاهیم آزادی و بندگی دو مفهوم اساسی در آرای روسو هستند، از اینرو ما نیز نظریهٔ قرارداد اجتماعی او را با تأکید بر این مفاهیم که سرشار از احساسات رمانتیک است، به اختصار مرور میکنیم.

روسو نیز مانند هابز و لاک، نظریهٔ قرارداد اجتماعی خود را با طرح موقعیت انسان در وضع طبیعی آغاز میکند. وضع طبیعی در نظر او نیز فرضی فلسفی است؛ بدین معنا که فرض میکند آدمیان در آغاز جدا از یکدیگر و به حالت توحش میزیسته اند و همچون مایر حیوانات فقط در بند خور و خواب و تأمین نیازهای بسیار ابتدایی خویش بوده اند. هابز انسان را در وضع طبیعی موجودی زیاده طلب و خودپرست می پندارد و لاک انسان را در وضع طبیعی موجودی عاقل، مستقل، مدنی الطبع و وظیفه شناس می شمرد. اما روسو این گونه تصویرها را از انسان در وضع طبیعی غیرواقعی می داند و میگوید که خصوصیاتی چون زیاده طلبی و برتری جویی یا همکاری و سازش از ویژگی های انسان اجتماعی است نه انسان در وضع طبیعی. در وضع طبیعی، انسان موجودی کاملاً غریزی است که تنها صدای طبیعت و حشی را می شنود و روزگار را در سادگی و بی پیراگی محض می گذراند؛ انسان در وضع طبیعی یک وحشی است، اما یک را در سادگی و بی پیراگی محض می گذراند؛ انسان در وضع طبیعی یک و حشی است، اما یک وحشی خوب<sup>۸</sup>.

روسو میگوید در وضع طبیعی، راهبر انسان نه خود یا خوی مدنی، بلکه غریزهٔ عشق به خود (amour de sol) و حس ترحم است. غریزهٔ نخست که همان میل به صیانت نفس است آدمی را به تلاش برای ادامهٔ زندگی وامی دارد، اما حس ترحم حسی است که به آدمی امکان میدهد به صورت غریزی خود را به جای دیگران بگذارد، دردها و رنجهای همنو عانش را حس کند و به همین سبب بی جهت دیگران را نیازارد. در حالی که عشق به خود، آدمی را صرفاً به خود مشغول می دارد، حس ترحم آدمی را وامی دارد که به اطرافیانش نزدیک شود. در واقع ایس دو غریزه یکدیگر را تعدیل میکنند و در نتیجه مانع بروز حالت وجنگ همه با همه می شوند.<sup>۹</sup> با این فرض ها، روسو به مهم ترین بخش نظریهاش، که چگونگی انتقال از وضع طبیعی به جامعهٔ مدنی است، می پردازد. هابز و لاک، و پیش از آن دومگروتیوس، مرحلهٔ گذار را ناشی از ویژگی عقلانی بشر می دانستند. هابز انگیزهٔ گذار را رهایی از حالت جنگ می دانست و لاک این انگیزه را در بهر مندی بیشتر از آزادی های طبیعی خلاصه می کرد. اما روسو از زاویه ای متفاوت به مرحلهٔ گذار می نگرد و می گوید آدمی نه از سر عقل و مصلحت جویی یا دوراندیشی و حسابگری، بلکه به تازیانهٔ نیروهای کور طبیعت – ویرانی های طبیعی و دردها و بیماری های مشترک و تنگناهای زیستی – به جامعهٔ ابتدایی رانده می شود. در نظریهٔ روسو، این انتقال به میچروی جنبهٔ فرضی و خیالی ندارد بلکه روسو نشان می دهد چگونه انسان های تکافتاده رفته رفته به یکدیگر نزدیک می شوند، خانواده شکل می گیرد، خانه هایی برای سکونت طولانی بنا می شوند و بالأخره با گرد آمدن چندین خانوار، دجامعهٔ ابتدایی» پدید می آید. در این مرحله است که انسان به فواید زندگی اجتماعی پی می برد و آمادهٔ پیوستن به قدرارداد اجتماعی می شود.<sup>۱۱</sup>

در جویان انتقال از توحش به تمدن، یا وضع طبیعی به زندگی اجتماعی، تحولی مهم در روانشناسی آدمیان روی می دهد و آن عبارت است از بیدار شدن حس خودخواهی و خودپسندی (amour propre). در وضع طبیعی، آدمی می توانست خود را با حیوانات مقایسه کند، اما با تشکیل زندگی اجتماعی خود را با همنو عانش مقایسه می کند و این آغاز گرفتاری انسان است. خودخواهی شکل فاسد غریزهٔ صیانت نفس است زیرا انسان آزاد و مستقل را به موجودی وابسته تبدیل می کند. زندگی اجتماعی آدمی را هوشمندتر می کند و به قوای عقلی او مجال رشد می دهد، اما در مقابل، شادمانی و خود بسندگی را از او می گیرد و دامنش را به گناه و زشتی آلوده عی سازد.

بی شک انسان در زندگی اجتماعی به رفاه و امنیت بیشتری دست می یابد، اما به همان نسبت که عقل و اندیشهٔ او کاملتر می شود، نیازها و آرزوهای تازهای که منشأ آن غریزهٔ خودخواهی است در او سر برمی آورند. انسان طبیعی یا بدوی، نیازهایی بسیار محدود داشت و به سادگی می توانست آنها را بر آورد بدون آنکه نیازمند یاری دیگران باشد. اما انسان اجتماعی با آرزوها و نیازهایی پایان ناپذیر روبه رو است و تلاش برای تحقق آنها، او را هر چه بیشتر وابسته و زبون می کند. انسان طبیعی یا مفهوم ناکامی بیگانه بود زیرا توقعاتش با امکاناتش برابری می کرد، حال آنکه انسان اجتماعی همواره دستخوش ناکامی است و به علاوه برای ارضای نیازهایش ساید رفتاری مردم پسند در پیش گیرد و به فریب و ریاکاری متوسل شود. در نتیجه، با پیشرفت علم و هنر و تمدن، آدمیان پیوسته ناشادتر می شوند و در چنبر تشریفات زاید و رفتار تصنعی، از گوه و طبیعت خویش بیشتر فاصله میگیرند. انسان اجتماعی، پیوسته نیاکیامتر و وابستهتر و بیاختیارتر میگردد و معنای واقعی زندگی از او سلب میشود؛ و ایـن است فـرجـام قـ*رارداد* اجتماعی که انسان را همهجا به بند میکشد.

در نظریهٔ قرارداد اجتماعی روسو، تشکیل جامعهٔ ابتدایی مرحلهای بس حساس و خطیر است، زیرا در این مرحله است که غریزهٔ خودخواهی و قوای عقلانی آدمی همزمان رشد میکنند و اتسانها برای غلبه بر موانع موجود در راه زندگی اجتماعی به قرارداد اجتماعی روی می آورند. در جامعهٔ ابتدایی برای نخستین بار نشانههای تابرابری ظاهر می شوند؛ اما در قرارداد اجتماعی خوب، نابرابریها مهار می شوند حال آنکه در قرارداد اجتماعی بد، نابرابریها تشدید می شوند و غریزهٔ خودخواهی قرصت خودنمایی پیدا میکند. چنین قراردادی نه بر پایهٔ آزادی و برابری بلکه بر پایهٔ زور بنا می شوده اما دزور موجد هیچگونه حقی نیست و ما وظیفه داریم که فقط از قدرتهای مشروع اطاعت کنیم.ه<sup>11</sup> إعمال زور برای ادارهٔ جامعه لازم است اما توجیه إعمال زور فقط در نظمی اخلاقی که میتنی بر رضای افراد باشد میسر می شود.

در اینجا، روسو مفاهیم قرارداد اجتماعی و ارادهٔ همگانی را پیش میکشد و میگوید اگر قرارداد اجتماعی را از حشو و زواید آن بپیراییم، اصل آن بدین قرار خواهد بود: «هر یک از ما، وجود و قدرت خود را تحت رهبری عالیهٔ ارادهٔ همگانی به مشارکت میگذاریم و هر عضوی را به عنوان جزء لاینفک کل در مجمع خود می پذیریم. ق<sup>11</sup> بدینسان، روسو با تأکید بر رضای افراد و مشارکت آنان در ارادهٔ همگانی، به آدمی خصلتی اخلاقی می بخشد، موجودی که می تواند ارادهٔ خود را در راه تحقق خیر مشترک به کار گیرد. انسان موردنظر روسو موجودی منفعل و سرخورده نیست، بلکه مشارکت جو و فعال است؛ تابع هیچ کس نیست مگر ارادهٔ خودش؛ و با

کو تاه سخن این که روسو در مقام اندیشمند و منتقدی تیزبین و حساس از سرمشق روزگار خود \_مذهب عقلانیت \_ قاصله گرفت و از دریچهٔ احساس، شهود، درون، فطرت، قلب و وجدان به فرد، جامعه، سیاست، قانون و ارزش ها نگریست. در حالی که متفکران سده های هفدهم و هجدهم غالباً طبیعت راکتابی می دانستند که به زبان ریاضی نوشته شده است، روسو این فکر را القاکرد که طبیعت کتابی است که به زبان احساس انشا شده است. از این دیدگاه، روسو مسألهٔ معصومیت انسان و نقش تباهی آور نهادهای غیردموکراتیک را پیش می کشد: انسان طبیعی که در وضع بدوی می زیست نه درنده خو بود، نه منفعت طلب، نه عاقل و نه حسابگر، بلکه موجودی بود بس ساده و بی آلایش که تنها غرایز بقا و ترحم بر او حکومت می کردند. زندگی اجتماعی است که انسان را به حسابگری، ظاهرسازی، نیرنگ بازی و تبهکاری مسوق میدهد و قرارداد اجتماعی وبد، است که نابرابریها را تشدید و تثبیت میکند و بهبردگی انسان صورت قانونی می بخشد. انسان طبیعی انسانی نیست که متکی به عقل مصلحت اندیش باشد و تنها به نفع خود بیندیشد، بلکه موجودی سرشار از احساس است که آزاد میزید و اسیر رقابت ها و تشریفات پوچ نیست و از محنت دیگران غمگین می شود.

روسو نیز همانند هر منتقد یا مصلح اجتماعی می بایست به این پرسش اساسی پاسخ می داد که برای اصلاح امور نخست باید خوی آدمی را دگرگون کرد یا سازمان اجتماعی را؟ او راه دوم را برگزید و کوشید گناه هبوط را از گردن آدمیان برگیرد و به گردن جامعه بیفکند. تأکید او بر بیگناهی انسان و استعداد رمانتیک او در شکوه بخشیدن به روزگار انسان طبیعی سبب شده است تا بعضی از منتقدان گمان کنند که گویا او می خواهد انسان را به جامعه ابتدایی و بدوی یازگرداند.<sup>۱۳</sup> اما انصاف این است که بگوییم او با وجود حسرتی که از عصر طلایی انسان در دل داشت، نیک می دانست که بازگشت به دوران قبل از جامعۀ مدنی یا قبل از قرارداد اجتماعی ممکن نیست، اما کوشید با طرح جامعه ای آرمانی براساس قرارداد اجتماعی دخوبه، شخصیت و ارادۀ آدمیان راکه مقهور مقتضیات جامعۀ صنعتی و امیر زرسالاری و زورمداری شده است به آنان بازگرداند.

ب) دولت: در میان نظریه های گوناگون در بارهٔ دولت (نظریه های تکامل تاریخی، انداموار، حقوق الهی پادشاهان، ماشینی، زور، رضا)، نظریهٔ *انداموار که* نقطهٔ مقابل نظریهٔ ماشینی است، قویاً از نگرش رمانتیک تأثیر پذیرفته است. نظریهٔ ماشینی دولت متأثر از نگرش افزاروار نسبت به جامعه و طبیعت در طی سده های شانزدهم و هفدهم و هجدهم است و براساس آن، دولت به مثابهٔ ماشینی است که مردم آن را برای ایفای وظایفی معین به وجود آورده اند. این نظریهٔ مبتنی بر این فرض است که جامعه عرصهٔ نقابل منافع گوناگون است و از آنجا که این تقابل، کشمکش هایی را در پی می آورد، وظیفهٔ دولت آن است که تشنجات ناشی از برخورد منافع را کاهش دهد و به حل و فصل آن ها بکوشد. در واقع دولت در اختلافات و مناقشات اجتماعی و سیاسی نقش داور یا میانجی را ایفا می کند.<sup>۱۳</sup>

در نظریهٔ *انداموا*ر، دولت نه واسطه و عامل و میانجیِ نیروهای اجتماعی بلکه هستیِ طبیعی و مستقلی است که از اراده و روح و شخصیت برخوردار است و افراد یا گروهها و نیروهای اجتماعی یکسره وابسته به آنند. بر این اساس، دولت «کل» یا «تمامیتی» تلقی می شود که منافع و مصالح آن لزوماً منطبق بر انتظارات این یا آن قشر یا گروه نیست بلکه این افراد و گرو.ها هستند که باید خود را با مصالح دولت هماهنگ کنند. در واقع، دولت با موجودی زنده قیاس میشود که اجزای آن همچون اعضای بدن ما باید از روح و شخصیتی که هستی آن مستقل از هستی تک تک اعضاست پیروی کنند.<sup>10</sup>

ظاهراً نگرش انداموار با نگرش رمانتیک که تأکیدش بر احساس و شخصیت و ارادهٔ فرد است مناقات دارد، اما متفکران رمانتیک با تفسیری زیبایی شناسانه از هستی کو شیدند این تعارض را از میان بردارند. بر اساس این تفسیر، انسان جلومای است از کلّی بی کران و انداموار که درک آن از دیدگاهی زیبایی شناسانه و شهودی میسر می شود. اندیشهٔ عقلانی را راهی به این شناخت نیست چراکه عقل فقط قادر به درک پدیدمهای کرانمند است و اصولاً کارش تحدید و مرزبندی است؛ حال آنکه برای درک بی کران – جریان بی حد و مرز زندگانی – باید مرزها را درنوردید. با این شیوه، رمانتیک ها مرز میان هستی کرانمندِ انسان و هستی بی کران را از میان برمی دارند.

گرچه پیشینهٔ نگرش انداموار به یونان باستان بازمیگردد، اما در عصر جدید روسو نخستین کسی است که با طرح مقولهٔ دارادهٔ همگانی، زمینه را برای توسعهٔ نظریهٔ دولتِ انداموار فراهم میکند. در نظر او ارادهٔ همگانی جمع ارادهٔ تک تک افراد نیست، بلکه قدرتی مشترک است که از ارادهٔ جمع ناشی شده است و دخیر مشترک، را طلب میکند. روسو میگوید: داگر کشور یا شهر یک انسانِ اخلاقی است که زندگیش در اتحاد اعضای آن است و صیانت ذات بزرگترین ضرورت آن، پس نیازمند یک قدرت عمومی و وادارکننده است که هر عضو را از برای مصلحت همگان از ممیزات و یژهٔ خود خالی سازد. درست به همان ترتیب که طبیعت به هر فرد قدرتی مطلق بر همهٔ اجزایش ارزانی میدارد، قرارداد اجتماعی به تن سیاسی یک قدرت مطلق بر همهٔ اجزای آن میخشد. ۲<sup>۷۱</sup> بدین سان، دولت موردنظر روسو، کلّی انداموار و مظهر ارادهٔ عمومی است و به سان موجودی زنده پیوسته متحول میشود و رشد میکند. این قدرت مطلق و فائق لازم نیست تضمینی به اعضای خود بدهد یا محدودیتی را بپذیرد زیرا به اعتقاد روسو دمحال است و نیست تضمینی به اعضای خود بره دی ا محدودیتی را بپذیرد زیرا به اعتقاد روسو دمحال است

طنین دارادهٔ همگانی، روسو در ایدثالیسم آلمانی، به ویژه در آرای فیشته و شلینگ و هگل، به گوش میرسد. فیشته با طرح دو اصل دخواست همگانی، و «قرارداد اجتماعی، استدلال میکند که ددولت آن نهادی است که به آن، چنان قدرتی داده می شو د که با آن قدرت، دستیابی به هدفی که دخواست همگانی، خواهان آن است فراهم شود، یعنی پایداری نظام حقوقی و پشتیبانی از آزادی همگانی. بدینسان، یگانه شدن همهٔ اراده ا دریک اراده صورت دخواست همگانی، بهخود میگیرد آنچنان که در دولت تناور مجسم می شود... در واقع فیشته از دولت همچون یک تمامیت سخن میگوید و آن را با فرآورده های سازماندار طبیعت می سنجد.»<sup>۱۱</sup> شلینگ نیز در فلسفهٔ وتحقق خویش، به دولت به دیدهٔ شرایطی می نگرد که صمل اخلاقی را میسر می سازد. در نظر او ودولت، آن بنای کلاتی است که به دست بشر، اما با کرد و کار روح ساخته می شود و شرطی است ضروری برای آنکه آزادیِ هماهنگ به دست جماعتی از افراد تحقق یابد.»<sup>۲۰</sup>

هگل نظریهٔ انداموار دولت را به اوج شکوه میرساند و در شکوه بخشیدن به دولت تا آنجا پیش میرود که دولت را دمثال الهی بدانسان که بر روی زمین وجود دارد می خواند. او دولت را روحی می شمارد که در جهان سکونت دارد و به واسطهٔ آگاهی در جهان تحقق می یابد. و هگل مانند نویسندگان سیاسی مکتب رمانتیک اصرار دارد که دولت دارای و حدت واندامواره است، هر چند که دو حدت و موردنظر او و حدتی دیالکتیکی است که کشاکش و تقابل را مجاز و بلکه ضروری می شناسد و از این رو از آرمانهای جمال شناختی شلینگ و نُوالیس فاصله می گیرد. نُوالیس دولت را دفرد زیباه نامیده بود و در مقالهای به نام و مسیحیت یا اروپاه خیال و حدت همه ملل مسیحی را زیر رهبری و حاکمیت یک کلیسای کلی و واقعاً دکاتولیک (عام) در سر پرورانده بود.<sup>17</sup>

بیشتر نویسندگان رمانتیک، همصدا با نویسندگان محافظه کار، نظریه های ماشینی و عقلانی دولت را به باد انتقاد گرفته اند. آدام مولو به کسانی که شأن دولت را تا حد یک کارخانه یا مرزعه پایین آوردماند هشدار می دهد که دولت سازمانی ساخته و پرداختهٔ بشر نیست و غایت آن را نباید صرفاً معدود به شادمانی انسان دانست. دولت دربرگیرندهٔ زندگی انسان هاست و بیرون از فرمانروا هستند و تا زمانی که اشتیاقی دوگانه قلب ها را از درون به دو پاره تقسیم می کند.. دستیابی به آزادی واقعی محال است.»<sup>\*\*</sup> کولویج، بونالد، دومیستر (Joseph de Maistre) و ناخته اند. بونالد میگفت: «اقتدار دولت از خداوند ناشی می شود و خداوند تنها اقتدار حاکم بر تاخته اند. بونالد میگفت: «اقتدار دولت از خداوند ناشی می شود و خداوند تنها اقتدار حاکم بر معاقاً سخنی لغو و بی پایه است و مستند که به دولت عقلانی و تعبیر ماشینی دولت سخت منطقاً سخنی لغو و بی پایه است و مستند تاریخی ندارد.»<sup>\*\*</sup> بوک نیز به اقتضای مشینی دولت مخت معاقاً مخنی لغو و بی پایه است و مستند تاریخی ندارد.»<sup>\*\*</sup> بوک نیز به اقتضای مشینی مشی معاقاً مخنی افتر و بی پایه است و مستند تاریخی ندارد.»<sup>\*\*</sup> بوک نیز به اقتدار حاکم بر معاقطه کارانهٔ خود، که گاه لحن رمانتیک به خود میگیرد، به دفاع از شأن دولت برمی خیزد و معاقطه کارانهٔ خود، که گاه لحن رمانتیک به خود میگیرد، به دفاع از سان دولت برمی خیزد و مسلماً جامعه بک قرارداد است، ولی نباید دولت را جیزی همانند شرکتی برای تجارت ادویه یا قهره تلقی کنیم که برای مصلحتی موقت و کوچک به یا شده و به میل دو طرف قرارداد منحل شرد، بلکه شرکتی است در همهٔ علوم و قنون و قضایل و کمالات. و چون هدف های چنین شرکتی ضمن نسل های مکرر تحقق می پذیرد، بنابراین ققط متعلق به زندگان نیست بلکه به زندگان و مردگان و متولدنشدگان تعلق دارد. هر قراردادی با هر دولتی بسته شود یک ماده از قراردادی است که از ازل در جامعهٔ جاوید مقرر بوده و به موجب سوگند نقض ناپذیری که همهٔ سوجودات طبیعی و اختلاقی را در جامعهٔ جاوید نگه می دارد، موجودات بالا و زیر را به هم پیوند می دهد و جهان دیده را به جهان تادیده مربوط می کند. <sup>۲۴</sup>

## پىئوشتھا :

۹. ارتست کامبرر، افسانهٔ دولت، ترجمهٔ نجف دریابندری (تهران: انتشارات خوارزمی، ۱۳۶۲)، ص ۲۷۸. ۳. نگاه کنید به بخش اول از کتاب زیر: ۲. ارتست کامبرر، همان، ص ۲۱۰. ۲. ارتست کامبرر، همان، ص ۲۱۰. ۲. Michael Curtle ed., The Great Political Theories (NewYork: Avon Books, 1962) p.73. ۵. حمید عنایت، بنیاد فلسفهٔ سیاسی در غرب (نهران: انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۵۶)، ص ۲۰۹-۲۰۹. ۲. جلد دوم،

قسمت دوم، ص ۲۰۳ . ۷. نقل شده در همان، ص ۲۷۳ .

Zev M. Trachtenberg, Making Citizens (London: Routledge, 1993) pp.79-81.
 Ibid. p. 62

10. Ibid. pp. 87-90

14. David Apter, "Government", International Encyclopedia of the Social Sciences, Reprint Edition, 1972, Vols. 5 & 6, p.216.

- 22. Paul M. Hayes, Fasciam (London: George Allen & Unwin Ltd., 1973) p.48.
- 23. Tom Bottomore and Robert Niebet eds., A History of Sociological Analysis (NewYork: Basic Books, Inc., Publishers, 1978) p. 90.

## رمانتيکهای آلمان

نوشتهٔ ماکسیم الکساندر / اریکاتونر ترجمهٔ هبدالله توکّل

۱) ماكسيم الكساندر: رمانتيسم اوّل

«هوریشیو Horatio در آسمان و روی زمین چیزهایی بیشتر از آن هست که فلسفهٔ تو به تصوّر بیاورد.» این جملهٔ هملت Hamiet که تعبیر یکی از آشکارترین نتائج تجربهٔ انسان است، جملهای است که میتوان، بسیار ساده، به عنوان شعار رمانتیسم آلمان به میان آورد. منتهی تعجب آور است که چنین حقیقت اولیّه ای گاه به گاه با معارضهایی روبه رو بشود. به موجب یکی از آن تضادهایی که به منزلهٔ نکته های تاریخ است، دوره ای که این حقیقت به سرسختانه ترین وجه در هم کوفته شد، عصر روشنایی خوانده میشود، در صورتی که دوره ای دیگر، دوره ای که در جریان آن اصلی مبین شعرده شد، اغلب اوقات به چشم عصر تاریکی نگریسته میشود. به مقیاس بسیار، به حکم واکنش در برابر افکار عصر روشنایی بود که رمانتیکهای آلمان بر تقدّم عوالمی که عقل به آن دسترس ندارد یا حتی خلاف عقل هم هست، پای فشردند.

حقیقت این است که اندیشههای رهایی و آزادی قرن هیجدهم معنی بسیار خاصی در آلمان پیداکرده بود. ادبیات در آن سرزمین پیوسته پیوندی نزدیک با مذهب داشت. اگرچه نفوذ دیرها روز به روز کاهش یافته بود، جوامع کشیشان پروتستان مذهب، به عکس، در آن زمان نقشی بسیار مهم بازی میکردند. راسیونالیسم retionalisme فرانسه در این محافل با حسناستقبال بسیار روبه و شد و این حسن استقبال بیشتر از آنکه برای اظهار شک در وجود خدا باشد، برای تأیید شرعیّت رفورم Réforme بود. در آغاز کار چنین می نمود که مبارزه با استبدادِ خرده دربارها نوید نهضت رهایی بخشی بزرگ است. امیدها بسیار زود نقش بر آب شد. با ایستهمه، جلوس فردریک دوم پروس، در سال ۱۷۴۰، به عنوان طلیعهٔ عصر زرینی در عالم اندیشه گری گرامی داشته شده بود. اما شاه جوان که درست نمی توانست به زبان آلمانی حرف بزند و به قرار معلوم این زبان را کم و بیش «درخور اسبهای می پنداشت، به این خرسند شد که محرّک عصر جدید، مسیو دو ولتر M. de Voltaire ، را به نزد خویش بخواند و برای واداشتنش به پذیرش این دعوت مبلغی گزاف پیشکش وی کند. آیا فردریک دوم، این مستبد روشن بین، کلبی مذهب، اهل استهزاه، مرید ماکیاول حقیقةً در انتخاب نویسنده ای بیگانه به عنوان همدم و مشاور معنوی خویش راه خطا سپرد؟ مگر راه بردن به اینکه نهضت روشنایی در آلمان اساسی ژرف ندارد،

در واقع، تخستين رمانتيكها اين احساس را داشتند كه سنتي راكه رشتهاش در خلال نهضت طوفسان و سبطوت Strum und Drang و دورهٔ بساروک le baroque، و مستراکسارت Maître Eckhart و حتی در ریشههای آیینی ادبیات آلمان هم نگسسته بود، تداوم و استمرار بدهند. خود گوته Goethe هم، دستکم با سفری که به ایتالیا رفت، آنچه عوالم دیوزدگی \_ le démoniaque \_ نامش مي داد، رو در روي راسيوناليسم مي نهاد. و در مقام تصريح آن چنين میگفت: «عوالم دیوزدگی آن چیزی است که عقل ما از حل آن سر باز میزند.» قاوست Faust وي، بازتاب مسألة زندگي خودش است: كوششي است در راه تسلط بر آن عامل قادر مطلق كه irrationnel باشد، عاملی که عقل به آن دسترس ندارد یا حتّی خلاف عقل هم هست. گو ته تا پایانزندگیش منشأ الهام خویشتن را در آنچیزی می دانستکه عنصر جادو řélément magique میخواند. دشعر خبر از اسرار طبیعت میدهد (یا پرده از روی اسرار طبیعت بـرمی<sup>دارد</sup>) و در راهحلٌ این اسرار به وسیلهٔ استعاره و مجاز کوشش به کار میبرد.، چنین می پنداشت که همه چیز نشانهٔ توازنی است که زندگی و مرگ ما را در بر میگیرد. بررسیها و پژوهشهایش در زمینهٔ علوم نزدِ معاصرها به قبد شک و احتراز پذیرفته شد، برای آنکه در بارهٔ حقیقت رازآمیزی که طبیعت بر وی باز میگشود تأکید داشت. گوته به روزگار پیریش در صدد برآمد که الهام \_جادویی \_ را به نیازی که به شناخت ضمیر خویشتن داشت، پیوند بـدهد. بـا ایـنهمه، در هفتاد و سه سالگی، به صدراعظم فرزمولر von Müller چنین گفت: دشتر داستان جادو (Märchen) است، و هفت سال پس از آن تاریخ به اکرمان Eckermann چنین گفت: وانسان

موجودی غامض است. نه می داند از کجا آمده است و نه می داند به کجا می رود، و کمتر چیزی در بارهٔ دنیا می داند تا چه رسد به اینکه چیزی در بارهٔ خودش بداند. من خود خویشتن را نمی شناسم، و وانگهی، حاشا و کلاً ه گوته ادبیات آلمان – و به ویژه شعر – را از قید آکادمیسم کوته بینانه ای که پس از دورهٔ باروک در تنگنای آن گرفتار آمده بود، رهایی داد. همهٔ بی پروایی ها از آن پس امکان پذیر بود. سپس حادثه ای روی داد که چنین می نمود که هرگوته چارچوب مألوف را خرد کند: و آن انقلاب فرانسه بود. این انقلاب، با تأثیر مستقیم یا غیرمستقیم خود،به ناروا یا به روا، برای هر چه در اروپا تازه و نورسته بود محرّک و محرّضی شد. در آلمان فکر نو در مقابل مذهب شک و ارتیاب و لذت جویی طبقات حاکمه پدید آمد. فیلسوف ها پیشدستی کردند.

در سال ۱۷۹۹، اشلایر ماخر Schleiermacher در یکی از کتاب های خویش به عنوان گفتارهایی در بارهٔ مذهب توضیح داد که بدترین دشمنان مذهب اهل عقل و استدلال و عمل هستند. وچه چیزی مانع از گسترش مذهب می شود؟ شکاکها و اهل تمسخر و استهزاء نیستند که مانع از گسترش مذهب می شوند، چه حتّی به هنگامی هم که در مقام نفی مذهب برمی آیند، مانع از گسترش طبیعی آن نمی شوند. زندیق ها هم چنانکه گمان برده می شود، مانع از گسترش مانع از گسترش طبیعی آن نمی شوند. زندیق ها هم چنانکه گمان برده می شود، مانع از گسترش مقط و استدلال هدیند که نفوذ و قدرت خودشان را برای تقلیل نفوذ و تأثیر مذهب به کار مقل و استدلال هستند که نفوذ و قدرت خودشان را برای تقلیل نفوذ و تأثیر مذهب به کار می زنند و تفوق عددی عظیم آنان بزرگترین علت نقش متوسط و ناچیزی است که مذهب امروز بازی می کند. این اهل عقل و استدلال و عمل با انسان از همان اوان کودکی به بدرفتاری برمی خیزند و اشتیاق وی را به هر چیزی که علوی است از میان می برند.

هر چه علوی است، به معنی هر آن چیزی است که واقعیّت عملی نیست. شلینگ Schelling یکی دیگر از فلاسفهٔ رمانتیسم آلمان در مقام تبیین این عصیان در برابر روشنایی چنین میگرید: «"می اندیشم، پس هستم" از زمان دکارت Descartes اشتباه بنیادی هر شناختی است. اندیشه اندیشهٔ من نیست، و هستی هستی من نیست، زیراکه همه چیز تعلّق به خدا یا به کون و مکان دارد و بس. گناه بزرگ افتراق در میان امر محسوس و امر معنوی است و این نکتهای است که رمانتیکهای آلمان به زبانی نزدیک به زبان لاهوتی میگویند و باز هم میگویند و نتیجه میگیرند که جسم و روح و ذهن باید و حدتی نابود نشدنی پدید بیاورند. و این است که حسرت کاتولیسیسم Bording منتیم کاتولیک و قرون و سطی را می خورند. قرن روشنایی، به می تولیس در می اندی اندک به صورت تنفر از تبورات و در این باره چنین می نگارد: در تفر نظام أولیس Novalls می در می اندک به صورت تنفر از تبورات و دین مسیح، و سرانجام بهصورت تنفر از مذهب درآمد و بس. و از این گذشته، چنانکه امری پاک طبیعی و منطقی است، تنفر از مذهب بر همهٔ مایههای اشتیاق – احساس و تخیل و منبع الهام شعر، اخلاق و هنردوستی، آیندهوگذشته – تاخت... و بدینگونه کون و مکان آسیابی شد بی معماری که ساخته بودش و بی آسیابانی که به گردشش درآورد، در حقیقت حرکت بی *انقطاع perpetuum mobile* خلاصه، آسیابی که خودش را آسیا میکند.» و در این احتجاج تا آنجا پیش می رود که *انقلاب* فرانسه را «پروتستانتیسمی غیرمذهبی» «un protestantisme laïque» می خواند.

روز دوم دسامبر ۱۷۹۸، فریدریش شلگل Friedrich Schlegel به نوالیس چنین می نویسد: «بر سر آنم که مذهبی نو پدید آورم یا به زبان دیگر در بشارت آن سهیم باشم. زیرا که این مذهب نو خواهد آمد و بی من هم پیروز خواهد شد.» و کمی دورتر چنین میگوید: داما شاید تو بیشتر از من این استعداد را داشته باشی که مسیح جدیدی بشوی که پولس قدیس نیکدلش را در وجود من پیداکند.» پنج شش سال دیگر، در سال ۱۸۰۵، میگوید که در صدد آفرینش مذهبی نو بودن، دیوانگی است، زیرا که ددین مسیح از پیش متضمن هر مذهب جدید ممکن است.» در واقع، از این نکته نتیجه ها میگیرد و به مذهب کاتولیک میگرود.

همان فریدریش شلگل، در باب گفتارهایی در بارهٔ مذهب، در مقام تعریف رمانتیسم برمی آید و این نکته را خاطرنشان میکند که به نظر اشلایر ماخر عقل جز دنیای برون نمی شناسد، اما اگر فرمانروایی را به دست تخیّل بدهیم، به خدا می رسیم. و چنین می گوید: ویسیار درست است، تخیل خلاق عامل مختص به لاهوت است. و توالیس به تکمیل این مفهوم می پردازد و در حاشیه چنین می نگارد: دمگر نیکوتر آن نیست که بگوییم دل است؟ و به هر حال اشتراک تمایل ها، آنان را به سوی ناگشودنی، به سوی آنچه امکان شرح و تفسیر و ایضاح ندارد سوق می دهد، به سوی آنچه برای توصیف و بیانش کلمه winder را به کار می بردند که در آن واحد به معنی عوالمی است که شگفت و معجزه آسا است و به مقوله اساطیر ارتباط دارد. و در خلال این احوال پی می بردند که زندگی شبانه مایهٔ تسهیل تولّد این عوالم است.

گل آبی در عالم رؤیا بر نوالیس نمایان می شود. اما این تصویر به فولکلور Folklor تعلق دارد. هردر Herder منشأ آن را به اساطیرهندو می رساند. در خوابی که به ظاهر شخصی اندر شخصی است، گل و عشق و مرگ به هم درمی آمیزند و یکی می شوند چندان نمی توان از هم پازشان شناخت – درست به همان گونه ای که در داستان های پریان یا در ترانه های مردمی دیده می شود. در خواب فردی، به همان گونه ای که در داستان های پریان یا در ترانه های مردمی دیده می شود، اضداد دیگر تناقضی ندارند. شاهد ختی از قطره خونی تولد می یابد، درخت ها نغمه سر میدهند، شواب می بارد، گل می بارد، خانه ها از شیدر سبز هستند و جویبارها از شیر. نوالیس در خواب می بیند که روی چمنی نرم خفنه است. در کنارش، فواره ای که از چشمه ای می جست چندان به هوا می رفت که در آن میان ناپدید می شد. رؤیابین چنین می پنداشت که نوری که در میانش گرفته بود روشنایی و ملایمتی بیشتر از حدّ مألوف دارد. آسمان چنان رنگ آبی تندی داشت که سیاه می نمود و تو گفتی که مبلغ مین مفهوم پاکی به او بود. در دوردست، صخره های بزرگی می دید که رنگشان هم به همانگونه آبی بود، اما به رنگ آبی جنطیانه... در کنار چشمه، گلی بود که به نیرویی که در برابرش نمی توان مقاومت داشت به سویش کشانده می شد، گلی که ساقه اش به وجهی عجیب و غریب دراز بوده گل آبی رنگی چون زبرجد که با گلبرگهای می می می از عطرهایشان سرشار می می می می از عطرهایشان سرشار می می می می در در گاهایی دیگر، گلهایی بی شمار هوا را از عطرهایشان سرشار می ساختند. و چون رؤیابین نمی توان مقاومت داشت به سویش کشانده می شد، می می خود نوازشش می داد. گل هایی دیگر، گلهایی بی شمار هوا را از عطرهایشان سرشار می ساختند. و چون رؤیابین نمی توانست چشم از گل آبی بردارد، این تماشا دل و جانش را از می ساختند. و نوازند، گل ناگهان می می خورد و در همان احوال تغییر شکل داد: برگها تو گفتی که با حرکتی چون مرکت عاشق به تکان خورد و در همان احوال تغییر شکل داد: برگها تو گفتی که با حرکتی چون حرکت عاشق به تکان خورد و در همان احوال تغییر شکل داد: برگها تو گفتی که با حرکتی چون حرکت عاشق به تکان خورد و در همان احوال تغییر شکل داد: برگها و گفتی که با حرکتی چون مرکت عاشق به تکان خورد و در همان احوال تغییر شدند و گریانی پدید آوردند که رخسان طریف پای گل بیچ خوردند، و گلبرگها از هم باز شدند و گریانی پدید آوردند که رخسان طریف یا در آن میان موج می زد. شگفتیش پا به پای این تغییر شکل عجیب فزونی یافت. و ناگهان به صدای مادرش از خواب بیدار شد.

وسوسهانگیز می تواند باشد که از نظر فروید Freux به تعییر این رؤیا پرداخته شود. این رؤیا چندین موضوع مألوف، چندین گروه موضوع \_گل، دوشیزه، مادر \_چشمه، فواره، تغییر شکل - پاکی، احساس های مهرآمیز، صخرها \_ در بر دارد. اما قصد ما این نیست. آنچه علاقة ما را در اینجا برمیانگیزد این است که جستجوی عوالم شگفت مایهٔ آن شده است که رمانتیکها به حقائقی از یاد رفته یا تازه دست بیابند.

شبی که به رنگهای گل آبی است تصویرهای خویش، تصویرهای جماندار خویش را بر سر و روی خفته می افشاند. زندگیش از این راه تغییر شکل می یابد. این رؤیا، به هیچوجه باعث انحراف وی از مقصد راستینش نمی شود، که مایهٔ آن می شود که باغ دوران کودکیش را بازیابد، آنجا که گذشته و حال و آینده واقعیّتی یکتا و یگانه پدید می آورند، واقعیتی که کمال و حقیقتی بیشتر از واقعیّت روزانه دارد. بی تعجب، شاهد معاوضهٔ آب زلال چشمه با پیراهنی ستاره نشان می شود. تصویرهای رؤیایش تنهایی اش را به شکل وصلت ظفرنمون، به شکل وصلت با همه انسانها و همهٔ کون و مکان درمی آورد. نُوالیس چنین می گوید: در رؤیا که بیان احساس ماست و شگفت ترین چیزها به حکم تصادفی به هم نزدیک می شوند. و بدین گونه است که ارتباط های غرابت نشان و علاقه های شگرف تولد می یابد. یو دلو Baudelaire که چهل سال پس از آن تاریخ، اندیشهٔ نوالیس راکه بیگمان در سایهٔ واسطه های فرانسوی نژادی – به مثل – چون ژراردو نروال Gérard de Nerval به آن دست یافته است، از سر میگیرد و چنین میگوید: وباید بخواهیم که خواب ببینیم و بتوانیم خواب ببینیم. یس خودش هم در مقام استنتاجهایی از رژیاهای خویشتن برمی آید و در یکی از اشعارش که اندکی بیرون از اندازه به تواتر و بغیر قیاس به نقل آن پرداخته شده است، از

> پژواکهای دامنهداری که از دور در و حدثی تاریک و ژرف به هم درمی آمیزند،

> > سخن مىگويد.

شعرای رمانتیک با تن و جانشان دریافتهاند که کمالی، یعنی رضای خاطری، جز در وحدت با محیط نیست. این اندیشه ها اندیشه هایی نزدیک به عرفان مسیحی است که به حسب آن هر چه هست پیوندی مشترک دارد. شعر چیزی می شود که با آنچه به مقتضای معنی رایج می نماید، متفاوت است، و تُوالیس چنین می گوید: دشعر چیزی خاص نیست، که نحوهٔ عملی است مختص به ذهن انسان. و از پی این حرف، چنین می گوید: داسیاب تأسف است که شعر اسمی متمایز دارد و شعرا صنفی جداگانه به وجود می آورند.

ویلهام شلگل Wilhelm Schlegel در یکی از درسهای خویش در دانشگاه برلین گفت که روابط در میان همهٔ چیزهایی که – خواه در روی زمین و خواه در فراسوی زمین – وجود دارد، مایهٔ تکوین زبان شده است و به همین منوال همبستگی جهانی باید در آن بازآفرینی زبان که شعر باشد، از تو پدید آورده شود. تُوالیس به تأکید و ایجابی بس بیشتر سخن گفته است: واندیشه کردن سخن گفتن است. سخن گفتن، کاری کردن یا انجام دادن، عمل واحدی هستند که تغییری یافته است و بس. خداگفت: روشنایی بشود، و روشنایی شد. و به همان گونهای که در همهٔ موارد دیگر دیده می شود، شاعر از اهل علم پیش است. پروفسور ماکس مولر Muller مده در کتاب خود موسوم به بررسیهای اساطیر Etudos de Mythologie میگوید که زبان و اندیشه دو جلوهٔ نیرویی واحد و یکسان هستند. واندیشه کردن زیر لب گفتن است. سخن گفتن، اندیشههای خویش را به زبان آوردن است. و در مقام تمجید غیرمستقیم نقش شاعر، در کتاب موسوم به درسهایی دیگر در بارهٔ علم زبان هستند. واندیشه کردن زیر لب گفتن است. مخن گفتن، اندیشههای درسهایی دیگر در بارهٔ علم زبان هستند. واندیشه کردن زیر است. میخن شور در کتاب موسوم به درسهایی دیگر در بارهٔ علم زبان می مجاز و استایم نقش شاعر، در کتاب موسوم به درسهایی دیگر در بارهٔ علم زبان کی محید غیرمستقیم نقش شاعر، در کتاب موسوم به درسهایی دیگر در بارهٔ علم زبان کلمه و معنی آن بازیافته می شود. زبان قدرت خلافهٔ خویش را در شعر، ارتباط حقیقی میان کلمه و معنی آن بازیافته می شود. زبان قدرت خلافهٔ خویش را از نو به کار می برد. از جواب مالارمه Mallarmé به نقاش دوگا Degas خبر داریم: «دوگای عزیزم» شسعر با اندیشه ها ساخته نمی شود، با کلمه ها ماخته می شود. شعرای مورر ثالیست Surréalistes از پی این حرف ها گفتند که نه تنها با کلمه ها، که با کلمه هایی ساخته می شود که عادةً بیشتر از کلمه های دیگر به کار برده می شوند. تُوالیس این نکته را پیش از ایشان گفته بود: «زبان هرگز برای شاعر بیرون از اندازه فقیر نیست، که همی شه بیرون از اندازه صورت بازاری دارد. شاعر به کلمه هایی نیازمند است که بارها و بارها گفته و باز گفته می شوند، به کلمه هایی نیازمند است که از فرط استعمال فرسرده شده اند. دنیای شاعر مثل ابزارش ساده است – اما به همان اندازه هم از حیث نواهای خوش آهنگ بی کران و بی پایان است. شاعر ساده ترین کلمه ها را به کار می برد تا مُهر خودش را بر رویشان بزند.»

کلمه ها غالباً تمام معنی ابتدائی خودشان را از کف داده اند. موضوع این است که جوانی دیگری به زبان بازیس داده شود، به عبارت دیگر، سخن از نیروی جادی برخوردار شود. و این هدف هدفی است که رمانتیک های آلمان پیوسته دنبال کرده اند. و چنانکه ارتور رمبو مدف هدفی است که رمانتیک های آلمان پیوسته دنبال کرده اند. و چنانکه ارتور رمبو عبارت از ابداع کلام شاعرانه ای است که روزی از روزها برای همهٔ حواس دسترس پذیر باشد. مسأله در آغاز کار طرحی بود، استقصائی بود. سکوت ها و شب ها را مینوشتم، آنچه امکان شرح و تفسیر ندارد به روی کاغذ می آوردم. سرگیجه ها را می نوشتم، آنچه امکان

برای آنکه قدرت جادوی کلمه ها را بازپسشان بدهند، نه تنها دست بر دامن رؤیاهای خودشان زده اند، که به رؤیاهای گروهی هم، به آن صورتی که در داستان های پریان به ما انتقال یافته است، توسّل جسته اند. هر در Herder که، به قول البر بگن Albert Béguin، وپدر رمانتیسم، است، از همان زمان داستان پریان را رؤیای جادویی می شمر دکه به اکراه از آن بیدار می شویم و بس... و آنگاه در دل خودمان می گوییم: بگذار تا دنبالهٔ این خواب را بگیریم! مارخن Märchen این داستان های وابسته به اسطوره های خلقت شناسی همهٔ ملل را تعبیر و تفسیر ژرف طبیعت و تاریخ بشر، و رؤیاهای دوران کو دکیی می بنداشت که بیشتر از همهٔ اصول پژمردهٔ استادان تربیت مایهٔ راستی یا کجی مان می شوند.ه نُوالیس تا آنجا پیش می رود که می گوید که مارخن آشنایی مایهٔ در همه جا هست و در هیچ کجا نیست.

آرزوهای بسیار ساده و بنیادی انسان از قبیل دوست داشتن و بازی کردن و یادگرفتن و شناختن در مارخن تحقق می یابد که شاید در مقام ترجمه درست تر آن باشد که به جای داستان پریان، داستان اسطورهای را معادل آن بدانیم. اگر جلوِ تظاهر این اشتیاق ها را بگیریم، نتیجهٔ آن بروز اختلالی است: اختلالی روانی در فرد، اختلالی اجتماعی در جامعه. زیرا که تصویرهای اساطیر در راه تحقق خودشان کوشش به کار میبرند. عمل، غذا و قُوتِ خویش را از رؤیا برمیگیرد. رؤیا، مثل داستان اسطورهای، تصویرهای جاودانه ای به ما میدهد که منشأ هرگونه قوهٔ فعل انسان هستند.

ژان پل Jean Paul نخستین کسی بود که از پی تبصّرهایی در رؤیاهای خویشتن از این نکته آگاه شد و نتیجههایی از آن گرفت. پی برد که افسونی عجیب در این رؤیاها نهفته است – و چنین گفت: رؤیاها وطن نیروی تخیل هستند و تأثیری جادویی دارند. – و کوشش به کاربرد تا چنان قلم بزند که تو گویی که در عالم رؤیاست.

البر بگن، کاوشگر روشن بین دنیای رؤیاهایی که ژان پل آفریده است، در کتاب روح رمانتیک و رؤیا همدیگر هماهنگی نزدیک دارند، اشیاء بی انقطاع تغییر شکل می یابند و صورت ظاهر رایحه ها با همدیگر هماهنگی نزدیک دارند، اشیاء بی انقطاع تغییر شکل می یابند و صورت ظاهر خودشان را وامی دهند. گل ها ابر می شوند، ستارگان بر خاک می افتند و قطعه قطعه به شکل حلقه های زیبای گلبرگ درمی آیند. مرواریدهای برف مردم کهای پرندگان می گردند، به صورت قطر مهای اشک به دامن فضا می ریزند و مه هایی در آن پدید می آورند. تگرگ شبنم و برف و نور می شود. شیاری که گاو آهن در خاک می گند، مثل کفن در روی زمین گسترده می شود و سرانجام اقیاتوسی می گردد که افق هایش را بخار فرا گرفته است. از قطره اشکی موجی تولّد می یابد که مفینه ای به بار می آورد. موجوداتی موسیقی محض می شوند. اندیشه های رؤیابین برای تغییر مار، دیو و سوسه، درمی آید... سپس، به نقل این رؤیای یکی از آدم های داستان سن بلوغ مار، دیو و سوسه، درمی آید... سپس، به نقل این رؤیای یکی از آدم های داستان سن بلوغ مار، دیو و سوسه، درمی آید... سپس، به نقل این رؤیای یکی از آدم های داستان سن بلوغ مار، دیو و سوسه، درمی آیاد... می سب به نقل این رؤیای یکی از آدم های داستان سن بلوغ مار، دیو و سوسه، درمی آیاد... سپس، به نقل این رؤیای یکی از آدم های داستان سن بلوغ مار، دیو و سوسه، درمی آیاد... سپس، به نقل این رؤیای یکی از آدم های داستان سن بلوغ از از بل می پردازد:

ودنیای ناپیدا، همانند لجّه، میخواست همهٔ چیزها را با هم بزاید، صورت ها بی انقطاع تولّد می یافتند، گل ها درخت می شدند، سپس به شکل ستون های ابر درمی آمدند و بر تارکشان گل ها و چهره هایی می رستند. پس از آن دریای پهناوری دیدم چون خلوت بیابان که تنها دنیا در آن شناور بود، مثل تخم مرغ کوچک خاکستری رنگ و خالداری که امواج به این سو و آنسو می انداختند. در این رؤیا اسم همه چیز به من گفته می شد، اما نمی دانم که می گفت. سپس شطّی از دریا گذشت که جسد الههٔ عشق وزیبایی را با خود می برد. پس از آن، برفی آمد که برفی از ستارگان درخشان بود، آسمان تهی شد. اما در آن مکانی که جای خورشید در نیمروز باشد، مرخی سپیدهدم تافت. دریا در زیر این نقطه گود می شد و در افق، به شکل چنبرهای مار، به رنگ سرب، به روی خود توده می شد و گنبد آسمان را می بست. قیافه های بی شمناری، انسبان های غمزدهای، همانند اموات، که از اعماق دریا بیرون می آمدند، سر برمی آوردند و تولّد می یافتند.... در رؤیائی دیگر، ژان پل شاهد آفرینش زمین و آسمان می شود:

وهمچنانکه بالا می رفتیم، تناوب شب ها و آسمانها را دیدیم. هر بار مدتی درازتر در تاریکی بالا می رفتیم، تا اینکه بر فراز مرمان گنبدی بلند و ستار انشان شرار های شد، سپس خاموش گشت. ناگهان از تاریکی شب درآمدیم و فجری دیدیم، فجری شمالی مرکب از خور شیدهایی که شعله هایشان به هم درمی آمیخت و بر سر تصرّف سیّار مها در میانشان منازعه بود. از میان ملکوت های و حشت بار دنیاهایی در جریان تکوّن می گذشتیم، و در مسافتی بی پایان مر برافراشتن کوهی را دیدم که برفی از خور شیدهای به روی هم انباشته سراپایش را فراگرفته بود، در صورتی که که کشانهایی مثل علالهای باریک ماه بر فرازش آویخته بودند. آنگاه رو حم اوچ گرفت و در زیر سنگینی کون و مکان خم شد. فریاد زدم: دمن در آفرینش بیرون از اندازه تنها هستم. و در فضاهای تهی بسی تنهاترم. جهان مسکون پهناور است اما جهان غیر مسکون بسی پهناورتر، و خلاً پا به پای کون و مکان خم شد. فریاد زدم: دمن در آفرینش بیرون از اندازه تنها مورد و به صدایی که ملایمتی بیشتر داشت، چنین گفت: در پیشگاه خدا خلتی نیست. کون و مکان راستین در پیرامون ستارگان، در میان ساز داشت اما جهان غیر مسکون بسی مکان راستین در پیرامون ستارگان، در میان ستارگان جای دارد. اما روح تو طاقت تصویرهایی خون و می م مکان راستین در پیرامون ستارگان، در میان ستارگان جای دارد. اما روح تو طاقت تصویرهای در ا

رؤیا اسرار خلقت شعر را بر ژان پل آشکار میگرداند: وشاعر راستین، در اثنای نوشتن، مستمع بازیگران خویش است نه معلم آنان؛ بدین معنی که گفتگو را از راه به هم دوختن گفت و شنودها، به حسب سبکشناسی روح که به دشواری یاد گرفته است، پدید نمی آورد، که به مانند آنچه در عالم رؤیا رخ می دهد، فعل و عمل بازیگران سراپا زنده و جاندار خویش را می نگرد و به گفته هایشان گوش می دهد.. و هرگاه که سیاهی لشکر رؤیاهایمان با جواب هایی که خودمان منبع الهام آن بوده ایم، مایهٔ شگفتیمان شوند، امری طبیعی است – در عالم بیداری هم، هر اندیشه ای چون اخگری می جهد، و با این همه، ما آن را به کوشش خودمان اسناد می دهیم. اما در عالم رؤیا از این کوش آگاهی نداریم. باید اندیشه را به شخصی است – در عالم بیداری هم، می شود و کوشش را به او اسناد می دهیم. و زان پل، با این تعریف، یکی از اهم آصول و مفاهیم دا برای اخلاف رمانتیک خویش فراهم می آورد.

رؤیا، از لحاظ ژان پل، و به همینگونه از لحاظ رمانتیکهایی که وی سلف و مبشّر آنان

است، تمرین ادبی سادهای نیست، که وسیلهٔ ارتباط و مراودهای با جهان پیدا و جهان ناپیداست. این امکان را می دهد که در هوقت حاضره ی که از قید مفهوم زمان رسته است، گذشته را به آینده بپیوندیم. ژان پل در یادداشتهای خویش، به روز پانزدهم نوامبر ۱۷۹۰ ـ که بیست و هفت سال داشت، چنین نگاشته است: هبزرگترین شب زندگانیام، زیرا که احساس مرگ به من دست داد. خویشتن را در روی تختخواب مرگم دیدم، در صورتی که می دانستم که سی سال جلو افتاده است... هرگز پانزدهم نوامبر را فراموش نخواهم کرد. در واقع، روز پانزدهم نوامبر، اما سی و پنج مال، نه سی سال، پس از این رؤیای اخطارگونه مرد.

همهٔ رمانتیک ها به مافوق الطبیعه و مداخلهٔ مافوق الطبیعه در زندگی ما ایمان داشتند. این امر افق آنان را تنگتر نمیکند، که به عکس و سعتی بیشتر بدان می دهد. این امر سنگین تر شان نمیکند، که لطفی اثیری به آنان می دهد. همهٔ آنان که با تُوالیس آشنایی داشته اند، از گشاد مرویی و خوشخویی وی که گویا از همان نوع نشاط موتسارت Mozat بوده است که تُوالیس و جوه مشترکهٔ دیگری هم با وی دارد، گرفتار شگفتی شده اند. فراموش نکنیم که تُوالیس پیش از می سالگی مرد و در سرامر زندگانیش این احساس پیش از وقوع را داشت که جوانمرگ می شود. فریدریش شلگل، هنگامی که با وی آشنا می شود، در باره اش چنین می نگارد: «هرگز چنین بشاشت جوانی ندیده ام. احساس وی از شرم و آزرمی ساخته شده است که از اعماق روحش مرچشمه میگیرد و هیچ وجه مشترکی با نایختگی و ناآزمودگی ندارد. زیرا که با این همه جوانی زوت و آمدی بسیار با اجتماع داشته است (بسیار زود با همه کس انس و الفت می یابد). مدتِ یک سال در ینا ۱۹۸۵ بوده است و در آنجا با نویسندگان و فلاسفه، به ویژه شیلر Schwe ، آمن شده است، اما در آن Schwe بوده است و در آنجا با نویسندگان و فلاسفه، به ویژه شیلر دست به در آن شده است، اما در آن و احد دانشج وی راستین بوده است و قادت می یابد). مدتِ

فریدریش شلگل، در همان نامه، از مطالعه های توالیس در زمینهٔ فلسفه حرف میزند – وفلامه هٔ گرامیش افلاطون و همسترهوئیس Hemsterhuis هستند. در جریان یکی از نخستین ملاقات هایمان، با التهابی سرکش و سوزان، عقائد خویش را به من عرضه داشت: هیچ عیبی در دنیا نیست و ما دوباره به عصو طلائی نزدیک می شویم. آثار فلوطین Plotin را هم می خواند، فیلسوفی که تأثیری شگرف در تفکر وی کرد. در نامه ای هم به فریدریش شلگل نوشت: «نمی دانم که از فلوطین عزیز خویش حرفی به تو زده ام یا نه، به عقیدهٔ من برتر از فیخته Fichte و کانت Kant است. ه در آثار فلوطین مثالی را می بابد که تا واپسین نتائج شرح و بسط می دهد، مثالی که به موجب آن اندیشه و طبیعت، روح و جسم، جدایی ناپذیرند. اندیشهٔ فردی و طبیعت توازنی بهوجود می آورند، کون و مکان در ماست. نُوالیس گفت: دانسان دیگر آوایی نیست که کارش همراهی و همپایی باشد، حرکتی در مجموع نیست.، خوشا شعرا و عشاق، زیرا که زندگیشان سرشار از حظّ و لذت است: در توازن جهانی به هم درمی آمیزند و یکی می شوند.

نوالیس، تحت تأثیر دوستش ریتر Ritter فیلسوف و متخصص قبالای یهود، متأله و فیزیکدان و حتی کمی هم کیمیاگر، به این نتیجه رسید که وجادو همانندی دنیای بیرون با نفس -خویشتن – ماست.ه این یوهان ویلهلم ریتر Johann Wilheim Ritter جنونی عجیب و غریب داشت: در بحبوحهٔ گفتگویی، یا در اثنای تحریر صفحهای، ناگهان به نوشتن سلسله کلمههایی می پرداخت که به ظاهر معنی منطقی نداشت، اما به وجهی شگفت مایهٔ ارضای ذهن بود. چنین می نماید که نخستین کسی بوده باشد که به تمرین و تجربهٔ کتابت خودجوشانه و ناخودآگاهانه پرداخته است. شاگرد مسمر Meamer ، کاربند معروف مغناطیس حیوانی، بود که کمیسیونی پادشاهی، به سال ۱۷۸۴، در پاریس حکم تخطئهٔ تئوری هایش را داد. به حسب عقیدهٔ مسمر، ما روابط و مراوده پیدا کنیم. مسمر میگویانه میخواند، بیرون از قید زمان و مکان، با کون و مکان ارتباط و مراوده پیدا کنیم. مسمر میگوید که ومی توان گفت که انسان در عالم خواب روابط

فرقۀ راستینی از اهل جفر و جویندگان علوم نهان در پیرامون ریتر به وجود آمده بود. امپنله Spenié در کتاب معتبر و شایان توجه خویش راجع به نُوالیس می نویسد: دیکی از مسائل بزرگی که در میان بود، تشیید فلسفه ای بود که فلسفۀ آیینی و نمادی و جادریی طبیعت باشد. در اندیشۀ آن بودند که از مغناطیس حیوانی (که مسمر قهرمان آن بود) برای جادو که در صف مقابل رامیونالیسم – اصالت تعقل – و ماتریالیسم فلسفی جای داده می شد، نوعی تشوری علمی به دست آورند. به گفتۀ ریتر، موضوع آن بود که عرصۀ شعور ارادی واداده شود و پای در عرصۀ کوشش خودکارانه و ناخودآگاهانه گذاشته شود و آنجا که در آن واحد اسرار (دو جهان فردی و همگانی) بر ما گشوده می شود.ه در این حالت نیمه خفته گردانه – که می تواند در خلسه و الهام شساعرانه و درست به همان گونه در رؤیا به میان بیاید – مکان و دیمومت و تقابل شساعرانه و درست به همان گونه در رؤیا به میان بیاید – مکان و دیمومت و تقابل شساعرانه و درست به همان گونه در رؤیا به میان بیاید – مکان و دیمومت و تقابل رفاطن شناسایی و دموضوع شناسایی یا جهان بیرون به عنوان مجزا از فاعل شناسایی و ممکن

ریتر یوحنای قدّیسی بوده است که راه را به روی شاعر و پیشگو گشود. کیمیای راستین، مانیتیسم Magnétisme راستین در آزمایشگاهها صورت نمی پذیرد، که در ما صورت می پذیرد. شعر از لحاظ نُوالیس، آغاز و پایان آفرینش است. و چنین میگوید: دهر سخنی، محن تعزیم است، سپس: ودر پایان همه چیز شعر می شود. و

چنین می نماید که کلمهٔ رمانتیک romantique پیش از آنکه در قبارهٔ اروپیا اشیاعه ییابد و بازشناخته و یذیرفته شود، نخستینبار در انگلستان به زبان آورده شده است. رمانهای سیاهی جمون قسمبر او ترانت le Chateau d'Otrante نوشتة واليبول Walpole ، استرار او دولقبو ies Mystères d'Udolpho نوشتة أن رادكليف Ann Radoliffe و رامب le Moine نوشتة لوئیس Lowis که مفاهیم مألوفة واقعیت را زیر و رو کردند و کمابیش سیتوانسم بگویم که وواقعیّت برتر از واقعیت جاری، خودشان را جانشین آن مفاهیم کردند، آثاری رمانتیک هستند. اما نُوالیس است که نیروی محرکِ قاطع را به رمانتیسم آلمان داد: ددنیا باید رنگ و بوی رمانتیک پیداکند. من از راه دادنِ معنائی بلندپایه به آنچه پیش پا افتاده است، وجهی مرموز به آنچه مبتذل است، علو و منزلتِ ناشناخته به أنجه شناخته است، هاله بي پاياني به أنجه پايانيافته است،رنگ و بوی رمانتیک میدهم.، آگاه بود که تمام اِشکال زادهٔ اندیشهٔ خودآگاهانه است که بیرون از اندازه به قدرت خودش اطمینان دارد، و بدینگونه راه دسترس به همهٔ قوای بی بهرهبرداری ماندهای را می بندد که رؤیاها و جود آن را نشانمان می دهند. اگر سدّهای میان شعور باطن و شعور خودمان را از میان برداریم، اکسی چه میداند به چه وحدتهایی شگفت و به چه تولّدهایی حیرتبار در خودمان پی خواهیم برد؟، شعر باید به رؤیا مشابهت داشته باشد. کلمه ها و استعاره ها باید به آزادی و به دور از هرگونه پیش اندیشی به هم پیوند یابند. نتیجه ای که به دست آورده می شود باید پی آمدی غیر مستقیم باشد.

نوالیس آرزوهای رمانتیک را در برخی از جمله های داستان هاینریش فسن و فسر دینگن Heinrich von Offerdingen و در سرودهایی برای شب Hymnes à la Nut و نسبحه ها به تحقق رسانده است. آوای شاعر نفوذها و تأثیرهایی را که به زیر بارشان رفته است از یادمان می برد، و به همان گونه هم پست و بلند اقامت کوتاه و زودگذرش را در میان انسان ها از یادمان می برد.

اما فلان یا بهمان شخصیت هر چه اهمیّت داشته باشد \_ و هر کدام درخور مطالعه و تعمّق است \_ هر نسلی، میتوان گفت که از شکم مادر، جرثومهٔ آن نحوهٔ دید و نحوهٔ زندگی راکه رمانتیسم باشد، در بر دارد. آنچه در میان است چیزی نیرومندتر از جوّی معنوی، نیرومندتر از قرابت و الفت اندیشههاست. هرگز آن همه فیلسوف و شاعر و نویسنده دیده نشده بود که به حکم احساسهای دوستی با هم یکدلی و یگانگی داشته باشند. کوشش به کار میبردند که با همدیگر تماس بیابند و با هم به مقابلهٔ تجربه ها و اکتشاف های خودشان بپردازند. نقش برخی از شهرها، شهرهای درسد Dresce و ینا در مورد رمانتیسم معروف به رمانتیسم ونخستین دقائق، (Frühromantik)، سپس نقش شهر هایدلبرگ Heidelberg، در پیرامون سیمای بزرگ کلمنس برنتانو Ciemens Brentano، در مورد «رمانتیسم پسین» (Hochromantik) زادهٔ همین چیزها است.

شهر درسد، دو بار، ابتدا مرکزی برای رمانتیسم آغازین و بعد مرکزی برای رمانتیسم پسین شد. پایتخت ساکس Baxe پروتستانمذهب است، اما دربار کاتولیک بود. در کلیساها، به موسیقی کهن باروک baroque که منشأ ایتالیایی داشت، علاقه و توجّه نشان می دادند. ایس ساسونه Bassone که منشأ ایتالیایی داشت، علاقه و توجّه نشان می دادند. ایس ساسونه Bassone که منشأ ومروف ترتیلهایی برای قدّاس و أپراها که نام راستینش هاسه ساسونه Bassone بود و ژان سباستین باخ Jean-Sébastien Bach با وی آشنایی یافت و زبان به ستایشش گشود، در شهر درسد زیسته بود. موزهٔ شهر یکی از بزرگترین موزههای آلمان بود، و ستایشش گشود، در شهر درسد زیسته بود. موزهٔ شهر یکی از بزرگترین موزههای آلمان بود، و بیگمان زادهٔ تصادف نیست که فیلیپ اوتو رونگه Philipp Otto Runge یگانه نقاش راستین و مسلّم رمانتیسم آلمان، به مبال ۱۸۰۱ در درسد سکنی گزید. در سال ۱۷۹۸، فریدریش و و بلهلم شلگل در خانهٔ خواهرشان، شارلوت ارنست Charlote Ernst ، در حومهٔ شهر، جا گرفتند. شهر می آمد. موضوع بحثهایشان عموماً هنر، اما بالاخص مادونِ سیکستین Macone Sottine مادونِ سیکست قدیس Bath که می از موبر مونیر مورمه مادونِ سیکستین ماز رافتان مادونِ سیکستین ماده در مین مود، اینه مالاخص مادونِ سیکستین مود، به این مادونِ سیکست قدیس Bath موره می مان بالاخص مادونِ سیکستین مود، به این مادونِ سیکست قدیس Bath Site موبر حضرت مریم صومعهٔ سیکستین – ازر رافائل

نمایندهٔ جناح مخالف ویلهلم شلگل، مورخ و معلّم، بوادر بزرگ فریدریش و بزرگ همهٔ ایشان بود. توفیق نمی یافت که راسیونالیسمی راکه به وجه رسمی رواج داشت، از سر واکند. به اتفاق زنش کارولین Caroline به انشای تصویرها Tableaux (Die Gemaide) می پردازد که گفتگویی قراردادی و مطابق ذوق عصر دربارهٔ نقاشی است. فریدریش درگیری ها و خشمهایی برمی انگیزد. و در همان زمان بود که چنین نگاشت: وبه دنبال اقامتی تازه در درمد به سال ۱۹۹۸ بود که پس از راه بردن به عوالم شعرای رمانتیک قرون و سطی و احساس عمیق ایشان در زمینهٔ عشق معنوی، رفته رفته آن چیزی را هم که زیبایی راستین در نقاشی استادان بزرگ و سمر و جادوی رنگ است دریافتم، چیزهایی که جز در پرتو عشق نمی توان راه دستیابی به آن را یاد گرفت، ه نُوالیس و دوستش فریدریش شلگل در آن ایّام پاک در بحر وطرحهای و ابسته به تورات، خودشان شناورند، طرحهایی که تا مرحلهٔ قصد بنیانگذاری مذهبی نو فرا می رود. شلینگ Scheiling به ایشان می پیوندد. و خود ژان پل گوشه گیر هم پس از برخوردن به کارولین شلگل در حانهٔ دوستانشان، در افق نمایان می شود.

اما آن که بر گفتگوهای درسد تسلط دارد فردی غائب است، شاعری است که می توان گفت گمنام و ناشناخته در بیست و پنج سالگی درگذشته است. این مرده که به گفتهٔ ریشارد بستس Richard Benz، مؤلّف تاریخی به نام تاریخ رمانتیسم آلمان «بنیانگذار رمانتیسم» بوده است، بسبیآنکه نسامی از آن بسبرد و دعسوی آن داشسته بساشد، ویسلهلم هساینریش واکسنرودر Wilhelm Heinrich Wackenroder است که در سال ۱۷۷۳ در برلین تولّد یافت و در سال ۱۷۹۸ درگذشت. مناجاتهای راهب هنردوست وی یک سال پیش از مرگش بینام انتشار یافت. ویلهلم شلکل سخت به انتقاد این مناجاتها پرداخته بود و بر مصنّف خرده گرفته بود که چنانکه شایستهٔ مورخ هنر برجستهای است فراتر از ملاحظات اعتراف و مذهب و عصر نرفته است. در واقع واکثرودر است که تعالیمی به مکتب نو میدهد. وی که پیش از برادران شلگل و نوالیس در صددکشف راز حضرت مریم [la Madone] موزهٔ درسد برمی آید، در رو یای رافائل خویش چنین میگوید: دشبی، تصویر نیمه کاره ماندهٔ مریم عذرای وی در زیر نوازش شعاع نوری، نقش تام و کامل و حقیقةً زندهای شده بود... تصویر، بهوجهی معجزهآسا، بهچشم وی انعکاس دقیق آن چیزی می نمودکه خواسته بود بازنماید، اگر چه تصور خودش در آنباره تصور تار و مبهمی بیش نبود. دیگر یاد نداشت چگونه خوابش برده بود. صبح، تو گویی که در آغوش حیاتی نو بیدار شده بود. این رؤیا تا قیامت در قلب و حواس وی نقش بسته بود...، و واکنرودر نتیجه گرفت: دایا سرانجام درخواهند یافت که همهٔ پرگرییهای پلید در بارهٔ اشتیاق نقاش حقیقةً کفرگویی است - و موضوع در اینجا چیز دیگری جز مداخلهٔ بی درنگ خدایی نیست؟، پس این است کشفی که تهضت نورسته در پیرامونش نضج می یابد.

ویلهلم شلگل، به مانند فیلسوف شلینگ، گذارش به درسد افتاده بود. هر دو استاد دانشگاه ینا، مرکز اصلی رمانتیسم مرحلهٔ نخست، بودند. می توان گفت که همه: فیخته، ریتر، نوالیس، فریدریش شلگل، تیک Tieck ، سپس سوفی مرو Sophie Mereau که بعد زن کلمنس برنتانو شد، به اتفاق در آنجاگرد می آیند. پیشوای ادبیات آلمان دور نبود، زیرا که وایمار Woimar حداکثر چند کیلومتری فاصله داشت. ریکاردا هوخ Ricarda Huoh چنین می نویسد: «در پیرامون گوته Bicarda رقص هایی صورت می دادند که مانند رقص های نخستین پیروان انقلاب در پیرامون درختان آزادی یا رقص های کودکان در پیرامون درخت نوتل بود... در یکی از روزهای پاییز، در انتای گردشی در اطراف ینا که ویلهلم شلگل و فریدریش شلگل، دورو تئا Borothea (دختر موزس،مندلسزون Moses Mendelssohn ، همسر فریدریش شلگل)، کارولین (زن ویلهلم شلگل راکه چندی دیگر به عقد ازدواج شلینگ درآمد)، درکنار شلینگ و نُوالیس گرد هم آورده بود، به هنگامی که خود گوته «آن حضرت پیر آسمانی» برای پیوستن به ایشان از کوه سرازیر شد، چه حادثهای بود!»

ژان پل تازه در وایمار مقیم شده بود و مدت دو سال در آنجیا میاند. بیه رضم الفت ها و بستگیهای ژرفش با شورشیان جوان، اختلاف نسل مانع از روابطی پایدار میشد. بـمعکس، ورود لودویگ تیک به ینا حادثهای از یادنرفتنی شد. دوست بسیار نزدیک واکنرودر بود و یکی از آثار وی را که خیالپردازی های راهبی هنردوست در بارهٔ هنر باشد انتشار داد امّا نامی از مؤلّف آن نبرد. لودویگ تیک عالم جمیع علوم و فنون بود و به همهٔ گرایشهایی که آن عصر را به هیجان می آورد، توجه و علاقه داشت. دوست نُوالیس شد و وی را به خواندن آثار یاکوب بومه Jacob Böhme واداشت. نُواليس به دوست تاز الل چنين مي نويسد: واكنون آثار ياكوب بومه را به وجهی مداوم و مستمر میخوانم و رفتهرفنه معنی گفتههایش را به آنگونهای که باید دریافته شود، درمی یابم. باید مطلق بهار نیرومندی به شمارش آورد که قوای نابغه و فعّالهاش مایهٔ تولّد کون و مکان میشود. ــ لجّهای راستین انباشته از هوس سودازده و زندگی شگفت ــ عالمي صغير. بسيار خوشوقتم كه در ساية تو با وي آشنا شدم. در همان نامه، نُواليس كسستنش را از گو ته به او خبر میدهد: «هرچند که از سرنوشت *و یلهل*م *مایستر* Wilhelm Meister درسهایی آموختم و هنوز هم می آموزم، تمام این کتاب در حقیقت کواهت بار است. کاندید (Candide)ی است که بر ضد شعر نوشته شده است. گلستان شعر در آن با کاه و ژنده پاره بازساخته شده است.» یادآوری کاندید معادل محکوم شناختن بود. روسو Rousseau پیروز شده بود. همهٔ رمانتیکها *اعترافی*ات Les Confessions را سند آزادی و رهایی بهشمار مر أوردند.

میل و علاقهای که به عشق دارند، از حسّ شهوانی به عشق خدایی میرود و در این میان دوستی فرو گذاشته نمی شود. درست به همان گونه ای که در ژان ژاک روسو دیده می شود، این شوق عشق در آغاز شوق وخواسته شدن، است، زیرا که بیش و کم همه در برابر زندگی ناتوان و بی ساز و برگ هستند. روسو، در ضمن اعلام و اثبات حقوق فرد در برابر جبر و قهر اجتماعی، در ضمن اعتراض به تفسیر و تعبیر عقلی هنر و دنیا، در ضمن پشتیبانی از این نکته که پشت کردن به بهشت گمشده خطا و اشتباه است، راه را نشان داده بود. والتر موشگ Matter Muschg در کتاب خود به نام تاریخ تراژیک ادبیات چنین می نویسد: دروسو، نخستین عنصر مهم به مقیاس اروپایی، که به معنای تراژیک زندگی راه برده بود، نخستین کسی بود که اقدام انقلابی به راه انداخت. عصر خویش را واداشت که به نفع گذشته چشم از آینده و اکنون برتابد، و موجد و مؤسس اسطورهٔ منشأهایی شد که از همان زمان رمانتیسم خوانده شد. پس از همهٔ کارهای درخشان و هنرنمایی هایی که اندیشه صورت داده بود، واعظ احساس مطلق شد، و پس از همهٔ مبارزه های متکلّمها در باب مفهوم خدا پدر، واعظ پرستش مادر خدا شد که برتر از هر عقلی است. دطبیعتی که وی می خواست بشر فاصد را به سوی آن بازآورد، در واقع مفهومی فلسفی نبود، که مفهومی مذهبی بود که به وجوه و اشکال اجتماعی و سیاسی و تربیتی نمایان می شد. یدا کرد، روشن می شود.

حسرت بهشت گمشده، بهشتی که در دورهٔ کودکی گوشهای از آن را می بینیم، یکی از برترین موضوعهای ایشان است. ما این نکته را در مورد افسانههای پریان و داستانهای عوام دیدهایم. ژان پل میگفت که درویا ما را به دورهٔ کودکیمان می بَرَده و تُوالیس میگفت که دیرای بررسی طبیعت به سادگی و زودباوری کودک نیاز هست.

در جویان ملاقات های ینا که از گردش ها و گردهمایی هایی در کافه ها، و به ویژه از بحث هایی پایان ناپذیر ترکیب می یافت، تیک تأثیری عمیق در نُوالیس کرد. تیک رؤیاپردازی بود که بیشتر از آنکه به سوی تجرید و انتزاع فلسفی برگشته باشد، به سوی هنر و شعر برگشته بود. نُوالیس به او می نویسد: وهنوز هیچ کسی آن چنان سربسته و در آن واحد به وجهی چنان مطلق که تو مرا برانگیخته ای برم نیانگیخته است. هر کلمه ای را که تو به زبان می آوری با همهٔ معنی هایش درمی ابم... و انسانی خسان سربسته و در آن واحد به وجهی چنان مطلق که تو مرا برانگیخته ای برم نیانگیخته است. هر کلمه ای را که تو به زبان می آوری با همهٔ معنی هایش درمی ابم... و انسانی زمانی پس از آن، خسبو رمان خسویش هاینریش فن *آفترد*ینگن است ــ نخستین ثمرهٔ شعری است که در وجود من بیدار می شود. ملاقاتم با تو در این زمینه بسیار دارد. در آن احوال که کاری جز پرداختن به تفکر ماوراه الطبیعی صورت نمی دادم، خودم تفکری ماوراه الطبیعی شده بودم.ه این مسخن تا اندازه ای درست بود. نُوالیس هم فیلسوف و هم شاعر است. مودتی که در میان تیک و نُوالیس بود، به خجستگی و بختیاری، همستگو دوستی تُوالیس و فریدریش شلگل بود. و این یکی، مثل برادرش و یلهلم، پیش از هر چیز به اندیشه ها علاقه داشت.

نوالیس در دورهٔ اقامتش در ینا بود که در صدد برآمد تا سرودهایی برای شب را که نشیجهٔ پژوهشها و کاوشها و خوابهای این گروه نخست رمانتیکهای آلمان بود انتشار بدهد. ومگر صبح باید پیوسته بازآیدا قدرت زمان هرگز پایان نخواهد یافت؟ هرچ و مرج منحوسی طیران شب را بر هم میزند. پیشکش نهان عشق سرانجام تا ابد نخواهد سوخت؟ روشنایی زمانی در تصرف دارد که برایش کوتاه است، اما مططهٔ شب نه اندازهای دارد نه گسترهای. دوام خواب بی پایان است. ای خواب مقدس، ببا \_ و برای پیروان شب، در اثنای کار روزانه شان خوشبختی به ارمغان بیاز!ه

بسه دور از ایسن گسروه، ا.ت. آ. – ارنست تستودور آمسادتوس – هوفمسان به دور از ایسن گسروه، ا.ت. آ. – ارنست تستودور آمسادتوس – هوفمسان به رغم گوشهنشینیاش، به شهردها و دسدسمعا و طرحهای نخستین رمانتیکها تسجسم داد. گمان نمی برد که انقلابی به پا میکند، گمان می برد که پیروی گرایشی میکند و بس. در آن اوضاع و احوال که از واقعیّت ناخشنود بود و میل و علاقهای نیمه فیزیولوژیک به راز داشت، به سهولت پای در آن دنیای ناپیدا نهاد که و سوسمها در دل بسیاری از معاصرهایش برانگیخت.

از این لحاظ هم وضع خاص دارد که تعلق به نسلِ نخستین رمانتیک ها داشت و در عرصهٔ ادب بسی دیرتر، به هنگامی نمایان شد که واکنرودر و تُوالیس چندی پیش مرده بودند. اگرچه البر یگن Albert Báguin در مقام نوشتن این مطلب که هوفمان «پایدارترین» آثار رمانتیسم آلمان را نوشته است، بهراه خطا نرفته است، باید از پس ایس حرف ها گفت که ایس آثار برای آن پایدارترین آثار است که مردم کتابخوان بیشتر از آثار رمانتیک های دیگر آلمان به آن دسترس دارند.

ا. ت. آ. هوفمان پیش از نویسنده شدن موسیقیدان بود و در سراسر زندگانیش موسیقی را اکملِ بیان آرزوهای انسان شمرده است. موتسارت خدای وی بود، و به پاس احترام او یکی از نامهای روز تعمید خویش، یعنی ویلهلم، را از میان برداشت تا آمادثوس را جایگزین آن سازد. به مرحال از دورهٔ کودکیش به موسیقی پرداخت. بندی از کرایسلریانا Kreisleriana که بی تردید جنبهٔ حسب حال داردگواه این مدّعیٰ است:

«پدرم بیگمان موسیقیدانی خوب بود. وقتی که کنسرتی در خانه بود، قطعههای پایانناپذیری مینواخت و دیگران به وجهی ضعیف با ویلنها و کونترباسها، و گاهی با نیها و شیپورهایشان همراهیش میکردند. سرانجام که یکی از این قطعههای دراز پایان می یافت، همه سخت بانگ برمی آوردند و فریاد میزدند: آفرین، آفرین، چه کنسرت زیبایی، چه نوازندگی کامل هیاری، و آن هم با چه حرارت و نشاطی! و همه با احترام و اکرام نام امانوئل باخ

ζ,

Emmanuel Bach را به زبان می آوردند. اما پدرم پیانویش را چندان به ارتعاش آورده بود، چندان قیل و قال به راه انداخته بود که پیوسته چنین می پنداشتم که این چیزها چندان درخور نام موسیقی نیست، کلمه ای که برای من به معنای آن ملودی هایی بود که یکسره در دل کارگر شود، و در دل خویش می گفتم که کاری جز شوخی نکرده است و شنوندگانش این شوخی را ارج می نهند.

ودر چنان مواردي، من كه گرهبندهاي لباس كودكانة روز يكشنبهام تا بيخ گلو بسته شده بود، و در کنار مادرم روی صندلیم نشسته بودم، میبایست گوش بدهم و دست و پایم ذرّهای تکان نخورد. زمان به گمانم بیرون از اندازه دراز مینمود، و اگر شکلکهای دیوانهوار و حرکتهای خنده آور نوازندگان آن همه مایهٔ سرگرمیم نمی شد، بیگمان نمی توانستم تا پایان کار تاب بیاورم. بهویژه وکیل دادگستری سالخوردهای را به یاد دارم که بههنگام ویلنزدن درست بغل پدرم جای میگرفت و همه در بارداش میگفتند که موجودی متعصّب است و موسیقی نیمهدیوانهاش میکند، چندانکه در عالم هذیانش قادر نیست درست بنوازد یا همگام وزن و ایقاع شود. هنوز هم او را جلوی چشمهایم می بینم: لباسی به رنگ بنفش سیر به تن میکرد با گرهبندهایی آراسته به رشتههای زر، شمشیر کوچک نفره و کلاهگیسی حنائی و بسیار کم نشاستهزده که از انتهای آن کیسهٔ موی\* گِردی آویزان بود. به هر کاری که انجام میداد، وقاری درمی آمیخت که به وجهی مقاومت ناپذیر خنده اور بود. به هنگامی که پدرم دفترچه های نت را به روی میزهای نوازندگان می نهاد، به حسب عادتی که داشت فریاد میزد: Ad opus! \_ آن وقت ویلنش را به دست راست میگرفت و با دست چپکلاهگیسش را چنگ میزد و بلند میکرد و به میخی می آویخت. سپس بیشتر از پیش به روی نتها خم می شد و دست به کار می شد، در صورتی که چشمهای سرخش از حدقه درمی آمد و قطرهای عرق بر پیشانی اش روان می شد. گاهی کارش را زودتر از همراهانش به پایان میبرد، و این امر برایش سخت اسباب تعجب می شد، و تعجب خویش را با نگادهای خشم آلودی که به گرداگرد می انداخت آشکار می ساخت....

ا. ت. آ. هوقمان از پیرامونیانش کمتو فهم و ادراک دید. چه در بامبرگ Bamberg که رهبر ارکستو بود و چه در برلین که واپسین سالهای زندگانیش را آنجا به سر آورد. این مود ریزنقش میاه، که «اعجوبه ا. ت. آ. هوفمان» خوانده میشد، بیشتو از آنکه برای معاصرهایش کششی

۰ به نوشتهٔ فرهنگ لیتره Littré کیسهٔ کوچکی از تافتهٔ مشکی که در زمان گذشته مردها موهایشان را در پشت سر توی آن جای میدادند.

داشته باشد. باعث رعب می شد. روشن است که به مقتضای سنّتی سخت پابرجا، به فضاحتی که پی اختیار برمی انگیخت، با فضاحتی پاسخ می داد که به تعمّد به بار می آورد.

وی که انفعال حسّی بیمارگونهای داشت و همیشه بیپول بود. در هر محل و مکانی خویشتن را بدبخت مییافت. چنانکه امروز دوست میدارند بگویند. ناسازگار بود. اما صاحب قریحهٔ واقعیّتی بود که هیچ رمانتیک دیگر نداشت.

در داستان گلدان طلا e Vase d'or رؤیا در پایان کار بر واقعیّت پیروز می شود، یا به عبارت دیگر، واقعیت را تغییر شکل می دهد. برای آنکه این تغییر شکل قرین توفیق شود، مقتضی است که انسلم Anseime، قهر مان گلدان طلا، دو صفت داشته باشد: ساده دلی و شعر، وانسلم خوشبخت، تو توانستی بار کراهت بار زندگی روزانه را به دور اندازی، و در عشقی که به سرپانتینا Serpentina داری، با جهشی بسیار زیبا عروج کنی...ه

رمز آن گلدان طلا راکه به پاس عشق انسلم به او داده می شود، به صور مختلف تفسیر و تعبیر کرده اند. شوق و تمنّای میراث، \_و در واقع ا.ت. آ. هو فمان در سراسر زندگانیش به انتظار میراث خویشاوندی بود \_ و در نتیجه، شوق و تمنّای تروت، تسلط؟ هنگامی که سخن از شوق و تمنّای تسلّط در میان است، صدای موزه روانکاوان به گوش می آید. بگذار تا وظیفهٔ آنان را از راه تقل این جملهٔ انسلم آسان گردانیم: دسرپانتینا در وجود من زنده است. یا این سخنان سرپانتینا را بیاوریم: دعشق و ایمان تو به زودی بر من استیلا خواهد یافت و آنگاه از دست من آن گلدان طلا را خواهی گرفت که مایهٔ خوشبختی هر دو ما خواهد شد. ه از این گذشته، آیات گلدان طلا در آن لحظه، دبر وی آشکار خواهد شد. به این نکته هم باید توجه داشت که گلدان طلا جام عشاء سری را به یاد می آورد که مظهر لطف خداوندی و به بیان اعمّ مظهر شوق خوشبختی در قلب اتسان است که ریشهٔ آن نمی توان برگند.

زندگی زمینی ما، از لحاظ ا.ت. آ. هو فمان فقط در سایهٔ دنیای رازآمیزی تحمّل پذیر می شود که دنیای پیداچیزی جز بازتاب آن نمی تواند باشد. هنر و سیلهٔ معرفت است. و چنین می گوید: «معرفت مثل ایمان و عشق جاودانی است. و Mie Glaube und Llebe ewig ist dle Erkenntnis هاینریش فن کلایست Heinrich von Kleist ، دیگر نابغهٔ گوشه نشین رمانتیسم که از این لحاظ به او بسیار نزدیک بود، از قاصلهٔ میان دنیا به آن صورتی که هست و تصویری که ما در عالم رژیا و خیال از آن می سازیم، رنج بسیار برد. اما کلایست توفیق نیافت که بر کشمکش غلبه یابد: در سی و چهارسالگی به میل و ارادهٔ خویش به زندگانیش پایان داد.

البر یکن در باراش گفته است: وکلایست دارای این امتیاز دوگانه است: روشن بینی مطلق

هنرمند ــبه معنی دقیقِ این کلمه در مقام تعریف و تسمیهٔ صانع اثر ــ و ابهام لازم برای شاعر که دستخوش هیجانِ اشنیاق و الهام است، و هیچگونه رو در رویی اسطور های شخصِ خودش را با دنیای بیرون که دیگر هیچ واقعیتی برای آن قائل نیست نمی پذیرد.»

دیگر هیچ واقعیتی، مکاملاً درست نیست. به عبارت دیگر می توانم بگویم که دنیای بیرون به دیدهٔ وی واقعیتی بسیار دارد، اما این واقعیت، واقعیتی است که برایش مایهٔ بیم و هراس می شود و بس، - چرا مایهٔ بیم و هراس او می شود؟ برای آنکه کلایست همیشه بچه ماند. این است راز زندگیش - راز روابط تشویش آورش با خواهرش الریکه کلایست همیشه بچه ماند. این و این است رازی که در نمایشنامه ها و داستان هایش نیز نهفته است. در همهٔ آثارش اجتماع بشر دارای پیچیدگی ناگشودنی می نماید. زنان در این آثار مخلوق هایی آسمانی هستند، مخلوق هایی که اغلب گرفتار تهمت هایی ناروا می شوند و تا زمانی که حقیقت از پرده بیرون آید بیدادگرانه شکنچه داده می شوند. به زعم کلایست، برای آنکه به یکباره در آن هزارتوی تاریکی که زندگی باشد گمراه نشویم، رؤیا گاهی برایمان پرتوها و نیمه روشنایی هایی در بارهٔ خودمان فراهم می آورد. با این همه، این پرتوها و نیمه روشنایی ها مکانی برایمان فراهم نمی آورد که از چنگ می آورد. با این همه، این پرتوها و نیمه روشنایی ها امکانی برایمان فراهم نمی آورد که از چنگ نیروهای درنیافتنی و نهانی که حاکم بر عالم است بتوانیم جست.

بالاترین خواستِ کلایست، خواستِ همهٔ رمانتیکهای روزگارش و صفتِ مشخصهٔ زندگی و آثارش، یعنی وحدت ذهن و واقعیّت است. دوستش آدام مولر Adam Müller این خواست را با تئوری اضداد آفرینندهٔ زندگی با تئوری اضداد آفرینندهٔ زندگی دو ش که بهموجب آن تنها اضداد آفرینندهٔ زندگی هستند، به اتمام رساند و، بر سبیل مثال، در آن باره چنین گفت: وهنگامی که دنیای حواس و دنیای ذهن مطلق جدا از هم به نظر آیند، منتهای گناه است: گناه نظام اعتقادی می شود و به کمال خودش می رسد.»

کلایست به اتفاق این آدام مولی، استاد دانشگاه در درسد است که به انتئنار مجلّهای به ام هنبوس، Phóbus می پردازد که مجلّهٔ شعر و ادب است و، از جمله، برخی از شعرهای هنوز انتشارنیافتهٔ نُوالیس و قطعه عایی از آثار کلایست در آن انتشار می بابد. کلایست همهٔ امید خریش را به این مجلّه می بندد. نسخه ای از آن را به قول خودش دروی زانوان قلب خویشه به محضر گوته می فرستد، اما گوته با تکبّر و تفرعن از همکاری با این مجلّه امتناع می ورزد. قدر و قیمت کلایست، درست مثل قدر و قیمت ا.ت.آ. هو فسان در دورهٔ زندگانیش شناخته نشد. مدان در دورهٔ زندگانیش شناخته نشد. مدان معه، دو سال پیش از خود کشیش، با کلمنس برنتانو و آخیم فن آرئیم Achim von Amim که هر دو جوانتر از وی بودند آشنا شد. این شایعه بر سر زبانها افتاده بود که کلایست در صومعهای به شهر پراگ مرده است. ناگهان سر و کلهاش در برلین پیدا شد. برنتانو به ویلهلم گریم Withelm Grimm مینویسد:

دمحفل ما گسترش یافت. کلایستِ شاعر که مولر ابتدا خبر مرگش، سپس، خبر فقدان عوفانیش را داده بود، شاداب و تندرست مهمان ما شد. او که سی و دو سال دارد، کوتا،قد و خپله... دمدمیمزاج، مثل بچه ساده، فقیر، و در عقائد خویش استوار است. از کارهایش، در مجلّه وفیوس، دو پردهٔ نخستِ ترازدیِ کاترین دوهایلبرون Catherine de Hellbron و داستان میشائل کوهلاس Kohlhaas از خواندهام: این داستان برخی قطعه های ملال آور در بر دارد، اما قطعه های دیگری هم دارد که طواز اوّل است، بیگمان مایهٔ لذّت خاطر شما می تواند باشد. اما آنچه در وی مایهٔ نگرانی من می شود این است که بسیار بسیار، بسیار بسیار با زحمت می نویسد.ه بی آنکه به تفسیر این اظهارنظر برنتانو بپردازیم، این است آنچه آرنیم در بارهٔ او می کوید:

وکلایست آمد: مخلوق بسیار نادر، و بیش و کم عجیب، به همان گونهای که چون قرار بر این شد که قریحهای از قالب کهن پروسی آزاد شود، به حسب مألوف دیده می شود. (خمور آرئیم پروسی بود.) آیا کوهلاس او را در فبوس خواندهای؟ داستان شایان تحسینی که چندان مانندش پیدا نمی شود. کلایست سادهدل ترین و زودباور ترین آدم کماییش کلبی مذهبی است که دیدهام. گنگی و نارسایبی در سخن دارد که نزدیک به لکنت است و با خطزنی ها و تغییر هایی بی وقفه و همیشگی در نوشته هایش آشکار می شود. زندگی دیوانه واری دارد، روزهایی را سراسو در بستر به می آورد، برای آنکه، پیپکشان و به دور از مزاحمت، توی آن کار بکند.

بی گمان کلایست، در محافل عیش و عشرت اعیان و اشراف، به اندازهٔ این دو پیشوای دومین نهضت رمانتیک آلمان درخششی نداشت. کمرو و در خود فرو رفته بود، در گوشهٔ تنهاییش خوش بود و با این همه تأسف میخورد که ناگزیر گرفتار این گوشهنشینی شده است. برنتانو در بارهاش می گوید که دمثل بچه ساده است. آرنیم از ساده دلی و زودباوریش متحیّر است. باید آن خصیصهٔ بنبادی را هم که در خلال همهٔ آثار کلایست نمایان می شود به این خصلت ها ربط داد: خصیصه یک عبارت از طغیان وی در برابر بیدادگری است. میشانل کوهلاس قربانی این طغیان می شود. در داستان بچه سر راهی، این احساس تا واپسین عوافی خودش فرا می رود: قهرمان بچهٔ سر راهی تا مرحلهٔ کفرگریی، تا مرحلهٔ عصیان شیطان پیش می رود و از اعتراض به بیدادگری دست برنمی دارد.

کلایست با حدّت و حرارت در اغتشاشها و جنگهای عصر خویش مشارکت جست.

بناپارت – اگر در آن واحد نبود – به تناوب تحسین و بغض وی برمیانگیخت. اندیشه هایی در بارهٔ سیاست داشت، اما از آن اندیشه ها، و شاید یگانه اندیشه های راستینی که هرگز به کار بسته نشد، در صورتی که اغلب خواستِ اخلاف نابراه بود. به استئنای یک بار نمایش کوزهٔ شکسته انشد، هیچ چیزی نیکوتر از آن سخنانی که صبح همان روز خودکشیش نگاشت، نمی تواند وصف سرنوشت تراژیک او باشد: «حقیقت این است که هیچ چیزی نمی تواند در این دنیا به کار من بخورد.»

برخی از سیماهای رمانتیک را که نوشته هایشان بیگمان طراوت آغازین از کف داده است، اما در برخی از موارد در معاصرهای خودشان و حتّی در اخلافشان نیز تأثیری عظیم داشته اند. نباید فرو گذاشت، مثل آن تساکاریاس ورنر Zacharias Werner، دوست مادام دواستال de Stabl شد، واعظی که خریدار بر وی می جوشید.

استندال Stanchall در بارهٔ یکی از تراژدی های ورنر، به نام مارتین لوتر Martin Luther چنین گفته است: داین نمایشنامه شاید زیباترین نمایشنامه ای باشد که پس از شکسپیر Shakespeare نوشته شده است. و با این همه، ورنر، پس از گرویدنش به کاتولیسیسم، در مقام انکار تعلّق آن به خودش برآمد. نامورترین نمایشنامه اش، ۲۴ فوریه، نمایشنامه ای است که گوته، مدیر تشاتر و ایمار، به او سفارش داد. ورنر این نمایشنامه را در ظرف یک هفته نوشت. نمایش آن در و ایمار محت بیداد کرد. گوته در بارهٔ نویسنده اش میگفت که ونبوغ بسیاره دارد. است.آ. هو فمان، و عدهٔ بسیاری از شعرای رمانتیک دیگر تساکاریاس ورنر را بسیار دوست داشتند. نمایشنامهٔ ۲۴ فوریه پیش از نمایش برای مردم در تئاتر خصوصی مادام دو استال، در کویه train می به محنه آورده شد. خود نویسنده و ویلهلم شلگل، مثل هنرپیشه نقش هایی در آن بازی می کردند.

ورنر نمایشنامههایش را دتراژدیهای سرنوشت: خوانده است. عناصر بیرونی به وجهی سرنوشتساز در این نمایشنامهها بهمیان میآیند: دری که باز میشود، ساعتی که زنگ میزند، تابلویی که از دیوار کنده میشود، صدای جغدی، طوفانی، بس است که اضطرابی برانگیزد.

ورنو پیش از راهب شدن، سه بار زن گرفت. زنی که در واپسین مرحله به عقد ازدواج خویش درآورد، لهستانی بود. زن یک کلمه به زبان آلمانی حرف نمیزد، و ورنر یک کلمه زبان لهستانی نمیدانست. تسقشی را هسم کسه یسوزف گسورس Joseph Görres، از اهال رنسانی Fhénanle سراین لات Bhineland سو کاتولیک مادرزاد، بازی کرد، محال است به دیدهٔ اهمال نگریست. وی که انقلاب فرانسه شوق و التهابی در دلش بهبار آورده بود، در دورهٔ جوانی منادی الحاق رنانی به فرانسه شد. نخستین ماهنامهٔ میاسی آلمان، دراینیشه مرکوره Rheinische Merkur را بنیاد نهاد. به تحریک و تحریص چندین رئیس امارت حکم توقیف مجلّه داده شد و گورس، برای جستن از زندان، ناگزیر گریخت. مدنی دراز در استراسبورگ Strasbourg زیست، و وانگهی روای جستن از زندان، ناگزیر گریخت. مدنی دراز در استراسبورگ Saint Françols از بست، و وانگهی انتشار یافت. گورس که قهرمان آتشین مزاج کاتولیسیسم بود، بلندآوازهترین متألّه آلمانی عصر خویشتن شد. در کتاب خویش به نام تاریخ اساطیر دنیای آسیا می گوید که انسان بدئی کلمهای است که زمین به زبان آورده است. ددر سخنانی که به زبان می آورد، زبان گنگو عناصر انعکاس می یابد... انسان (بدءًا) خفته گرد است، جنان می گردد که تو گویی که در خواب مغناطیسی فرو ارفته است، در حینی که از ضمیر خویش خافل است، اما آگاهی ژرفتری از دنیای (بیرون) دارد. می یابد... انسان (بدءًا) خفته گرد است، حیان می گوید که انسان بدئی کلمهای

در اثریکه چندی دیگر انتشار یافت و تاریخ عرفان کلیسا Histoire de le mystique de l'Église نام دارد، میگوید که همهٔ بدی «از تفکیک دنیای حواس و دنیای اندیشه سرچشمه میگیرد.» در اینجا سخنی را به یاد میآوریم که بیش و کم شبیه به سخن ادام مولر، بازتاب یکی از مشغلههای خاطر بنیادی رمانتیسم است. گورس نتیجه میگیرد که «کلیسا خواهان انسان تام و کامل است.»

نویسندهٔ برگزیدهاش ژان پل بود. در عالم موسیقی به موتسارت و هایدن Haydn علاقه داشت. نخستین کسی بود که در مقالهای که در مجلهٔ اسپیدهدم، Aurora، بنای راستینی که به افتخار شاعر بزرگ هولدرین Hölderlin برافراشته شد، برنبوغ وی درود فرستاد. گورس است.اد دانشگاه هایدلبرگ بود و آیخندورف Eichendorff که در آن دانشگاه شاگردش بود، این تصویر را از وی نگاشته است:

ونفوذی که این مرد \_ مردی که خودش در آن زمان جوان و گمنام بود \_ در جوانانی داشته است که بهنحوی از انحاء با وی تماس یافتهاند، و آن هم در ابعادی که بتوان به تصوّر آورد، نفوذی باورنکردنی است. این نفوذ مرموز تنها در عظمتِ سجیّهاش، در علاقۀ حقیقۀ آتشینش به حقیقت و احساس آزادی نابودنشدنیش نهفته بود و به نیروی آن به رغمِ دشمنان آشکار و نهانش و در برابر دوستان دروغینش، تا قیامت، و بی توجه به هر که باشد، از حقیقت به دفیاع برمیخاست. زیرا که از هر چه ناقص است نفرت داشت، خواستار حقیقت تامّه بود. اگر چه خدای مهریان هنوز هم که هنوز است به برخی از ما موهبت پیشگویی عطا میفرماید، گورس پیشگویی بود که به صورت رمز و استماره به تفکر می پرداخت... بیانِ مطلق آزادش یکنواخت و همانند کرکرهٔ دوردست دریا بود که شدت می یافت، سپس آرام میگرفت، اما بارقه های اندیشه ها از خلال آن فضا را مدام می شکافت. مثل طوفان پر شکوه شیانه بود که این سر لجّه هایی نهفته و آن سو منظره هایی تازه و ناپنداشته دارد و ناگهان افق هایی میگشاید و پیوسته، در سراسر زندگی، سخت محرّک و مهیّج است.

جا دارد که سرانجام فردریک دولاموت فوکه Frédéric de la Motte-Fouqué ، آن فرزند خاندانی را که فرانسوی بود و به هنگام الغای فرمان نانت I'Édit de Nantes راه مهاجرت به پروس در پیش گرفت، از یاد نبریم. اگر چه نابغهٔ زیر و رو کننده ای نبود، در تاریخ رمانتیسم مقامی طراز اوّل دارد و نویسندهٔ دو داستان پریان است که بسیار زنده مانده است: یکی اوندین Ondine و دیگری آن گالگنمانلاین Galgenmännlein (مهرگیاه) که ا.ت.آ. هوفمان شاهکاری می شمرد.

وی که با همهٔ برجستگان عصر خویش، از جمله گوته و شیلر و فیخته و کلایست و شامیسو و آرنیم و برنتانو و آیخندورف ارتباطی شخصی، و در اکثر موارد روابطی دوستانه داشت، به انفعال حسی و پذیرفتاری کمابیش زنانهای مشهور بود. از لحاظ همه، همدمی مهربان بود. و در اینجا فرصت غنمیت می شمارم و بی درنگ می گویم که سه بار زن گرفت و ازدواج دوم و سومش ازدواج هایی بسیار خوش فرجام بود و صاحب چندین فرزند شد. ویلهلم شلگل در دومین ازدواج وی شاهد بود.

دولاموت فوکه، که مشغلهٔ خاطر سراسر زندگیش مسائلِ مذهب بود، زندگینامهای بهنام زندگینامهٔ یاکوب بومه نوشت و چندینبار در صدد برآمد که به کاتولیسیسم بگرود.

مجلّهای بنیاد نهاد به نام وقصول، فصلنامهٔ شعر رمانتیک\* یک چیزی جز آثار خودش در آن انتشار نداد. سپس چندی دیگر با همکاری یکی از دوستانش به نشر مجلهٔ دیگری پرداخت که نامش والهههای شعر، مجلّهٔ آلمانشمالیه\*\* بود.

آیخندورف وی را ددونکیشوت رمانتیسم، خوانده است: دتخیّل ضنی او که معطوف

Jahreszeiten, eine Vierteljahreschrift f
ür romantische Dichtungen.

<sup>\*\*</sup> Die Musen, eine nord-deutsche Zeitung.

بهموضوعی واحد بود، به اتفاقِ نیّتی که از روی صدق و صفا شهسوارانه بود، بر همهٔ قوای دیگر ذهنش تسلط داشت.:

یکی دو تذکر دیگر هم در اینجا میدهیم.

گ*لدان ط*لا اثر ا.ت.آ. هوفمان با این کلمهها پایان می یابد: «خوشبختی انسلم در هرحال مگر جز زندگی در شعر، که توازن مقدس همهٔ موجودات به عنوانِ ژرفترین راز طبیعت در آن نمایان می شود، چیز دیگری است؟ه

همین توازن مقدّمی در میان همهٔ موجودات، یا چنانکه نُوالیس میگوید، مشابهت همگانی، است که هر دو گروه رمانتیک ها اصل امر می دانند. تصاویر عالم شعر، از لحاظ آنان پاک حقیقت دارد. استعمال محض استعاره اعترافی به عقائد دیانت است، زیراکه استعاره در میان جهان ماذی و واکنش عاطفی ما پیوندی می یابد یا پدید می آورد. یکی از واپسین اخلاف رمانتیسم آلمان، هوگو فن هوفمانستال Hugo Von Hofmannsthal ، به شرح ذیل به بیان این نکته می پردازد: دشاعر برادر صامت همهٔ اشیاء است. انسانها و طبیعت و اندیشه ها و رؤیاها چیز واحدی به وجود می آورند و بس.ه

طبيعت و انسان، چون از يک گوهرند، به يکديگر برميخورند، نه، به يکديگر درمي آميزند و يکي ميشوند: همبستگي بيکراني که يگانه مفرّ در برابر تنهايي انسان است هر آن چيزي را که آفريده شده است به هم پيوند ميدهد.

چه گونه ممکن است که از تقارن و توازی در میانِ انسانمداریِ رمانتیسم و مفاهیم مسیحیّت دربارهٔ انسان و عالم دستخوش حیرت نشد؟ آیا پل کلودل Paul Ciaudel ، در مقام تعبیر کلمهٔ Univers\* به هچرخش به سوی وحدت، Version à l'unité\*، به عنوان مسیحی یا به عنوان رمانتیک پس از دورهٔ رمانتیسم سخن گفته است؟ زادهٔ تصادف نیست که اکثر رمانتیکهای آلمان به سوی کلیسای کاتولیک کشانده شدهاند و بسیاری از ایشان به کاتولیسیسم گرویدهاند.

چنانکه دیدیم، می توان گفت که همهٔ رمانتیکها، به ریژه نُوالیس، سپس واکنرودر و تیک و فریدریش شلگل و گورس، حسرتی راکه بر قرون وسطی میخوردهاند شرح دادهاند. مقالهای به

<sup>\*</sup> و ۲۰ کلمهٔ Univers از لحاظ لغری به معنی دنیا، عالم، جمیع مخلوقات گؤن و کائنات است. اما در اینجا پاید به معنی لائینی آن توجه داشته باشیم. این کلمه از اسم لائینی Universum و صفتِ Universus پدید آمده است. Versus به معنی دگشتن، است به نحری که مجموعه ای کلّی Unus به وجود بیاورد.

قلم نُوالیس، بهعنوان «مسیحیّت یا اروپا»، با این کلمه ها آغاز می شود: «هنگامی که اروپا سرزمینی مسیحی بود، هنگامی که این قاره که به وجهی بسیار بسیمار مشخص روح انسانی داشت، تنها آشیانهٔ یک مسیحیت بود، چه دورهٔ زیبا و درخشانی بود. و پس از برشمردن همهٔ محاسن آن دوره می گوید: «چنین بود خصیصه های بنیادی زیبای آن روزگارانی که حقیقهٔ کاتولیک، حقیقهٔ مسیحی بود. و فریدریش شلکل، در حقیقت پس از گروش به کاتولیسیسم، تا آنجا فرا رفت که چنین گفت: وجو هر رمانتیسم بر پایهٔ احساس محبتِ مسیحیت استوار شده است. و پیشتر همین فریدریش شلکل این سخن خارق عاده را به زبان آورد که در یکی از مقاله های «اروپا» Europa ، مجلّهای که وی در پاریس انتشار داد. آمده است: رما، در واقع، قرون و سطای راستینی را سپری میکنیم، و از روی اشتباه است که آن قرون را در ازمنهٔ گذشته جای دهیم.

تحت تأثیر فریدریش و ویلهلم شلگل بود که مادام دو استال این سطور را نوشت: دمن شعر کلاسیک را شعر شعرای دورهٔ باستان و شعر رمانتیک را شعری می شعارم که به نحوی به سنن شهسواری مشابهت دارد. این تقسیم به دو دوره از تاریخ دنیا هم ارتباط می یابد، یکی دوره ای که پیش از تشیید مسیحیّت بوده است و دیگری دوره ای که پس از مسیحیّت آمده است. باید تصریح کنیم که این تعریف برای استفادهٔ طبقهٔ کتابخوان مردم فرانسه نظم و ترتیب یافته است، مثل درخت باغی به سبک فرانسوی پیراسته شده است. در واقع، نقیض – همه گونه است، مثل درخت باغی به سبک فرانسوی پیراسته شده است. در واقع، نقیض – معده است. می شود و وانگهی اغلب به معنی آن چیزی به کار برده می شود که ود مدرسه درس داده می شود. تو گریی که رمانتیسم هم در مدرسه جایی برای خود نداشته است! نقیضی مألوف – با این فرض نقیضی به خاطر می توان از ضابطه و قاعده مستغنی بود – شاید چیزی باشد که آسان تر از آن نقیضی به خاطر می توان میرد که با واقعیت تطابق دارد و نقیض رمانتیسم – راسیونالیسم است.

در فرانسه، با وجود کتاب مادام دواستال که در سال ۱۸۱۴ انتشار یافت، حداکثر در سال ۱۸۳۰ بود که رفته رفته علاقهای به رمانتیکهای آلمان پیدا شد. اما چنانکه البر بگن بسیار خوب نشان داده است در فرانسه سنّتی همانند هست. وی در این زمینه از اهلِ علوم خفیّهٔ قرن هیجدهم نام میبَرَد.

در سال ۱۸۳۹، دمجلّهٔ پاریس، la Revue de Paris چهار قطعه از آثار ا.ت.آ. هوفمان را به انضمام مقالهای به قلم لوئو ویمار Loeve-Veimars مترجم انتشار دادکه عنوان آن دواپسین سالها و مرگ ا.ت.آ. هوفمان، بود. سال بعد، *راهبهٔ سان یا گو* la Nonne de San Yago اثر کلایست در همان مجلّه نشر یافت و این کار پابهپای انتشار *واپسین ساعت، رؤیای ژانپل* صورت گرفت که روایت تازمای از *خواب ژان پل*، یعنی همان متنی بود که مادام دواستال دوست خویش ویلر Villers ، شناسای بزرگ شعر و ادب آلمان، را به ترجمهٔ آن واداشته بود.

مفسر میگوید: دهرگز چنین سبکی دیده نشد. لمجّهای است از جملهٔ معترضه و حذف و ترخیم و تقدیر، مضمر و مضمّن، کارناوالی است از اندیشه و زبان، انبوهی است از کلمه های تازه، جمله هایی سه صفحه ای که از صد جمله ای ترکیب یافته اند که به وجهی عجیب و غریب کنار هم گذاشته شده اند، و به همدیگر برمی خورند اما روشن نمی شوند، تصویر روی تصویر، تصویر هایی که از هنرها و پیشه ها و تاریک ترین دانش ها برگرفته شده اند. در این هزارتوی، هیچ مررشته ای نیست که راهنم ای ما باشد... همه چیز به وجهی غریب به هم پیچ و تاب خورده است و انباشته از شواهد و اصوات تعجب و حروف ندا، و نکته ها و لغزها و هجاهاست... آمیخته به گریزهایی که بیرون از اندازه پر آب و تاب می شود، آمیخته به استطرادهایی که موضوع اصلی را فرامی گیرد. این فیلسوف، این شاعر، این دلفک، این معلم علم اخلاق که نبوغش فیروگلیفی آشفته و به هم پیوسته است»، منتقد متحیّر می ماند که موضوع نمونه ای خاص قرمنی در میان است یا نه. این چیزها، چیزهایی است که در مجموع بدگفته نشده است. در همان شمارهٔ مجلّه، ترجمهٔ قسمتی از نمایشنامهٔ *ا*تیلا Attlik ، اثر تساکاریاس ورنر، هم آمده بود.

سپس، میانِ سالهای ۱۸۳۱ و ۱۸۳۴ چهار ترجمهٔ تازه از آثار ژان پل در همان مجلّه که بیگمان روی خوش به رمانتیسم آلمان نشان میداد، انتشار یافت.

مجموعهٔ آثار ا.ت. آ. هوفمان از سال ۱۸۲۹ تا سال ۱۸۳۳ به اهتمام مؤسسهٔ نشر راندو تل Benduel در بیست مجلّد نشر یافت. ترجمهٔ دیگری در سال ۱۸۳۰ در چاپخانهٔ سلیگ Selligue نشر می یابد. آثار تیک، بیش و کم در همان زمان، به فرانسه راه پیدا میکند, در سال ۱۸۳۲، یکی از داستان هایش به نام افسون عشق با ترجمهٔ امده پر و و Amédée Prévost انتشار می یابد و از پی آن، به سال ۱۸۳۵، مقالهای به قبلم اشپشت Specht در مجلهٔ ودو دنیاه می یابد و از پی آن، به سال ۱۸۳۵، مقالهای به قبلم اشپشت Specht فریدارت شال (Revue des Deux-Mondes) بسه چساپ مسی رسد. در سال ۱۸۳۶ فسیلارت شال اثر ژان پل بسیار به آلمان سفر کرده بود، در ومجلهٔ پاریس، به نقلِ متنِ گفتگویی می پردازد که گفتگویی خیالی با یک نفر دانشجوی آلمانی در بارهٔ هولدرلین است. فیلارت شال می گوید: وهمهٔ ما از بیماری هولدرلین – بیماری امیدهای بزرگ، تمناهای بیکران، رژیاهای نقش بر آب گشته، آرمانهای حرمانزای، واقعیت هایی که ترسناک و و حشتبار در برابر اوهام افسانه پرستان

ما سر برمی افرازد، رنج بردایم.

مجلّههای دیگری چون «سالنامهٔ رمانتیک» les Annales romantiques ، «مجلهٔ ژرمنی نو» اه Mercure de XIX و «مـــرکور قــرن نــوزدهم la Nouvelle Revue Germanique ، ترجمههایی از آثار ژان پل انتشار میدهند. ادوار دو لاگرانژ Édouard de la Grange جُنگی از آثار ژان پل فراهم می آورد که ناشری دست به انتشار آن میزند.

سرانجام نوبت به نُوالیس میرسد. در سال ۱۸۴۰ ا. میخیل [میخیلس] Alfred Michiels در کتابی به عنوان مطالعه هایی در بارهٔ آلمان، وی را «یکی از آن مردان قرن نوزدهم می خواند که بیشترین اندیشه ها را برانگیخته اند.»

در همان دوره، رمانتیکهای فرانسه به دنیای اسلاف خودشان راه می برند. در سال ۱۸۳۱، الفره دوموسه به هواداری از ژان پل برمی خیزد. برای یکی از شعرهایش به عنوان دسوزون Suzon که به سال ۱۸۳۲، در بیست و دو سالگی، نگاشته است برنوشتی \* می آورد که این جمله ژان پل است: وخوشا کسی که دلش دلی بیش نـمیخواهد، و در آرزوی با فستانی به سبک انگلیسی، در آرزوی *او پرا سریا sara sara* \* در آرزوی موسیقی موتسارت و پردههای رافائل، در آرزوی *او پرا سریا* Aloysius Bertran \* در آرزوی موسیقی موتسارت و پردههای الوئیزیوس برتران Saspard de ای میتاب، در آرزوی صحنهٔ رمان و تحقق این چیزها نیست. مینگارد که از است. آثیر رمان می آورد. وینیی Vigny در یادداشتهای خصوصی خویش مینگارد که از جمله مشغول خواندن آثار فیخته و شلینگ و تُوالیس است. تأثیر رمانتیکهای آلمان در بودلر درخور آن می تواند باشد که از نزدیک بررسی شوده صرفنظر از رمبر Rimbaud می تگارد که از میتران در آرزوها و آرمانهای بنیادی رمانتیکهای آمان را صورت میتونیز در مینیکه می تواند باشد که از نزدیک بررسی شوده صرفنظر از رمبر Rimbaud

البر بگن، در رسالهٔ خویش دربارهٔ رمانتیسم آلمان، فصلی مهم به این مسألهٔ روابط دو نهضت رمانتیک وقف کرده است. میگوید که نودیه Nocier و رمبو و نروال Nerval برادران معنوی و روحانی تُوالیسی یا هوفمانی هستند. در این زمینه، بهآسانی یا زیاده پُر یا بیرون از انـدازه کـم میگویند. شعرا بهویژه به خوانندگانی عادی مشابهتی ندارند. گاهی آن چیزی را یاد میگیرند که

 این کلمه که به جای کلمهٔ épigraphe آورده ایم از فرهنگ فرانسه به عربی و فارسی و ترکی پرتس الکساندر خنجری Alexandre Handjéri \_ چاپ ۱۸۴۰ مسکو \_ برگرفته شده است.
 أپرا سریا به معنی آن أپرای ایتالیایی است که موضوع دردناک و فاجعه گونه دارد. پیشاپیش دانستهاند. در پرتو علل و اسبابی که حقل برای شناختنشان زحمت بسیار دارد. آیا یکی مثل شارل نودیه، که رؤیا را سرچشمهٔ هو شعری می داند، پیش از پی بردن به این نکته آثار ژان پل و تُوالیس را مطالعه کرده بود؟ و امّا در بارهٔ الفتحا و مؤانستحای رمبو باید بگوییم که البر بگن برای عرفان رمانتیک و مشابهتی در میان وی و رمانتیکهای آلمان باشد، بندِ ذیل را از فصلی در جهنم Une Salson en enfer دلیل می آورد: دمگر من زمانی جوانی مهربان و پهلوانانه و افسانه گونهای نداشتم که بر اوراق زرین می نوشتم، ــ چه اقبال بیرون از اندازه ای چه گناهی، چه خطا و اشتباهی از من سر زد که مزاوار ضعف کنونیم شدم؟ شما که مذعیِ آن هستید که حیواناتی از غضه های های می گریند، که بیمارانی نومید می شوند، که مردگانی خواب های آشفته می بینند، کوششی به کار برید تا داستان هبوط و خواب من بازگویید.ه

بگن، به یاری تلمیحی ساده، شاعر رمانتیک خارقعادهای را که لوتره امون Lautréamont باشد، کنار میگذارد. کشفِ زبانی نو، یکی از بزرگترین دستاوردهای نهضت رمانتیسم، به دست لوتره امون تا حدّ نهایی پیش برده شد.

خلاصه، از میان شعرای رمانتیک فرانسه، نروال شاعری است که به وجه احسن آلمان و شعرایش را شناخت و به آگاهانهترین وجهی از این شعرا الهام گرفت. *اورلیا* Aurélla اثر ژرار دو نروال هر آینه میتواند یکی از شاهکارهای رمانتیسم و به حصر معنی رمانتیسم آلمان شمرده شود. ژرار دو نروال خود لحن نخستین رمانتیکها را بازمی یابد. درؤیا زندگی دوم است. من این درهای عاج یا شاخ را که از دنیای ناپیدا جدایمان میکند بی ترس و لرز نتوانستم شکافت. مرزهایی که در میان رؤیا و یبداری هست از میان میرود. دبانویی که درازمذتی دوست داشته بودم و نام اورلیا به وی می دهم از لحاظ من از دست رفته و بود.. به سختی از میان خارها و بود و از دستم درمین می دهم از لحاظ من از دست رفته بود.. به سختی از میان خارها و بود و از دستم درمی رفت، تو گویی که میخواستم چنگ بر سایهای اندازم که ایعادی بزرگ تر یافته بود و از دستم درمی رفت، اما به مینه دیوار روی به تباهی نهادهای برخوردم که نیمتنهٔ زنی در یای آن نقش زمین شده بود. چون از روی زمین بلندش کردم یقین یافتم که نیمتنهٔ اوست. میمای گرامیش را بازشناختم، و چون به پیرامون خویش نگریستم دیدم که باغ منظره گورستانی پیداکرده است. آواهایی میگفت: "کاثنات در شب است".

زرار دو نروال در نوزده سالگی واپسین صحنهٔ فاوستِ Faust گوته را در دمرکور دوفرانس. زرار دو نروال در نوزده سالگی واپسین صحنهٔ فاوستِ Faust گوته را در دمرکور دوفرانس. Mercure de France انتشار میدهد، و در بیست سالگی تسرجههٔ منتن کاملِ فحاوست بهصورت کتاب از زیر چاپ درمیآید. در همان زمان مؤسسهٔ نشر اوار، بسریکون و مکینیون Hevard, Bricon et Méquignon اثر او، مطالعه هایی در بارهٔ شعرای آلمان را انتشار می دهد، مجلدی که ۲۶۰ صفحه دارد و عنوان آن شعرهمای آلمان، توجمه هایی از اشعار گوته و کلویشتوک Kiopstock و شیلر و بورگر Borger است.

یکی از کامیاب ترین شعرهای نروال، «مسیح در باغ زیتون» le Christ aux Oliviers اقتباسی از خ*واب ژان پل* le Songe de Jean Paul است.

در میان این همه اخلافِ دیگرِ رمانتیکهای آلمان، میخواهم برای حسن ختمام از گیوم اپولینر Guillaume Apollinaire که در حقیقت بیشتر از آنکه از حیث منطوق بماشد از حیث مفهوم به رمانتیکهای آلمان نزدیک است، نام بیرم:

نکتهای که باید در اینجاگفته شود، از قلم افتادن نام فریدریش هولدرلین است. این امر زادهٔ دو علت است. یکی آنکه هولدرلین به معنی اخص کلمه یا به عبارت دیگر تنها یک نفر شاعر رمانتیک نیست سوضع او از هر لحاظ وضعی استثنائی است، برای آنکه بزرگترین شاعر آلمانی است و بررسی وی و آثارش مستلزم مقالهای جداگانه است.

نکتهٔ دیگر آن است که رمانتیسم پدیدهای اروپایی است نه پیدیدهای که فقط آلمانی و فرانسوی باشد. پس شناخت شعر و ادب آلمان و فرانسه، حتّی در صورتی هم که کامل باشد، پس نمی تواند باشد.

خلاصه، جا دارد خاطرنشان کنیم که رمانتیسم نوعی نحوهٔ تفکر و نحوهٔ احساس هم هست. هر بار که انسان با چیزی روبهرو شود که قابل توضیح و قابل محاسبه نیست، و خلاصه، با رازی در وجود خویشتن و بیرون از وجود خویشتن روبهرو شود، و به پرداختن به اوضاع روز خرسند نباشد، به رمانتیسم ارتباط و تعلق مییابد. و به همینگونه هم اگر اشتیاق و ابداع و آفرینش شاعرانه به نظر وی در جستجوی حقیقت سهیم و شریک باشد، رمانتیک است.

۲) اریکاتونر: رمانتیسم دوّم

رمانتیکهای آلمان به خلاف رمانتیکهای فرانسه از آغاز کار مخالفت و معارضهای با کلامیکها نداشتند، که کلامیکها را یاران و همراهان خودشان می شمردند: اصل متغساد و متعارض رمانتیسم، به قول انری لیشتنبرزه Henri Lichtenberger ، کلامیسیسم نیست، که راسیونالیسم عصر روشنایی<sup>۱</sup> است. تازه باید این نکته را هم گفت که هر تعبیر تقابلیّی، به هر میزانی هم که وسوسهانگیز بنماید، برای درکو سرشت اصبیل این نهضت سرشار از تضاد و عناصر ناهمگن مقنع نیست. اصطلاحی که کارل اشمیت العالی این نهضت مرشار از و همهای داشتند می نماید، بیش آورده است، درست تر و خجسته تر می نماید، زیرا که و میاوی در مانتیسم آلمان را روشن می سازد که بنیادی است و تنوع و تضادهای جلوههای آن را و دنیا دموجبی برای باروری آفرینندهٔ دمنه به حساب آمد، دیگر قانونی عینی وجود ندارد و شرح می دهد. در واقع، همین که دمنه – اصل – برترین عنصر پویای دستگاه روانی پنداشته شد و دنیا دموجبی برای باروری آفرینندهٔ دمنه به حساب آمد، دیگر قانونی عینی وجود ندارد و همچیز به صورتِ حادثهٔ محاسبهایذیر درمیآید. به همین سبب هم پیوسته این خطر در میان خواهد بود که این جریان افکار را که خصائص مشترکه در آن میان مثل عناصر متباینه بسیار است، در جارچوب تعریفی محصور گردانیم. ۲ گوچه اکثر نویسندگانی که در این مقاله نام می بریم به آن چیزی تعلق دارند که بایست هرمانتیسم در می نیم از مانت متو این متای میس می بر می بریم به آن چیزی تعلق دارند که بایست و مینوی محصور می در این مین مین می بر می بریم می در میان

۲. Occesionnalisme نگرشی است که به موجب آن حرکات مادیّه و تأثیر روح در جسم (تنصمیم ارادی) علل اولیّه نیستند، که علل موجبه هستند. subjectiver مصدری است به معنی ذهنی ساختن و ذهنی شمردن، وابستهٔ ذهن ساختن.

۲. میراجسمه فرمیایید بسه تسحقیق ارتبر او. لاوجسوی Arthur O. Lovejoy در بسارهٔ افستراق رمانتیسمها ۲. میراجسمه فرمیایید بسه تسحقیق ارتبر او. لاوجسوی Arthur O. Lovejoy در بسارهٔ افستراق رمانتیسمها انکبار معمومهٔ پژوهش هایی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومهٔ پژوهش هایی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومهٔ پژوهش هایی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومه پژوهش هایی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومه پژوهش هایی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومه پژوهش هایی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومهٔ پژوهش هایی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومه پژوه شی در زمینهٔ تاریخ انکبار معمومه پژوه شروه معمومه پژوه شروه از معرف از انتراز معمومه در تاریخ ادب و نقد ادبی سخن میگوید و مرادش از این فضاحت جندگانگی عقائد در بارهٔ تعریف ورمانتیسم» است.

۱۰ اتری لیشتنبرژه، رمانتیسم چیست؟ در: رمانتیسم آلمان، پاریس، مجموعة ۱۹۶۸، ۱۹۶۶، صفحة ۲۲۴.
 ۲. کارل اشمیت، Politische romantik، مونیخ و لایپزیگ، چماپ درم، ــ Duncker & Humblot، مسال ۱۹۲۵، صفحة ۲۲.

ردهبندی که از نظر عملی لازم است، در عینحال که حقیقتی بسیار در بر دارد، از بسیاری جهات ردهبندی دلخواهانهای است.

نخستین محفل های رمانتیک در خلال سال های ۱۷۹۵ – ۱۷۹۶ در برلین و در خلال سال های ۱۷۹۹ – ۱۷۹۹ در ینا به وجود آمد. عمر این محفل ها بسیار کو تاه بود: همین که نخستین اشتیاق ها میگذرد و در نخستین پیکارها پیروزی به دست می آید، اختلاف ها نمایان می شود، سر شت ها اظهار وجود میکنند وبا هم رو در رو می شوند، رقابت هایی که بر سر عشق پدید می آیند به رقابت های آرمانی (اید تولوژیک) دامن میزنند. فشارهای بیرونی در تجزیه و انشعاب گروه ها کارگر می شوند. فریدریش شلگل، در سخنی معروف، انقلاب فرانسه را در عداد سه گرایش بنیادی عصر خویش آورده بود، و دو گرایش دیگر و یلهلم مایستر گو ته و آموزهٔ دانش فیخته بود. سال ۱۷۹۸ بود. هشت سال بعد، وضع سرایا دگرگون شد. فرانسه دیگر کشور رهایی بخشی

سان ۱۹۹۸ بود. هست سان بعد، وصع سرب تروی مینیم مرب می مودی مینیم وست می مودید و مینی. نیست که حقوق شهروند در آن پیروز می شود: دولتِ استیلاجوی، ملت جهانگشا و جهانخواری است که اراده خویش را بارگرده آلمان شکست خورده و سرشکسته ای میکند. نیروی فکری و نیروی هنری و نیروی معنوی از آن زمان پاک هدفی دیگر در مدّ نظر میگیرند و از همه جهانی بودن میگذرند و رفته رفته ناسیونالیست می شوند.

بگذار تا لحظهای معنی تهاجم ناپلئون را تنها از لحاظ مادّی به تصور بیاوریم: خانوادهها از هم گسیخته می شوند، دومنتان از هم جدا می شوند، رشتهٔ مکاتبهها گسسته می شود. مراکز کهن رمانتیسم، و در رأس همه برلین، واداده می شوند: دربار از سال ۱۸۰۶ تا سال ۱۸۹۹ در کونیگسبرگ Königsberg جای می گیرد، و محفل های شعر و ادب که به حسب مألوف آزادمنش هستند و به مسائل بزرگ هنری رمانتیسم علاقه دارند بسته می شوند. و در دورهٔ تجدید سلطنت Restauration – دورهٔ بیدرمایر Biedormei – که برخی از این محفل ها گشوده شدند، نقشی

۱. اصطلاحی است آلمانی که ابتداء در بارهٔ سبک اسباب و اثاثه و تزیین و تزویق، سپس در بارهٔ نقوش و تصاویر خانوادگی و صحته های زندگی روزانه و طبیعت بی جان و جمارپایان (مثلاً آقارک. اشپیتزوگ (مثلاً آقارک. اشپیتزوگ (مثلاً Spizwag) و سرانجام در بارهٔ شعر و ادب بورژوایی دورهٔ ۱۸۵۵–۱۸۴۸ به ویزه در آلمان و اتریش به کار برده می شد: شعر و ادبی که معاصر رمانتیسم روی به اختتام و نهضت آلمان جوان است اما شعر و ادبی است که برده می شد: شعر و ادبی که معاصر رمانتیسم روی به اختتام و نهضت آلمان جوان است اما شعر و ادبی است که برده می شد: شعر و ادبی که معاصر رمانتیسم روی به اختتام و نهضت آلمان جوان است اما شعر و ادبی است که برده می شد: شعر و ادبی که معاصر رمانتیسم روی به اختتام و نهضت آلمان جوان است اما شعر و ادبی است که اتریش می شد: شعر و ادبی که معاصر رمانتیسم روی به اختتام و نهضت آلمان جوان است اما شعر و ادبی است که اتریش همیشه زنده و جاندار در آن به جلوه درمی آید، و به پرستش اید ثالیسمی معتدل و فضائلی استوار اما اندگی ملال آور می پردازد؛ شعر و ادبی که سیاسی نیست و فقدانی بلندپروازی در آن به صورت رضا و تسلیمی اندگیم ملال آور می پردازد؛ شعر و ادبی که سیاسی نیست و فقدانی بلندپروازی در آن به صورت رضا و تسلیمی درمی آید که ایکی در این شعر و ادبی که سیاسی نیست و فقدانی بلندپروازی در آن به صورت رضا و تسلیمی درمی آید که ایست می می نظر در آن به صورت رضا و تسلیمی درمی آید که اغلب شکل طنز و علاقه به امور گذشته بیدا میکند. در این شعر و ادب از توصیف عواطف خشرنتبار دوری جسته می شود، شعراه، نزدیک به طبیعت می مانند. سهرلت اصطلاح بیدرسایر نمی تواند

داشتند که قابل اعتنا نبود. راحیل لوینِ Rahel Levin اعجوبه موجودی بسیار بی بهره از حسن و جمال بیرونی، اما سرشار از ذکمائی درخشان که گلهای سرسبد بولین را در کلبهٔ زیرشیروانیش پذیرفته بود، در روزگاری که بانو فارتهاگن فَن انسه Vamhagen von Ense شده بود، به هنگامی که شاعر جوان هانری هاینه Henri Helne محفلهای به اصطلاح ادبی را که صناعت در آن جای هنر را گرفته بود، به باد استهزا گرفت، بر او آفرین گفت.

آنچه در کانون مشغلههای خاطر «رمانتیسم دوم» جای دارد، تاریخ و علم زبان، منشأ و تأثیر مذاهب، سنّتها و افسانههای مردم، قرون وسطای مسیحیمذهب و قرون وسطای شهسواری، حقوق کهن و ابنیه و آثار باستانی ژرمنی است. با اینهمه، مقام اوّل به شعر تعلق مییگیرد که نامی ترین نمایندگان آن، در میان شعرائی که نامشان در اینجا می آید، برنتانو و آیـخندورف و موریکه هستند.

احیای آلمان کهن وظیفه ای است که پیش از آن تیک و واکنرودر، و تُوالیس به شکلی که بیشتر رنگ و بوی نظری داشت، دریافته بودند و به متایشش برخاسته بودند. اما آثار این شعرا در میان هیچ طبقه ای جز طبقه ای نخبه علاقه ای برنمی انگیخت. انگیزش قاطع در پاریس به وجود می آید: بسیاری از رمانتیک ها برای آنکه بتوانند به مطالعة متونِ قرون وسطای آلمان در کتابخانة ملّی (فرانسه) بپردازند روانه آن شهر شده اند. فریدریش شلگل که از اواخر ژوئیهٔ ۲۰۸۲ مقیم پاریس شده است، ناگهان به آثار نخست تیک سخت علاقه نشان می دهد، در صورتی که د دورهٔ اقامت خویش در برئین و ینا بسیار به آن بی اعتنا مانده بود. در نوامبر ۲۰۸۲، شلگل و دورو تا قامت خویش در برئین و ینا بسیار به آن بی اعتنا مانده بود. در نوامبر ۲۰۸۱، شلگل و درور تا قامت خویش در برئین و ینا بسیار به آن بی اعتنا ماند. ور در نوامبر ۲۰۸۱، شلگل و مقیم پاریس شده است، ناگهان به آثار نخست تیک سخت علاقه نشان می دهد، در صورتی که در دورو تا قامت خویش در برئین و ینا بسیار به آن بی اعتنا ماند. بود. در نوامبر ۲۰۸۱، شلگل و درور تا قامت خویش در برئین و ینا بسیار به آن بی اعتنا ماند. مرد در نوامبر ۲۰۸۱، شلگل و درور تا قامت خویش در برئین و اینا بسیار به آن بی اعتنا ماند و در نوامبر ۲۰۸۱، شلگل و درور تا قامت خویش در برئین و ینا بسیار به آن بی اعتنا ماند و در نوامبر ۲۰۸۱، شلگل و در می منه قلسوف، که در زمان درم منه قلسوف و یسو می دهد در خانهٔ شمارهٔ ۱۹ خیابان کلیشی Clich می در ملک زیبایی که در زمان زمینهٔ قلسفه و شعر می دهد که آخیم فن آرنیم که از ژانویه تا مارس ۳۰۸ مستمع بی پشتکار این درس ها بود و پیش از هر چیز در اندیشهٔ حماسه ای به افتخار روح ژرمنی، ترانهٔ هرمان و فرزندانش Hermann et see enfant به می در می برد، ملالتبار می شمارد. در پاییز همان سال سه فرزندانش بیار برجسته، برادران سولیس و ملکیور بواسره می برد، ملالتبار می شمارد. در پاییز همان سال سه جوان بسیار برجسته، برادران سولیس و ملکیور بواسره می شمارد. در پاییز همان سال سه

واقعیّتی را که پنهان می دارد از یادمان ببرد. و هنگامی که در بارهٔ نویسندگانی جون اولانت Uhland ، موریکه Morike، ۱. فن دروسته A. Von Droste، ایمرمان Immermann، و در اتریش در بارهٔ گریلهارتسر Grillpartzer یا اشتیفتر Stifter به کار برده شود، نارسا می نماید.

فرزندان خانواده توانگری از اعیان کاتولیک کولونی Cologne ، و دوستشان یوهان باپتیست بر ترام Johan Baptist Bertram حقوق دان به محضر فریدریش شلگل می آیند. برادران بواسره که در جریان سفرهایشان به هلند و سواحل رود رن، آثار بسیار زیبایی از نقاشی و معماری قرون وسطی دیده بودند و بدینگونه نقاشی و معماری قرون و سطی شوق و وجدی در دلشان برانگیخته بود، در دل شلگل علاقه ای به هنر گونیک gothque برمی انگیزند و باید رهگشایان راستین رجعت به قرون و معطی در آلمان شمرده شوند. در اوریل ۲۰۸۴ فبریدریش شلگل پیشنهاد برادران بواسره را می پذیرد و به همراهی ایشان روانهٔ کولونی می شود. در آنجا به زیبایی گرانمایهٔ نقاشی اشتفان لو خنر Stephan Lochner که در محراب کلیسای بزرگ جای گرفته بود، برادرش اوگوست و یلهلم دست به انتشار مجله ای به نام قرون و سطی بزرگ جای گرفته بود برادرش اوگوست و یلهلم دست به انتشار مجله ای به نام قرون و سطی بزند. در آنها که که به جد می برادرش اوگوست و یلهلم دست به انتشار مجله ای به نام قرون و سطی بزند. در آنها که که به جد مطالعهٔ دستنشته های قرون گذشته برمی آید. رفته توجه بیشتری به کاتولیسیسم می یابند و موانعایه هو در اوائل ۸۰۸۸ به مذهب کاتولیک میگروند. چندی دیگر، از کولونی رهم آید که به همکاری و جهد و ولیم بسیار آثار عرفارا می خواند، زنش دورو تا با عشق و علاقه و کنجکاوی در مقام مطالعهٔ دستنشته های قرون گذشته برمی آید. رفته دونه تو بخه بیشتری به کاتولیسیسم می یابند و سرانجام، هر دوه در اوائل ۸۰۸۸ به مذهب کاتولیک میگروند. چندی دیگر، از کولونی رهسیار و به می دره در اوائل ۸۰۸۸ به مذهب کاتولیک میگروند. چندی دیگر، از کولونی رهسیار و به سوند.

در همان هنگام که فریدریش شلگل در پاریس میماند، برادر بزرگش اوگوست ویلهلم، عنصر کنجکاوی که دریای علم است، اندیشه هایش را در باب شعر قرون و سطی در برلین، در ملسله سخنرانی هایی در بارهٔ ادب و هنر شرح می دهد و ناگفته نماند که در این زمینه از مقدمهٔ اشمار درباری دورهٔ سوآب که تیک انتشار داده بود، الهام میگیرد. اوگوست ویلهلم شلگل در سال ۲۰۸۰ سالی که قصد آن دارد که از برلین بیرون برود و به اتفاق مادام دواستال روانهٔ کو په ۲۰۸۰ سالی که قصد آن دارد که از برلین بیرون برود و به اتفاق مادام دواستال روانهٔ کو په ۲۰۸۰ در می می دهد. حماسهٔ نیبلونگی قرون و معطی که منبع اصلی شعر رمانتیک می شمارد، ۲۰٫۵۰ بیزی می دهد. حماسهٔ نیبلونگی Nibelungen را که تعنیف منطقی و روانشناسی باریک بینانه و حقیقت شاهرانماش تحسین وی برمی انگیزد، از ترزدیک بررسی می کند و به از ریابی روح عمیق مسیحی آن می پردازد. سه سال پس از آن، یکی از مستمعهای او، دانشمند جوان فریدریش هایتریش قُن درهاگن Regen که روس به دست ناپلتون از پای درآمد انتشار طیع نیبلونگن زد و در این تجدید طبع بود که پا به پای تری و تازگی دادن به عبارت و بیان، خصیعه کهن مجموعه را نگه می داشت. هنگامی که پروس به دست ناپلتون از پای درآمد انتشار این کتاب اهمیتی بنیادی داشت: اگر اسومای نبود، نمونهای از نبوغ ژرمنی به وجود میآورد و به این کتاب اهمیتی بنیادی داشت: اگر اسومای نبود، نمونهای از نبوغ ژرمنی به وجود میآورد و به این کتاب اهمیتی بنیادی داشت: اگر اسومای نبود، نمونهای از نبوغ ژرمنی به وجود میآورد و به فرهنگ بخشایی شمرده شد. توفیقِ این کتاب خارق عاده بود. یکی از مردم پسندترین کتاب های عصر به شمار آمد و گوته یکی از نامورترین خوانندگان آن بود.

سه چهار سالی پس از آن تاریخ، فردریک دولا موت فوکه Frédéric de la Motte-Fouqué نویسندهٔ پربار و از اولادِ پروتستانهای نورماندی و افسران پروسی، به پیرویِ یکی از تلقینهای اوگوست ویلهلم شلگل، حماسهٔ نیبلونگن را با جرح و تعدیلهایی در شلائه خویش به نام قهرمان شمال Le Héros du Nord درخورِ صحنه ساخت و همین ثلاثه بود که یکی از منابع الهامِ اثری به نام حلقهٔ نیبلونگن R. Wagner نیدکه ریشارد واگنر L'Anneau des Nibelungen در سال ۱۸۴۸ به تعمنیف آن پرداخت.

به آلمان راه و کالدرون Calderón به تار دانته Danie و کالدرون Calderón به آلمان راه یافت و شکسپیر در پرتو ترجمهٔ کارهایش به دست شلگل، که از حیثِ زیبایی نمونهٔ بی همتای ترجمه بود و تأثیری بیکران داشت، یکی از ارجمندترین نویسندگان در آن سرزمین شد.

## گروه هایدلبرگ

با همهٔ این چیزها، آثار گروه هایدلبرگ، بهویژه گورس و بونتانو و آرنیم، سرنوشتسازترین و پایدارترین آثار هم بود. برادرانِ گریم Grimm که هرگز در این شهر سکنی نگزیده بودند و جز به مناسبت گذرهایی کوتاه با آن آشنا نشدند، به این گروه بستگی دارند. همه دارای هدف های یکسانی هستند. در پرتو روش و بردباری، توانستند داستانهای مردم و ترانههای از یادرفته و شعرهای نیاکان را به جلوه آورند و به برکتِ نیروی ایشان بود که رمانتیسم در میان تودها نفوذی بیشتر یافت و از طریق فراهم آوردن وسیلهٔ شناسایی ادبیات قرون گذشته مایهٔ تجدید حیات احساس ملّی شد.

کلمنس برنتانو که در سال ۱۷۹۸ با «نخستین رمانتیکهایی ینا مراوده یافته بود، نخستین کسی بود که در تابستان ۲۰۸۴، به اتفاق سوفی مرو Sophie Mereau که در نوامبر ۱۸۰۳ زنش گشته بود، در شهر کهن هایدلبرگ لنگر انداخت. این شهر، به مدتی کوتاه، یکی از بلندآواز «ترین مراکز در سانتیسم دوم» شد. هایدلبرگ که به وجهی بسیار درخور ستایش در کنارهٔ رود نکار Noekar جای دارد و پشتهها و تاکستانها در میانش گرفته است و ویرانههای قصری سترگ بر آن تسلط دارد، بارها و بارها ستوده شده است. و شاید همین بس باشد که قصیدهٔ حسرت آلودهٔ ولدرلین Hokderin را یادآور شویم که در تابستان سال ۱۷۹۵ گذارش به این شهر افتاده بود و این شهر را با آن هکوچههای آباد و خجسته» و دباغهای عطرآگینش» به عنوان دروستایی ترین و زيباترين شهر وطن خويش، به تجسّم مي آورد.

پس از سال ۱۸۰۳ که هایدلبرگ ضمیمهٔ سرزمین باد Bade می شود، زندگی دانشگاهی در آنجا چهشي تازه مي يابد. از اين گذشته، هزينة زندگي در آنجا كمي بالا شمرده مي شود، عوارضي که در آنجاگوفته می شود چیزی معتدل و متوسط است، اسکان و استقرار نیروهای فرانسه چندان به چشم نمیزند، و شهرت داردکه مردم مهماننواز و خوشمعاشرت هستند: همهچیز دست به دست ميدهد و شهر را جذَّاب ميسازد. با اينهمه، و به وجه بسيار غريبي كه به تصوّر نمي توان آورد، دوران اقامت رمانتیکهای راستین در آنجا بسیبار کوتاه بود. در دانشگاه مورّخان و حقوقدانان آزادمنشی چون تیبو Thibaut و هایز. Heise و پاتس Pätz و مارتین Martin تسلط دارند. فریس Fries فیلسوف که در مکتب کانت Kant پرورش یافته است، با یوهان هاینریش فوس I.H. Voss، شاعر و مترجم، خشک مغز و فضل فروش، دشمن سرسخت رمانتیکها که از سال ۱۸۰۵ مقیم هایدلبرگ شده است پیوند دوستی دارد. حتّی ویلکنِ Wilken مورّخ نیز که به حکم علاقهای که به قرون وسطی دارد به رمانتیکها نزدیک است، چندان پابستهٔ راسیونالیسم است که حقیقةً نمی تواند عاطفة محبتی به آنان داشته باشد. روی همرفته، رمانتیک های راستین انگشتشمارند و در میانشان فریدریش کروئیتسر F. Creuzer از همه تنامی تر است. وی ک استاد فقهاللغه و تباریخ ببود و چندی دیگر کتباب معروف رمبوز و اسباطیر دوران باستان Symbolique et Mythologie de l'Antiquité را توشت، به خلاف ویتکلمان Winckelmann، تأثیری قاطع در تفکّر شلینگ و هگل و باخوفن Bachofen داشت. از سال ۱۸۰۵ تا سال ۱۸۱۱ به اتفاق دوستش کارل داوب C. Daub ، متألَّهِ پروتستانمذهب، مجلة دبررسی ها، Études را انتشار داد که هدف آن نشر پژوهشهایی دربارهٔ اسباطیر و رمبوز و تبطوّر زبیان آلمیانی بیود. فریدریش کروثیتسر که هرگاه که به هوس میافتاد شعر هم میسرود، در سالهایی که مشغول تحصیل بود با شیلر و نُوالیس آشنا شده بود، و در همان سالی که کلمنس برنتانو به هایدلبرگ آمده بود، در آن شهر مقیم شده بود و ناگفته نماند که پیش از آن زمیان به وسیلهٔ سیاوینیی savigny، آدم به منتهی درجه محافظه کار، حقوق دان سنّت پرست، هوادار مکتب حقوق تاریخی، مخالف ناموس طبیعی و قوانین تازمای که تیبو یکی از دو آتشه ترین هواداران آن بود، در ماربورگ Marbourg باکلمنس برنتانو دوست شده بود.

چنانکه یکی از ترانههای مردمیِ آلمان میگوید، انسان در شبهای خوشِ تابستان هایدلبرگ آسان دلباخته میشود. در ماه اوت ۱۸۰۴، کروثیتسر، در ایوان قصر، به شاعرهٔ جوان کارولین فنگوندروده Caroline Von Gunderode ، دوستِ بتینا برنتانو Bettina Brentano که به مدت چهار پنج روز به کناره های نکار آمده بود، برمی خورد. گرفتار صاعقهٔ عشق می شود. با همهٔ این چیزها، هم اوضاع و احوال و هم خصلتِ خودِ کروثیتسر با وصلتی خوش فرجام و پایدار تعارض دارد. کروثیتسر که با زنی بسیار سالمندتر از خویش از دواج کرده بود و این زن به همهٔ مشغله های خاطر وی بی اعتنا بود، مدتی در حدود دو سال، پیش از آنکه اصطلاح *المت*گزینشیء عاطر وی بی اعتنا بود، مدتی در حدود دو سال، پیش از آنکه اصطلاح والفتی گزینشیء خوش می کند و طمع خام می پزد، سرانجام، پس از چنان مدتی، از فرط وسواس از این الفت انصراف می یابد. کارولین، آن دورتر مؤنّت، آن روح مکتوم و بی پروا، که از این امتناع کروثیتسر تکان خورده است، در وینکل Winkel ، واقع در کنار رود رن، نزدیک املاک زیبای خانوادهٔ برنتانو، به ضرب خنجر خودکشی می کند.

کلمنس بونتانو این طرح را در سر می پزدکه وسیلهٔ انتصاب تیک راکه در مال ۱۸۰۳ سری به هایدلبرگ زده بود و خویشتن را شیفته و افسونزدهٔ آن نشان داده بود، به سمتِ استادی رشتهٔ جمال شناسی در دانشگاه فراهم آورد. اما اقدامهایی که کرو ٹیتسر و ساوینیی در این راه صورت می دهند، نتیجهای به بار نمی آورد و اقدامی هم که برای فراهم آوردن وسیلهٔ دعوتِ تیک برای سخنرانی هایی انجام میگیرد، ناکام می ماند. در مقابل، آخیم فین آرنیم در ماه مه مه ۱۸۰۵ در هایدلبرگ به برنتانو می پیوندد و بیشتر از سه ماه در آنجا می ماند.

نتیجهٔ همکاری آن دو نامی ترین مجموعه های ترانه های مردمی آلمان، بوق جادوی کودک Le Cor enchantó de l'Enfant Le Cor enchantó de l'Enfant Populaires Populaires (۱۷۷۹-۱۷۷۸) اثر هردر Herder که چندی دیگر (در سال ۱۸۰۷) *آوای اقوام در ترانه ها یشان* Chants Populaires dans leurs Chants که چندی دیگر (در سال ۱۸۰۷) *آوای* ملل مختلفه و فرهنگ های گوناگون در آن گرد آورده شده است، تنها ترانه های آلمان – ترانه های مردمی و ترانه های کهن – را که دو دوست از چند سال پیش به گردآوردنشان پرداخته اند، گرد هم می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین سرفصل آن از تصویر یکی از رمانس های می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین سرفصل آن از تصویر یکی از رمانس های می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین سرفصل آن از مسویر یکی از مانسهای می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین موضع ایت این در مسال ۱۸۰۵ می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین موضع این از از تصویر یکی از مانسهای می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین محفع این از از تصویر یکی از مانسهای می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین موفع این از از تصویر یکی از مانسهای می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین مرفع موسمه این از آن تر می موسمه می آورد. مجلّد اول بوق جادو که عنوان و آذین موفع این اسم گوته انتشار می باد. کتاب به اهتمام مومی می ایند. آن این و اندکی پیش از آن تاریخ موسسه ای مو نشر بزرگی را ضمیمه تسیمر Ibraire académique بنیاد نهاده بود و دیری نگذشته، موسسه طبع و نشر بزرگی را ضمیمه آن کرده نشر یافت. آرنیم و برنتانو بسیار زود با این مرد فوهیخته که چندی دیگر به سوی علم آن کرده نشر یافت. آرنیم و برنتانو بسیار زود با این مرد فوهیخته که چندی دیگر به موی علم کره مورد و سرانجام در نزدیکی هایدلبرگ راهب شد، دوست شدند. آرنیم مقالهای راکه

در بارهٔ اشعار مردمی سه چهار ماه پیش در برلین، در ومجلهٔ موسیقی، رهبر ارکستر و آهنگساز یوهان فریدریش رایشارت Johann Friedrich Reichardt انتشار داده بوده به بوق جادو ضمیمه کرده بود. این پژوهش، اگر چه ذهنی و تا اندازهای مبهم است، همچنان برای درک دقیق مقاصد آرنیم بسیار مهم است: آرنیم آرزومند است که از راه ترانهٔ مردمی آلمان، میان تودههای مردم و فرهیختگان آشتی و نزدیکی پدید بیاورد و بدینگونه حسِّ جمعی و احساس ملّی راکنه در آلمانی که قطعه قطعه و شقهشقه شده است برای رستاخیز سیاسی کشور ضرورت دارد و، به زعم وی برای شکفتگی سرشار فرد لازم است، برانگیزد. شوق وطن پرستی در وجود برنتیانو کیه از جانب پدر ایتالیایینژاد است و به اندازهٔ دوستش، نجیبزادهٔ روستایی جوانِ اهل پروس ریشه در سنن آلمانی ندارد چندان بارز نیست. در آن دورهای که بر آفرینش ادبی خویشتن شک دارد. مسائل هنري برايش مسائلي طراز اول است. از آنجا كه دو دوست آرزو داشتند كه علاقه و عاطفة گوناگونترین محافل را برانگیزند و اندیشهشان تنها بازیافتن شعر کهن نبود، که احیای دیگربار: آن بود، به برخي تصحيحها دست زده بودند: به تلطيف عبارات مبتذله پرداخته بودند، تركيبها و سیاقهای از رواج افتادهٔ کلام را رنگ و بویی نو داده بودند، بیتها و قطعهههایی را دربست حذف کرده بودند و بیتها و قطعههای دیگری افزوده بودند که ساخته و پرداختهٔ خودشان بود. روی هم رفته، برنتانو این حک و اصلاحها را با احتیاطی بیشتر از آرئیم و با احساس انکارناپذیر لحن خاص هر اثری صورت داده بود.

دو دوست در همان زمانی که به اقتباس از روایت های زبانی پرداخته بودند، به کاوش منابع نوشته و استفاده از این منابع دست زده بودند. در برابر غنای علم و معرفت ایشان و وسعت کتابخانهای که برای خودشان فراهم آورده بودند، کاری جز تحسین نمی توان کرد. به ویژه برنتانو که در جستجوی کتاب های کمپاب و از یاد رفته، خستگی تاپذیر بود، گنجینهٔ شایان تو تجهی از ادبیات باروک و قرون وسطی داشت.

بوق جادو از استقبال بسیار مساعد خوانندگان برخوردار شد. گوته در «گازت لیترر» Gazette littéraire ینا گزارش بسیار ستایش آمیزی انتشار داد که موضعگیری پرشوری به نفع رمانتیک ها بود. اگرچه کتاب به یکباره در میان توده های مردم پخش نشد – زیرا که بالا بودن قیمت محذوری مهم بود – پرتوافگنی اش درخور توجه شد و تأثیر آن در تمام نسل شعرائی چون آیخندورف و اولانت Uhland و موریکه Mörike و اشتورم Storm و هاینه Heine که برایشان موضوع ها و تصویرها و استطرادها و آهنگ هایی فراهم آورد، محسوس گشت. با اینهمه، خرده گیری ها هم کم نبود، و گاهی از ناحیهٔ همان جناح رمانتیک ها بود. تغیّر فریدریش شلگل از این لحاظ گویاست: در این کتاب چیزی جز وتودهٔ زخارف، پیدا نمیکند و در دل خویش به جز تحقیر احساسی برای آن ویرنتانوی متشاعر، نمی بیند، امّا، عبارتهای نیشدار و خشم آلود و سنیزهجویانه چندان نمی تواند حسادتی را پنهان بدارد. بسی تندتر از این، جدلی بود که فوس و پیرامونیانش که بوق جادو برایشان نمونهٔ رقّتبار تحریف و ریا و تزویر است، به راه انداختند.

روز سی و یکم اکتبر ۱۸۰۶ از تاریکترین روزهای زندگانی برنتانو بهشمار میآید: زنش سوفی سر زا میرود. یوزف گورس که در زمان گذشته هوادار دو آتشهٔ انقلاب فوانسه بود، اما به تدریج همدلی و همنوایی خویش را با فرانسه از کف داده بود، شب پیش، برای تعلیم و تدریس فقه اللغه و فلسفه در دانشگاه هایدلبرگ از کوبلنس Coblence آمده بود. برنتانو پشتوان معنوی و فکریِ گرانبهایی در دوستی استوار گورس بازمی یابد. گورس شریک عشق و علاقهٔ او به شعر کهن و نفرتی است که از «بی ذوق و بی فرهنگ» و بی نمکی و بی مزگی در دل دارد.

در بهار سال ۱۸۰۷، آن دو جزوهٔ هجائیّهای به عنوان ساعتساز بوگس Elevinger Bogs می نویسند. این نام بوگس متشکّل از حرف اوّل و حرف آخر اسم های دو نویسنده است. پس از عزیمت برنتانو، در اواخر اوریل ۱۸۰۷، گورس در صدد نوشتن رسالهای در بارهٔ افسانه های مردم آلمان برمی آید که برای تصنیف آن به مقیاسی و سیع از کتابخانهٔ بسیار پرمایهٔ برنتانو بهره برگرفته بود، و از این گذشته، باید بگوییم که این پژوهش معنون به اسم او هم بود. می توان تأسف خورد که گورس به طبع و نشر خودِ متن افسانه ها که در میانشان افسانه هایی چون افسانهٔ ما گلون Magueione و افسانهٔ ملوزین Melusine منبع فرانسوی دارند و در سلک ستودنی ترین افسانه ها هستند، دست نزده است. در واقع، این داستان های کهن که گورس با آن همه اشتیاق در باره شانه سخن می گوید، در آن دوره برای تودهٔ مردم ناشناخته بودند و همچنان ناشناخته ماندند.

آرنیم که بر اثر فراز و نشیب های جنگ به مدّتی بیشتر از یک سال از برنتانو جدا شده بود، در پاییز سال ۱۸۰۷ در کاسل Casse به دوستش می پیوندد. دو دوست، با هم، مجلّدهای دوم و سوم بوق جادو را با همکاری برادران گریم که پژوهش هایشان را به زبان و روایت ها و افسانه های کشورشان اختصاص داده اند، تهیّه می کنند. پنج سال پس از آن، برادران گریم مجموعهٔ بقصه های خودشان را انتشار می دهند که بی گمان یکی از پرخواننده ترین آثار رمانتیسم آلمان است.

گروه هایدلبرگ در سال ۱۸۰۸ به ذروهٔ توفیق خویش دست می یابد، سالی که شاهد انتشار مجلد دوم و مجلد سوم بوق جادو و نشرِ «ژورنال برای زهّاد» Journal Pour Ermites می شود، مجلّه ای که مجلهٔ شعر و ادب است و بهتر از هر مجلّهٔ دیگری که پس از آن پدید می آید، توانست موجب وصلت حال و گذشته شود. آن وقت، در خبابان ها و کوچه های هاید لبرگ می توانستی گذشته از گورس و آرئیم و برنتانو، به نقاش و رسّام جوان لو دویگ گریم، برادر کهتر یا کوب و و یلهلم گریم، و کنت دولوین Comte de Loeben عجیب و غریب که حداکثر بیست و یک سال داشت و معنّف سه چهار قطعه شعری بود که به اسم مستعار ایزیدوروس او رینت الیس داشت و معنّف مه چهار قطعه شعری بود که به اسم مستعار ایزیدوروس او رینت الیس گرانمایه ترین نبوغ های غنا و تغزّل در زبان آلمانی برخوری که جنگل ها و و یرانه های حول و حوش هاید لبرگ، شطً پر لمعان و کناره های دوست داشتنیش مثل سال های کو دکیش که در زادگاهش سیلزی Sides مهری شده بود، برایش منبع الهامی بود.

انتشار «ژورنال برای زهاد» که آرنیم مدیر آن بود، روز اول اوریل ۱۸۰۸ در مؤسسهٔ تسیمر آغاز می شود و نوید «معجونی غریب» می دهد. در واقع «ژورنال برای زهّاد»، به خلاف واتناثوم» Athenaeum، نامی ترین مجلهٔ نخستین نهضت رمانتیک، برنامهٔ کلّی ندارد، اگرچه آرنیم قیصد بسیار معینی را اعلام میکند: امیدوار است که همهٔ همکاران، هرچند دیگرگون و دیگرسان، خواستار حس وطن پرستي يا احساس ملّي باشند. آرنيم و برنتانو سردبيران مجلّه هستند و در آن متونی هم به قلم گورس و بتینا و اولانت و کرنر Kerner و تیک و تسکاریاس ورنر و هولدرلین و برادران گریم و ژان پل و بسیاری دیگر دیده میشود. تنها گوته از همکاری سر باز میزند. در حقیقت، همکاریهای گوناگون معجونی از انواع \_ genres \_ و اندیشههایی به وجود می آورند که اهمیتشان نابرابر است. شعرها و قصهها و ترجمهها و اقتباسهایی از نوشتههای کهن در کنار پژوهشهایی استادانه و مقالههایی که رنگ و بوی هجو دارند، دیده میشوند. در میان زیباترین قطعه هایی که انتشار یافته اند، باید از قصعای به زبان معمول در جلگهٔ آلمان شمالی نام بردکه به نام *سرو کوهی* به قلم فیلیپ او تو رونگهٔ Philipp Otto Runge نقاش نوشته شده بود و برادران گریم آن را به سال ۱۸۱۲ در قصه های کودکی و کانون خانوادگی دوباره چاپ کردند. برنتانو با توفیق بسیار قطعه هایی از وقایع نامهٔ فرواسار Froissart را به زبان آلمانی برمیگرداند. جدل های خشم آلودی بر ضد فوس Johann Heinrich Voss و دیگر نویسندگان راسیونالیست بهراه انداخته میشود که در ورقهٔ صبح La Feulle du Matin به سردبیری کو تا Cotta بر رمانتیکها تاخته بودند ـ جدلهایی که وانگهی بسیار سترون بود و به وجهی محسوس آغشته به گله و خشم و کین شخصی بود. *ژورنال برای زمّاد* عمر بسیارکو تاهی داشت: بسیار زودگرفتار خمود و فتور شد و روز سیام اوت ۱۸۰۸ از انتشار باز ماند. آرنیم پیش از آنکه

در ماه نوامبر همان سال از هایدلبرگ رخت بربنده، شمارمهای گوناگون این مجله را به شکل کتابی گرد هم آورد و اسم آن را تسلا*ی گوشهنشینان* Consolation des Solitaires گذاشت.

مقارن نشر «ژورنال برای زمّاد»، مجلهٔ دانش پژوهانه تری به نام «لزانال دو هایدلبرگ، مقارن نشر «ژورنال برای زمّاد»، مجلهٔ دانش پژوهانه تری به نام «لزانال دو هایدلبرگ، چندین نویسندهٔ رمانتپک از قبیل گورس و کروثیتسر و آرنیم و برادران شلگل با آن همکاری کردند. با اینهمه، مشرب این مجله در سال ۱۸۱۰ که تیبر و فریس و ویلکن Wilken سردبیران آن شدند سخت تغییر یافت. هشت سال بعد، منحصراً به دست استادان دانشگاه و نویسندگان راسیونالیست افتاد.

هایدلبرگ برادران بواسره را هم به سوی خود کشاند که به اتفاق دوستشان بر ترام از سال ۱۸۱۰ تا سال ۱۸۱۹ در آنجا زیستند. مجموعهٔ بسیار پرمایهای از تابلوهای کهن داشتند که خاطرهٔ گذشتهای پرافتخار را به یاد آلمانی ها می آورد و مایهٔ مسرت خاطر دیدارکنندگان بسیاری شد: تیک در سال ۱۸۱۰ به تفصیل این تابلوها را ستود، ژان پل در سال ۱۸۱۷ با هیجان و تأثّر به تماشای سر عیسی مملینگ Memling پرداخت. اما با تأثّر و هیجانی کمتر چشمان زیبای سوفی پاولوس Sophie Pauko ، دختر متأله راسیوندالیست و دوست فوس را هم تماشا کرد. هایدلبرگ باز هم، نه واپسین بار در تاریخ ادب، صحنهٔ عشقهای درمانتیکه بیفرجامی شد. دیری نگذشته، سوفی دلباختهٔ رهزن بزرگ روح زن می شود. مکاتبهای آتشین آغاز می شود. پا اینهمه، ژان پل که سال بعد به هایدلبرگ بازگشته است، یا رقیبی بیرون از اندازه ترسنداک، دیری نگذشته، سوفی دلباختهٔ رهزن بزرگ روح زن می شود. مکاتبهای آتشین آغاز می شود. می اینهمه، ژان پل که سال بعد به هایدلبرگ بازگشته است، یا رقیبی بیرون از اندازه ترسنداک، همان دم به وصلت با او رضا می دهد اما دلش را به او نمی دهد. نامزدی و ازدواج دارد، همان دم به وصلت با او رضا می دهد اما دلش را به او نمی دهد. نامزدی و ازدواج دارد، دیری نمی بیراز از ساز و می مودر می شود. ام ولیهم شلگل استاه دانشگاه بن ایرون همان دم به وصلت با در مامی دهد اما دلش را به او نمی دهد. نامزدی و ازدواج دارد، و برخوردار از سر و سامان دوباره خویشتن را عزب یافتر.

گوته در سپتامبر ۱۸۱۴، سپس یک بار دیگر نیز در سپتامبر ۱۸۱۵ روانهٔ هایدلبرگ شد. سولپیس بواسره، در جریان اقامتی در وایمار، توانسته بود علاقهٔ وی را به هنر قرون وسطای آلمان برانگیزد. زمان میمون و مبارک بـود: گـوته از راهِ خـوانـدن بـوق جـادو و نـیبلونگن بـه

۰۱. در سال ۱۸۰۳ از زن نخستش کارولین میشانلیس بولمر Caroline Michaélis Bölmer که با شلینگ ازدواج میکند، جدا شده بود.

رمانتیکها نزدیک شده بود. در سال ۱۸۰۹ *الفتحای گزینشی Les Affinités électives ا*نتشار داده بود که عناصر رمانتیک بسیاری در بر دارد. خلاصه، در ژوثن ۱۸۱۴، نخستین شعر دیوان Divan تولد یافته بود که بهشدت آغشته به اندیشهٔ مشرقزمین است، همان اندیشه ای که رمانتیکها از زمان فریدریش شلگل و نُوالیس به سویش توجه یافته بودند. با اینهمه، توجه گوته در سال ۱۸۱۵، تنها در مجموعهٔ بسیار زیبای برادران بواسره واهم نیامده بود: ماریان فن ویلمر Marianne Von Wilemer نازنین به هایدلبرگ آمده است و «حاتم» با «زلیخا»ی خویش سه روز فراموش نشدنی به سر می آورد که یکی از زیباترین شعرهای عشقی که در جریان روزگارها به دست زن نوشته شده است خوشبختی حزن آلود و سودازده شان را نشانمان می دهد.

درسد و برلين

به سال ۱۸۰۶ در درسد، مرکز دیگر درمانتیسم دوم آلمان»، آدام مولر سلسله سخنرانی هایی در بارهٔ علم و ادبیات آلمان کرد. این برلینی نرمخوی که اندک زمانی پیش به مذهب کاتولیک گرویده بود، پس از نخستین اقامت در درسد به سال ۱۸۰۳، دوباره ساکن این شهر شده بود. همان دم درهای بزرگترین محافل به روی این گفتگو دوستِ درخشان و سخّار و برخوردار از فضل و علمی بی کران باز می شود. در درس های همگانیش در هتل لهستان Motel de Pologna برداشت خویش را از نبوغ آلمانی شرح می دهد که به زعم وی با مفهوم بی کرانی و بی پایانی، و روح مساهله و جهانشمولی که نقشی میانگیر در میان ملل و اقوام به آن می دهد، متمایز می گردد. پس واجب می نماید که این صفات را پیوسته زنده نگه داشت و به وقت ضرورت سلاح به دست به مدافعه از آن برخاست. اندیشه های مولر با حرارت و التهایی پذیرفته شد که گویای بغض محسوسی بود که بخش عظیمی از مردم شهری که به سال ۱۰۷۷ متحد رسمی فرانسه شد از فرانسهٔ دورهٔ ناپلئون در دل داشتند.

آدام مولر نخستین کسی است که به نبوغ کلایست که سه چهار ماهی به نام اسیر در قطعهٔ ژو Joux نزدیک پونتارلیه Pontariie در ژورا Jura به مر برده بود و پس از رهایی از بند، در اواخر ماه اوت ۱۸۰۷ در درسد به او پیوست پی برد و این نبوغ را بازشناخت. این دو نویسنده که یا هم اختلاف عقیدهای بسیار داشتند و دوستیشان دقائق بسیار دشواری دید، دیسری نگذشته

Ach, um deine feuchten Schwingen . ۲ ـ اثر ماریان فن ویلمر. گونه این شعر را با حک و اصلاحی چند هر دیوان انتشار داده است.

«مجلّهای برای هنر» به نام «فبوس» Phoebus بنیاد نهادند که مدّعی دوری از سیناست بنود و توفیق ناچیز و عمر کوتاه داشت. شمارمعای آن از ژانویهٔ سال ۱۸۰۸ تا فوریهٔ ۱۸۰۹ بینظم و ترتیب انتشار یافت. دفبوس، به خلاف دژورنال برای زهاده هایدلبرگ تعدادی همکار دارد که به وجهی تعجب آور محدود است. و تسل F.G. Wetzel که یکی از نویسندگان شب زندمد*اری های* برناونتورا Les Veilles de Bonaventura انگاشته می شود، و فوکه و فیلسوف گو تهیلف هاینریش فن شوبرت Gotthill Heinrich von Schubert مقالههایی در آن انتشار میدهند. کنت دولوبن، ستایشگر بزرگ آدام مولر، چند شعری به مجله میدهد. مادام دواستال که در تابستان ۱۸۰۸ گذارش به درسد افتاده بود، ترجمهٔ دو شعر شیلر را به دست او می سپارد. ف. هارتمان F. Hartmann، نقاش نو ـکلاسیک که در آن زمان در درسد شهرت بسیار دارد، در این مجله مقام شایستهای برای هنرهای پلاستیک فراهم می آورد. اما دو سردبیری که بیشتر از دیگران برای مجله قلم میزنند، خودشان، یعنی همان دو مدیر مجله، آدام مولر و هاینریش فن کالایست هستند. و این یکی، بحنی هابنریش فن کلابست، نخستینبار و پشت سار هم مجموعهٔ حسیرت آوری از آشار بندیعه در ایسن منجله عناضه میدارد: داستان کو تناه لامنارکیز دو ... La Marquise d'O... بگانه کمدی خود، کوزهٔ شکسته، قسمتی از پنته زیله Penthésilée، تسراژدی عشق، سرآغاز درام خویش روبرگیسکار Robert Guiscard که پس از آتش زدن دستنبشتهٔ روایت نخست آن در بحران یأسی، در پاریس، به سال ۱۸۰۲، از نو نوشته شده بود، و خلاصه، مستخرجه هایی از میش*ائل کولاس* Michael Kohlhaes که دراز ترین و بزرگترین داستانهای کوتاه اوست و سرگذشتِ دلآل اسب تشنهٔ عدل و شهروند خوبی که به صورت دشمن ترسناک نظام مستقر درمی آید... نبوغ مسلم و اعتراض ناپذیر کلایست در زمینهٔ نمایشنامهنویسی در آن دوره هیچ طنین و انعکاسی برنمیانگیزد. مردم ترشرویانه به نمایشنامه های او بی اعتنا می مانند و گوته نفرت خودش را از نویسند: جوان و آثارش پنهان نمی دارد. و انگهی، مثل بسیاری از نویسندگان دیگر، از قبیل ویلانت Wieland و ژان پل و تیک و فریدریش شلگل که دست به دامنشان زده شده است، از همکاری با وقبوس، سر باز زده بود.

کلایست با کاسپار داوید فریدریش Caspar David Friedrich نقاش رمانتیک بزرگ، مرد گوشه گیر و خاموش و زادهٔ پومرانی Poméranie مه آلود که منظرهای هیجانزدهاش بازتاب نگرانی های روحی متمایل به رؤیاهای عرقانی است پیوند دوستی یافته بود. در سال ۱۸۰۸ کاسپار داوید فریدریش تابلویی به حساب کنتس دوتون de Thun مینگارد که موسوم به مذبح تچن L'autel de Tetachen است. موضوع این اثر صلیبی است که بر قلهٔ صخرهای برافراشته شده است. صخرهای که به گفتهٔ شخص فریدریش «چون ایمان ما به عیسی مسیح تزلزل ناپذیر است» و پیرامونش را صنوبرهای بلندی فراگرفته اند که «مظهر امید انسان ها» هستند. این تصویره گویای احساسی مذهبی است که نخستین بار سراپا در طبیعت به جلوه می آید و مبدأ تاریخی مهم در هنر رمانتیک آلمان می شرد. به هنگام نمایش اثر در کارگاه نقاش، واکنش های معاصران از مرحلهٔ تندترین تأثر و هیجان تا مرحلهٔ سختگیرانه ترین انتقاد فرا رفت. رمانتیک ها در کنار فریدریش صف بستند و دفیوس»، «مجلهٔ پیشرو»، در برابر حمله های راسیو نالیست ها به دفاع از نقاش برخاست.

آثار لوکورژ Le Corrège نقاش ایتالیایی و مریم سیکستین Madone Sittine ، اثر بلندآوازهٔ رافائل، دُر شاهوار غرفهٔ نقاشی درسد که یکی از بزرگترین غرفه های آلمان باشد، پیش از آن، نقاش جوان فیلیپ او تو رونگه، آن روح پاک و پارسا، دوست کاسپار داوید فریدریش، و مثل او فرزند آلمان شمالی، را در سال ۱۸۰۱ به پایتخت ساکس Saxe کشانده بود. سفرهای فرانتس اشترنبالد les Voyages de Franz Stembald اثر تیک را در درسد خوانده بود. این داستان که مرگذشت نقاشی در دورهٔ البرشت دورر Iles Voyages de Franz Stembald است، همان دم شیفته اش کرده بود و اندک زمانی پس از آن تاریخ که نویسندهٔ آن را دید، دوستی آتشینی در میانشان پدید آمد. آنگاه رونگه اثر بیزرگ زندگسانیش را آغاز کرد که نقش استعاری و رمیزی دقیاتی روز طوح اثری چون اثر دهنری تامه بود به اتمام برساند.<sup>۲</sup>

کارل گوستاف کاروس Caru Gustav Carus طبیب و روانشناس، که چندی دیگر طبیب مخصوص پادشاه ساکس شد، پس از گذشتن از طوفانهای جنگ ۱۸۱۳ در درسد جایگیر میشود و وجود خویش را در آن شهر وقف بیماریهای زنان و تشریح میکند. از لحاظ این شخص سختگیر و دقیق و روشن بین که ابتدا از فلسفهٔ شلینگ تأثر بسیار پذیرفته است، هیچ عرصهٔ فکری عرصهای بیگانه نیست، و موهبتهای دانشمندی و دانش پژوهیش قرین استعداد هنری راستینی است: از سال ۱۸۱۸ کاروس که شاگر دکاسپار داوید فریدریش است، اما از حیث

۱۰ اشاره به قصبهای در کنار رود الب Elbe ، در جوار درسد است که قصر تون در آن سربرافراشته است. ۲۰. رونگه که در سال ۱۷۷۴ در ولگاشتِ Wolgest پومرانی تولد یافته بود، در سی و سه سالگی در هامبورگ درگذشت.

فطرت تعادل و توازنی بیشتر از استاد خویش دارد، در نقاشیِ خودش، در صدد برمی آید که تأثر و عاطفه و بازآفرینی واقعیت را به هم درآمیزد. وی که از حیث انتخاب مایدهایش رمانتیک است – و به مضمونهایی چون تجلّی فرشته ای در میان مدهای بامدادی، نمایان شدن چنگی در حجرهای در مهتاب، مسافری تنها در منظره ای منگلاخ می پردازد – در عینحال توجه بسیاری به محمر های در مهتاب، مسافری تنها در منظره ای منگلاخ می پردازد – در عینحال توجه بسیاری به کمال نشان می دهد. از سال ۱۸۱۵ تا سال ۱۸۲۰ به انشای سلسلهٔ نه نامه در بارهٔ نقاشی منظره فریدریش الهام گرفته بود، یکی از شگفتترین و کنجکاوی انگیزترین اسناد را در بارهٔ نقاشی رمانتیک به وجود می آورد. کاروس که رفته دونه به اندیشهٔ گو ته نزدیکتر می شود، چندانک پابستهٔ برخی از سیاقه ای سبک نویسنده می شود، در سال ۱۸۲۱ با آن مرد بزرگ آشنا می شود. چندی دیگر، کتابی در بارهٔ او مینگارد و پس از مرکش برای گرامیداشت خاطرهٔ وی تابلویی میکشد که آغشته به حسرت و حزن و سرشار از الهام های موسیقی است. کاروس با تیک که در می کشد که آغشته به حسرت و حزن و سرشار از الهام های موسیقی است. کاروس با تیک که در می کشد که آغشته به حسرت و حزن و سرشار از الهام های موسیقی است. کاروس با تیک که در می شد یگر، کتابی در بارهٔ او می نگارد و پس از مرکش برای گرامیداشت خاطرهٔ وی تابلویی مال ۱۸۱۹ مستشار دیوان کشور و معاون تئاتر پادشاهی در درسد شده است دوست می شود. آن گاه تیک، پس از بحران روحی معتذی کارهای نویسندگیش را از سر میگیرد و دامتانهای آن گاه بیک، پس از بحران روحی معتذی کارهای نویسندگیش را از می می گیرد و دامتانهای

در سال ۱۸۱۶ کارل ماریا فن وبر Carl Maria Von Weber مدیر موسیقی أپرای جدید آلمان در درسد شده بود و بدینگونه، این أپرا در کنار أپرای ایتالیایی ها که ریاست آن به عهد، مورلاکی Morlacchi بود و از لطف و عنایت دربار بهرمند می شد، به برکت وجود آهنگساز معروف رمانتیک از اعتبار بسیار برخوردار شد. وبر، گذشته از وظائف و مشاغلی که به عنوان مدیر أپرای آلمان به عهده داشت، عضو انجمن همسرایانی هم بود که اعیان و اکابر شهر به آن تعلق داشتند وکنت دولوبن را در آن بازمی یابیم. هلمینا دو شزی College de France همسر انتوان دو شزی مستشرق و استاد کولؤ دو فرانس College de France در یادداشت. مینگارد که هرگز در هیچ شهری، چه در پاریس و چه در وین و چه در برلین، به اندازهٔ شهر مینگارد که هرگز در هیچ شهری، چه در پاریس و خوش، محافلی آن همه گوناگون ندید.

اما بگذارید تا لحظهای به عقب، به سال ۱۸۰۸، برگردیم: ناپلئون در اوج قدرت و عظمت بزرگترین پیروزیهایش را به دست میآوَزد، گو ته فاوست اول را انتشار سیدهد، کلایست در بارهٔ نبرد ارمینیوس Batalle d'Arminius خود که هم درام و هم هجاتیه به حساب میآید و دعوتِ راستین ملت به سلاح در دست گرفتن است، به تـأمّل میپردازد. ایـن نمـایشنامه کـه پیشگوی حوادث سال ۱۸۰۹ است، علامت توجیه کلایست به سوی میهن پرستی آتشین است. اما این نمایشنامه که دبیشتر از هر اثری دیگر برای زمان حال ساخته و پرداخته شده است، به صحنه برده نشد، زیراکه به حکم دستگاه سانسور نمایش آن ممنوع بود.

آدام مسولر بنا نگرشی مشنابه و بنر پنایهٔ اصبرار و الحاح دوسنتش فنردریک دو گنتس F. de Gentz به تصنیف مبادی هنر سیاسی Éléments de l'Art politique دست میزند و در خلال آن برداشت خویش را از داجتماع ملی، شرح میدهد.

باز هم در جریان همان سال ۱۸۰۸ است که فیلسوف ـ طبیعتشنام گوتهیلف هاینریش شوبوت، آدم معجزه آسا فعّال، شاگرد شلینگ و همکار مجلهٔ وفبوسه بهرشته سخنرانیهایی در بارهٔ وجوه شبانهٔ طبیعیات میپردازد که سخت مایهٔ اشتهار وی شد و تأثیری بسیار محسوس در رمانتیکها، و بهویژه در کلایست و ا.ت.آ. هوفمان داشت.

کلایست روز ۲۹ اوریل ۱۸۰۹ از درسد روانهٔ پراگ می شود که درهای محافل نخبهٔ اعیان و اشراف آن به رویش باز است. امیدوار است که مجلّهای با عنوان گویای دگر سانیا، Germania انتشار بدهد که منخستین نفحهٔ آزادی آلمان، باشد. این طرح ناکام می مانّد. کلایست در اواخر ژانویهٔ ۱۸۱۰ به برلین بازمی گردد و آدام مولر را که در ژوئیهٔ ۱۸۰۹ به جرم هواداری از آتریش در دورهٔ جنگ فرانسه و اتریش از درسد بیرون رانده شده است، در آنجا بازمی یابد. از سال ۱۸۱۰ برلین دوباره برای شعرای رمانتیک محل ملاقاتی مهم و واپسین کانون می شود.

در پایتخت پروس است که رمانتیسم آلمان به وضوح رنگ سیاسی پیدا میکند و آلهام میهن پرستانهٔ سالهای هایدلبرگ به شکل الهام ناسیو نالیست منشانه ای درمی آید. پیشاهنگ این نگرش تازه فیخته بود. چهارده سخنرانی برای ملت آلمان که در زمستان ۱۹۰۷ - ۱۹۰۸ در برلین تحت سلطه صورت گرفته بود، نشانِ قاطع آن است که از ژاکو بینیسمی که در همان زمان ها خاصهٔ آغشته به رنگهای ژرمنی بود و پیش از سال ۱۹۰۶ به آن پیوسته بود، گذشته است و به تعاصهٔ آغشته به رنگهای ژرمنی بود و پیش از سال ۱۹۰۶ به آن پیوسته بود، گذشته است و به آیین تازمای روی آورده است که تصور ملت و تصور ملت آلمان در آن میان مفهومی مطلق به وجود می آورد. ناپلتون که ارنست موریتس آرنت Moritz Amdt در آن میان مفهومی مطلق به روح زرمان Benst Moritz Amdt شکنجه داده بود، چندان در بندِ فیخته، فیلسوف رفته بود و تازه از آن شهر برگشته بود. فیخته به ظاهر جز در بارهٔ ملائم مشخصهٔ ملت آلمان به تفکر و تأمل نمی پردازد. در حقیق، چیره دستانه از کلمه های در ایزه مشخصهٔ ملت آلمان به تفکر و تأمل نمی پردازد. در حقیق، چیره دستانه از کلمه های دو پهلو بهره برمیگیرد، تصوری را موجب ضرورتی متافیزیک، روزی از روزها برای ابراز برتری خویش خوانده خواهد شد. به نظر وی، تجدیدحیات آلمان به وسیلهٔ آموزش و پرورش معنوی، و به ویژه، از راه تأثیر شکل آفرینی لهجهٔ ژرمانیک صورت خواهد گرفت، و فرهنگ کار و میراثِ همهٔ ملت خواهد بود. پس فیخته به سوی گذشتهٔ به سر آمده ای برنمی گردد، که به سوی آینده ای نوید بخش، به سوی هدفی روی می آورد که پیشنهاد می کند و باید به آن برسد. در کنارِ وی، اشلایر ماخر Schleiermacher راهبِ کلیسای تثلیث، از ماه مه ۱۸۰۹ کوشش به کار می برد تا با مواعظ بلند آوازه اش که سرشار از شوق وطن پرستی است، احساس ملّی را برانگیزد. اما نه فیخته توفیق می یابد که تأثیری در دل تودهٔ مردم داشته باشد و نه اشلایر ماخر از عهدهٔ چنین کاری برمی آید.

پس از بازگشت شاه به پایتخت در ماه دسامبر ۱۸۰۹ و به ویژه پس از تأسیس دانشگاه در سال ۱۸۱۰ است که برلین نقش خویش را به عنوان مرکز فکری از سر میگیرد. بنیانگذار دانشگاه، گیوم دو هومبولت Guillaume de Humbokl، که در آن زمان وزیر آموزش و پرورش بود، شخص آزادمنش، برخوردار از هوشی سرشار و ژرف بود که به برکتِ مطالعهٔ آثار نویسندگان دورهٔ باستان و از راهِ خواندن آثار نویسندگان کلاسیک پرورش یافته بود. برادرش الکساندر، طبیعی دان و کاشف معروف را که از شهرت جهانی برخوردار بود و از سال ۱۷۹۷ در پاریس سکنی گزیده بود، دعوت کرد که در دانشگاه تازه به او بپیوندد. الکساندر این دعوت را نپذیرفت و ترجیح داد که در پاریس بماند و خاطرههای سفر پنج سالهٔ خویش را که به برکتِ آن تا مناطق حازهٔ دنیای نو رفته بود، به زبان فوانسه، زبانی که به وجهی درخور تحسین می دانست، بنگارد. فیخته و ساوینیی و اشلایرماخو و نیبور Nuebul مورخ در آن زمان در عداد استادان دانشگاه برلین هستند و ده سال پس از آن تاریخ بود که هگل و شوپنهاور تحسین می دانست، دانشگاه برلین هستند و ده سال پس از آن تاریخ بود که هگل و شوپنهاور Schopenhaue آبشان در یک جوی نمی رفت در آن دانشگاه به تدریس پرداختند.

آرنیم در اوائل سال ۱۸۰۹ به برلین رمیده بود. و برخی از اهم آثار خویش، از قبیل درام هاله و اورشلیم Halie et Jérusalem و رمان بزرگ لا کنتس دولورس Econtesse Dolores را در آنجا مینگارد. این اثر شاعر رمانتیک که از لحاظ مسألۀ هیجان عشق و ازدواج به پیوندهای گزینشی گو ته نزدیک است، ابعاد تازهای را که دارد و مایۀ آن می شود که این کتاب سند شایان تو جمهی دربارۀ عصر شاعر بشود، مدیون وجوهی دیگر است: چه هر چند که سرنوشت دولورس نتیجۀ خلق و خصلت اوست، این خلق و خصلت هم زادۀ روح زمانه است، زمانهای که آرنیم جهانی فاسد و از هم گسسته و هزیر و زیر گشته، به تصوّر می آوزد. چهاردهم ژوئیه، مبدأ عصر جدید، روزی که دولورس در مقام ارتکاب زنا برمی آید، بی شک و شبهه، برای آرنیم و برای خوانندهٔ آن زمان ارزش نمادی دارد. وانگهی، این تاریخ دو بار هم در رمان به میان میآید، و باز هم برای آنکه مبیّن عصری مقدّر و محتوم باشد.

برنتانو در سپتامبر ۱۸۰۹ به آرنیم می پیوندد و مدت دو سال همخانهٔ دوستش می شود. کلایست که در همان خیابان منزل دارد اغلب همخوانِ ایشان است. در پاییز سال ۱۸۱۰ روزنامهای به نام واوراق عصره بنیاد مینهد که از اول اکتبر انتشار می یابد و شاشری به نام ا. هیشمبیک E. Hitzig، دوست شامیسو Chamisso، وسائل انتشار آن را فراهم می آورد. این روزنامه دومین روزنامهٔ روزانهای است که برلین به خود می بیند.' شهر در آن زمان دو گازت gazette (روزنامه) دارد که یکی مال اشپنر Spener و دیگری مال فوس است، اما این روزنامه ها هفتهای بیشتر از سه بار درنمی آید. کلایست با مجلّهٔ «فبوس» خویش که به شکلی مجلّل انتشار می یافت علاقهٔ هیچ جمعی ـ جز علاقهٔ طبقهای نخبه ـ را برنیانگیخته بود. چشمداشتش از واوراق عصر، آن است که علاقة طيف گسترده تري را برانگيزد و به عبارت ديگر خوانندگان بیشتری داشته باشد و آرزو دارد که این واوراق عصره را ترجمان راستین تودهای مىردم سازد. شمارهٔ نخست به رایگان پخش می شود، شمار دهایی که پس از آن درمی آید، روی کاغذی به قطع کوچک و از لحاظ کیفی متوسط به چاپ میرسد و به قیمت بسیار کم فروخته میشود. این روزنامه دارای همهٔ آن چیزهایی است که روزنامههای جنجالانگیز دارند: گزارش های جنایت ها، اخبار تصادمها و اتفاقها، تازهترين اخبار روز، صفحة حوادث و داستانهاي كوتاه لطيفه كونه ... ب خودِ رئيس شهرباني گزارشهاي بسياري فراهم ميآورد كه بعد كلايست با سبكي زنده و جاندار و بسیار گیرا مینویسد. در ظرف سه چهار هفته تیراژ روزنامه بسیار بالا میرود و همه از این روزنامه حرف میزنند. شخص پادشاه نیز به آن توجه نشان میدهد. برای آنکه نامی جنز سرشناس ترین نامها نبریم، میگوییم که آدام مولر و فوکه و آرنیم و برنتانو با آن به همکاری می پردازند. اما نگارندهٔ اصلی آن خودِ کلایست است. قصهٔ کوتاهی به نام گدای لوکارنو در آن انتشار میدهد که با ایجازی که دارد شایستهٔ تحسین است، داستان کو تاهی به نام لا سنت سسیل La Sainte Cécile در آن انتشار می دهد که مضمون اصلیش نیروی عرفانی موسیقی است و تیک و بهویژه واکنرودر را به یاد می آورد، و گرانمایه ترین پژوهش هایش را به نام در بارهٔ تثاتر عروسکی در آن انتشار میدهد که در قالب مکالمه، در هشت صفحه کلید زندگی و آثار کلایست

۲۰. پیش از آن، روزنامهٔ تلگراف Télégraphe کارل بولیوس لانگه Kerl Julius Lange در برئین انتشار یافت که هوادار فرانسه بود و از اکتبر ۱۸۰۶ تا دسامبر ۱۸۰۸ دوام دانست.

را به دست میدهد. کلایست که پس از آن تاریخ شاهزادهٔ هامبورگ را توشت، در حکایتهای لطیفه گونه و مقالههای کوتاهی در بارهٔ مسائل روز نشان میدهد که روزنامهنگاری درخشان است و میتواند به کمترین جزئیات رنگی درخشان و دراماتیک بدهد.

کلایست، به همان گونه ای که پیش از آن، در زمان انتشار وفیوس و دیده شد، جای مهمی به هنر تخصیص می دهد. دوباره کاسپار د اوید فریدریش نقاش توجه او را جلب می کند. در شمارهٔ دوازدهم واوراق، به درج متنی دربارهٔ تأثّرهایی در برابر منظره ای دریایی دست میزند. تابلو فریدریش که مستمسک این مقاله بود و در سال ۱۸۱۰ در برلین به نمایش گذاشته شد، تصویر ریز منقشی را در کنار دریای بیکران، در برابر افقی بی پایان نشان می دهد. این تصویر رمز و کنایه ای از تنهایی انسان در برابر عناصر بود، موضوعی که به وجه احسن موضوعی رمانتیک

دیری نگذشته، دستگاه سانسور هاوراق عصر، را از نزدیک زیر نظر گرفت. خبری در بارهٔ تلفات فرانسوی ها در پر تغال و انتقاد قوانین هاردنبرگ Hardenberg به قلم آدام مولر حکومت را خوش نیامد، و روزنامه که بازیچهٔ ستیزه ها و دسیسه های سیاست شده بود از روز سی ام مارس ۱۸۱۱ دیگر انتشار نیافت. کلایست که قصد خدمت به آرمان ملی را داشت و می دید که نیّات و مقاصدش درست شناخته نشده است، از این رهگذر سخت تلخکام شد. و او که کشاکش های درونی دلش را پاره پاره کرده بود، که ناسازگاری های سرشتش با مقتضیات اجتماع خودش کرده بود و اندیشهٔ خودکشی از سال ۲ ۱۸۰ دست از سرش برنمی داشت، در نوامبر ۱۸۱۱، در سی و چهار سالگی، در کنار وانسی Vannsee، در دروازهٔ برلین، به زندگانیش پایان داد.

مجلههای شعر و ادبی که از رمانتیسم الهام میگرفتند، در برلین آن زمان کم نیستند. در سال ۱۸۱۱، فوکه مجلهٔ دفصول» را بنیاد می نهد که تنها به انتشار آثار خودش اختصاص دارد و تما اواخر سال ۱۸۱۴ سه ماه به سه ماه انتشار می یابد. و در همین مجله است که در سال ۱۸۱۱ داستان *اوندین* Ondine ، یگانه اثر همیشه زندهٔ این نویسندهٔ پربار و رمانتیک دمیانه وی که می تواند به وجه دلخواه زنان زیبای قصرنشین و شهسواران دلیر را به یاد بیاورد، منتشر می گردد. می تواند به وجه دلخواه زنان زیبای قصرنشین و شهسواران دلیر را به یاد بیاورد، منتشر می گردد. *اوندین* که البرت لورتسینک Albert Lonzing در سال ۱۸۴۵، پس از آنکه ا.ت.آ. هوفمان در سال ۱۸۱۶ برایش آهنگ ساخته بود، برایش آهنگ ساخت، تا عصر ما در آلمان از اقبال عظیم مردم برخوردار شده است. ژیرودو Giraudous در سال ۱۹۳۹ برای نوشتن نمایشنامه ای که به همین اسم نگاشته شده است و از سوی دیگر مشابهتهایی هم باکاترین دو ها یلبرون همین اسم نگاشته شده است و از سوی دیگر مشابهتهایی هم باکاترین دو ها یلبرون طرح داستان فوکه را به همان گونهای که هست نگه می دارد، مفهوم و مضمون آن را دگرگون می سازد: فوکه بر تمنّای قهرمان زن داستانش که به دست آوردن روحی از رهگذر رسوخ به دنیای انسانهاست، تأکید می ورزد، در صورتی که قهرمان زن ژیرودو دستخوش این تأسف است که از پی ترکِ عالم خودش مزایای دروح ساده و عنصری اش را از کف داده است. فوکه بسیار بارور، که رمان بسیار مُعصّلی به نام حلقهٔ جادو دارد که در سال ۱۸۱۲ به قید تاریخ ۱۸۱۳ انتشار یافت و با اقبالی عظیم روبه رو شد، در آن زمان مدیر دو مجلهٔ دیگر نیز هست: یکی «الهههای شعر» که با ممکاری فیخته و فارنهاگن Parmagen و اولانت و روکرت Rokert و فسانه مای ۲۸۱۲ ت سال ۱۸۱۴ انتشار می بابد و دیگری به نام «تقویم اسطوره و افسانه ما» که به اتفاق زن نویسنده ای به نام امالی فن هلویگ Pate Von Helvig می گرارد و مجلّدِ اول آن با مجلد دوم آن در سال ۱۸۱۲ از زیر چاپ درمی آیش معروف رمانتیک در سال ۱۸۱۲ و مجلّد دوم آن در سال ۱۸۱۲ از زیر چاپ درمی آید.

اعیان و اشراف برلین از سال ۱۸۰۹ تا سال ۱۸۱۱ به ویژه در سه چهار خانهٔ بزرگ، از قبیل خانة اشتاكمان Stägemann عضو شوري ولاكنتس فوس يا شاهزاده راتزيويل Radziwill كرد هم می آیند و در این خانه ها در موضوع مقاومت و وطن پرستی به گفتگو می پردازند. اما این اعیان و اشراف به دو محفل بسیار بلند آوازه هم رفت و آمد دارند: روز ۲۴ فـوریه ۱۸۱۰، سـالروز فردریک دوم، *انجمن همسرایی برلین* Orphéon berlinois به رجود آمده بود، مجمعی از شعرا و موسیقیدانان و دانشمندان و رجال دولت، به ریاست کارل فریدریش تسلنر Zeiter، دوست گو ته و رئیس آکادمی آواز، که برای بسیاری از شعرهای بوق جادو آهنگ ساخت. آرنیم و کلایست در جلسههای این انجمن که روزهای سهشنبه انعقاد مییابد و دستور جلسه وطن و خیرعام است مشارکت می جویند. روز هیجدهم ژانویهٔ ۱۸۱۱، آرنیم و آدام مولر انجمنی به نام انجمن میز ژرمنی و مسیحی بنیاد مینهند که مرکب از همکاران واوراق عصر، است و دیـری نگذشته اعضای طبقهٔ نجبا مثل شاهزاده راتزیویل و شاهزاده لیشنووسکی Lichnowsky، برخی از افسران پروس مثل کلوزویتس Clausewitz که در آن زمان استاد دانشکدهٔ جنگ بود و برخی از نویسندگان و فلاسفه که فیخته در رأس آنان بود، به سویش روی می آورند. همهشان در نفرت از ناپلتون همداستانند. در این انجمن که وزنان و بهودیان از آن رانده شدهانده مدت دو سال گفت و شنودهای تند و تیزی دربارهٔ وحدت آلمان در زیبر تسلط و قیادت پیروس صورت مې گيرد.

درکندار اینمحافل اندیشه گران، انجمنی ورزشی به ریاست فریدریش لودویگ یان

F.L. Jahn \_ «پدر ژیمناستیک» \_ به وجود می آید. این راهبزاده پس از تحصیل علم لاهوت و فقه اللغه به سوی اقدام سیاسی روی می آوَرَد: می خواهد با پرورش جسمانی به تربیت و تشویق جوانان آلمان در دورهٔ ظلم و جرر بپردازد. در سال ۱۸۱۱، نخستین زمین ورزش را در آلمان، در هازن هایده Hasenheide (خرگوشستان) به وجود می آورد که امروز در بخش جمنوب غربی برلین باغ ملی دلپسندی است.

روز سوم فوریهٔ ۱۸۱۳، پادشاه فردریک گیوم سوم از برسلاو Breskeu پیامی به عنوان دیپام به ملت خودم، میفرستد. چندین شاعر رمانتیک برای جنگ رهاییبخش به عنوان داوطلب به خدمت میروند تا در امر احیا و اعتلای کشورشان مشارکت جمویند. بیدینگونه یموزف فین آیخندورف و لودویگ یان و فیلیپ فایت نقاش و شاعر جوان تئودور کورنر Theodor Komer، پسر دوست شیلر، را در صفوف ارتش بازمی یابیم. و در آن هنگام است که موج عظیم سرودهای میهن پرستانه بهراه می افتد: ف. روکرت F. Rückert و ارنست موریتس آرنت و ماکس فن شنکندورف Max Von Schenkendorf شعرهای جنگی بسیاری می سازند. اشعار تئودور کورنو که در بیست و در سالگی نزدیک گادبوش Gadebusch در مکلمبورگ Mecklembourg کشته شد از مردم پسندترین شعرها شمرده شد. این شعرها در سال ۱۸۱۴ تحت عنوان چنگ و شمشیر Lyre et Épée انتشار یافت و کارل ماریا فن وبر برایشان آهنگ ساخت. ارنست سوریتس آرنت با آن حدّت و حرارتی که صفت مشخصة او بود، در نوشتهٔ خود ـرن، شطّ آلمان، و نه مرز *آلمان ــ به هواداری از آلمان متّحد برخاست. و در کوبلنس، گورس به سال ۱۸۱۴، روزن*امهٔ میهن پرستانهای به نام دمرکور رن، Le Mercure Rhénan به وجود می آورد که نیا پلئون آن را «پنجمین قدرت بزرگ» میخواند. دمرکور رن» که ابتدا از حمایت صدراعظم هاردنبرگ برخوردار بود، روز سوم ژانویه ۱۸۱۶، از پی مبارزه در راه قانون اساسی آزادمنشانهای بـرای مـملکت و انتقادهای تندی که بر ضد کنگرهٔ و بن نوشته بود، به حکم حکومت پروس در محاق توقیف افتاد.

پس از شکست ناپلئون است که بلندآواز،ترین نمایندهٔ «رمانتیسم برلین»، ا.ت. آ. هوفمان، نابغهای صاحب چندین استعداد، شاعر، نویسنده، آهنگساز و نقاش به پایتخت پروس می آید. هوفمان چهار پنج ماهی در درسد به سر آورده بود و در آنجا، به تناوب، شاهد اخوّت سربازان روس با نیروهای پروس، سپس شاهد ورود ناپلئون و سرانجام شاهد تسخیر درسد به دست قرای متّحده شده بود. هوفمان در آن دورهای آشفته سرسختانه کار کرده بود: در آن دورهها بود که گلدان طلا تولّد یافت، اثری که سرگذشت دانشجو انسلم Anseime راکه دستخوش نیروهای رازآمیز و گرفتار کشمکش دردناک با واقعیت است بازمیگوید. در برلین، هوفمان دوست

دیرینش هیتسیک و تیک و شامیسو راکه از کنرزدورف Kunersdorf برگشته بود و اثر جاودانیش پتر ش*لمیل* Peter Schlemini، سرگذشت مردی که سایهاش را فروخته بود، در آنجا نوشته شده بود، بازمی یابد. هو فمان پس از ساعات خدمتش در وزارت دادگستری اغلب شبهایش را در خانهٔ فوکه، در قصر ننهاوزن Nennhausen به سر می آورد که در نزدیکی برلین سربرافراشته است و گذشته از سرداب بسیار جانانهاش، جذبههای بسیاری برای وی در بر <sup>دارد.</sup> در سالهای پس از غلبهٔ دول متحده بر ناپلثون، عشق و علاقه به علوم خفیّه و عرفان در برلین شيوع يافت. هوفمان كه هم ناظر دقيق و ظريف واقعيت و هم استاد عوالم وهم و خيال است. خوب می تواند دیوهای رؤیاهای ما، اضطراب های نهان ما، تمنیاهای بر زبیان نیامدهٔ میا را بازنماید. در جریان نخستین سال اقامتش در برلین *اکسیرهای شیطان* را مینگارد. از رمانِ ماتیو گرگوری لوئیس Matthew Gregory Lewis به نام اسبروزیو Ambroslo یا راهب (۱۷۹۶) الهام میگیرد و به تبدیل و تغییر و تعمیق مسائل مطروحه در اثر نویسند: انگلیسی پیش از دور: رمانتیسم می پردازد. مضمون دوگانگی شخصیت که در کانون *اکسیرهای* شیطان دیده می شود، بيگمان فاجعة شخص هوفمان است كه پيوسته دستخوش ترس از جنون بود. اما حال فردي مداردوس Módardus، قهرمان رمان اکسیرهای شیطان، در آن واحد حال انسانی هم هست که در دنیا مقهور اصل متضاد نیک و بد است. داستانهای شبانه (۱۸۱۷) و مجموع مهم برادران سن سراپیون Frères de Saint-Sérapion (۱۸۱۹–۱۸۲۱) که مشتمل بر چهار مجلّد است داستانهایی در بر دارد که از قدرت هنری بسیاری برخوردار است و به سبکی نوشته شده است که گاهی بسیار محکم و متقن است، مثل داستان معادن فالون Les Mines de Falun که منبع الهام هوگو فن هوفمانستال Hugo Von Hofmannsthal برای نوشتن نمایشنامهٔ کوچکی به همین عنوان شده است. هوفمان، در یکی از واپسین نوشتههایش، گربه مور Le Chat Murr، رمان نیمه کارهای که طنز و طعنه در خلال آن سخت به حزن و سودائی درمان نابذیر درمی آمیزد، زندگانی ژان کرایسلر Jean Kreisler، رهبر همسرایان و موسیقی نمازخنانه ای را بنه تنجسم می آورد که، به مقیاس بسیار، شرح حال خودش است. هو فمان، مقروض و بینوا، در سال ۱۸۲۳ میمیرد. آثارش که رنگ و بوی شخصی و ویژگیهای گیرایی دارد، در فراسوی کشورش سایهٔ اشتهار وی شده است.

در همان زمان موسیقی رمانتیک هم با نخستین نمایش آپرای فرایشو تس Freischütz، اثر کارل ماریا فنوبر، به فتح و ظفری دست می یابد.

تثانر تازهٔ برلین که به دست مهندس معمار شینکل Schinkel ساخته شده است و مجسمهای

از *اپولون* ساختهٔ فردریک تیک، برادر شاعر، تاج سر آن شده است، با این اثر افتتاح می بابد. فرایشو تس، نمونهٔ اُپرای رمانتیک، که از ارکستراسیون بسیار رنگینی برخوردارست، و بر را ب شهرت و افتخار رساند و راه را برای تصورهای واگنر گشود.

وين و موتيخ

در کنار هایدلبرگ و درمند و برلین، سه مرکز درمانتیسم دوم،، باید از دو شهر جنوب، وین و مونیخ، دو نقطهٔ ملاقات و مبادله نام ببریم که رمانتیکهایی که مثل بچهٔ آدم عاقل و مـوْدّب شدهاند در دامنهایشان گرد آمدهاند و اغلب پیش از وقت پیر شدهاند.

پراگ، شهر چهارراد، بوتهٔ ملیّتها، در نیمهٔ راه برلین و وین، در سالهای ۱۸۱۲-۱۸۱۴ پسذیرای عسدای از نویسندگان رمانتیک میشود: تیک به اتفاق کنتس جوان هانریت درفینکنشتاین Henriette de Finkenstein که از چند سال پیش ارتباط بسیار نزدیک با شاعر پیداکرده است به آنجا پناه میبرد. برنتانو در زمستان ۱۸۱۱–۱۸۱۲ در آن شهر سکنی دارد. خواهرش بتینا، که گاهی دلفریب و گاهی خشمآور و جانکاه میشد، به عقد ازدواج آخیم فن آرنیم درآمده بود، و کلمنس که دیگر نمی توانست با آخیم فُن آرنیم زندگی کند. در بوهم Bohême به برادرش کریستیان Christian پیوست. شهر صد برج که قصر پرعظمت هرادچین Hradçin بر آن تسلط دارد و رود زيباي ولناوا Vitava كه ملودي هاي آهنگساز اسمتانا Smetana جريان آن را به تجسم می آورد، از آن میگذرد شاعر را افسون میکند، چندانکه درامی مهم به نام بنیاد پراک وقف آن میکند و مطالعهٔ همین درام برای شاعر بـزرگ و نمـایشنامهنویس اتـریشی فـرانـتس گریلپارتسر Franz Grillparzer منبع الهام تراژدی لیبوسا Libussa می شود که در سال ۱۸۲۲ آغاز شد اما پیش از مرگ نو بسندهاش به صحنه آورده نشد. برنتانو به فارنهاگن و راحیل لوین، که چندی دیگر زن وی شد، برمی خورد و با کارل ماریا فنوبر که در آن زمان رهبر ارکستر اُیرای پراگ بود مراوده پیدا میکند. در ژوئیهٔ ۱۸۱۳، به عزم پایتخت اتریش به راه می افتد که پایتخت دشمنان ناپلتون هم هست و در عینحال بهظاهر بیطرفی نیکخواهانهای نسبت به داماد اعلیحضرت نگه میدارد. در این شهر باروک و کاتولیک که بسیار دور از برلین پروتستان مذهب آزاداندیشان است، یک نفر دیپلمات پروسی که از سال ۱۸۰۲ در خدمت کابینهٔ اتریش است، به مقیاس عظیم، رهبری سیاست مملکت را در دست دارد: و این دیپلمات که فردریک دو گنتس Frédéric de Gentz و مشاور امپراتور باشد بسیار زود تبلیغی شدید بر ضد جبّار اهل گرس [ناپلتون] به راه انداخته بود و یکی از دو آتشه ترین هواداران مترنیخ Metternich شده بود.

در جریان زمستان ۱۸۰۷-۱۸۰۸ اوگوست و یلهلم شلکل به اتفاق مادام دواستال روانهٔ وین شده بود تا در آنجا دربارهٔ هنر و ادبیات دراماتیک سخنرانی هایی بکند و ناگفته نماند که در این مجالس سخنرانی جمع کثیری از زنان حضور مییافت زیراکه اوگوست ویلهلم همیشه مرد جذًابی بود که واز لطف و عنایت بانوان، برخوردار میشد. برادرش فردریک مثل سایه به دنبال وی افتاده بود و چندین سال مقیم وین شد. نویسندهٔ *لوسیند*ه Lucinde که زن داشت و اندک زمانی پیش به کاتولیسیسم گرویده بود با همهٔ این چیزها زندگی بسیار پرعیش و عشرتی دارد. کریلپارتسر باز هم در سال ۱۸۲۲ یادداشت میکند که شلگل دقادر بود که مرتکب زنا بشود و هیچ ندامتی از این کار نداشته باشد، به شرط آنکه در عینحال در اندیشهٔ اتحاد مسیح و کلیسا باشد.» از اواخر سال ۱۸۰۹ که اشتادیون Stadion ناگزیر جای خویش را به شاهزاده مترنیخ وامیگذارد و شاهزاده در سی و شش سالگی وزیر میشود، فریدریش شلگل برای روزنامههایی که جاننثار حکومت هستند دست به نوشتن مقاله هایی میزند. در حدود ده سال بعد، از ۱۸۳۰ تا ۱۸۲۳ خودش ماهنامهٔ مهمی به نام وکونکوردیا، Concordia انتشار میدهد که تمایل به مذهب کاتولیک دارد و هوادار ارتجاع سیاسی است. باز هم در سال ۱۸۰۹ است که قریدریش شلگل اندک اندک به محافل کاتولیک و محافل ارتجاع که پیرامون پدر هوفساور Hoffbauer، پیشوای روحانی و کشیش اعتراف شنوی وی راگرفته اند، رفت و آمد آغاز میکند. این عضو فرقهٔ م*خلَّعِن* بسی*ار مقد*س Ordre du très Saint-Redempteur که اندک زمانی پیش به و ین بازگشته بود، در اواثل قرن نقشی مهم در مبارزه با ژوزفیسم le Joséphisme [مسلک مبتنی بر هواداری از استبداد روشن بینانه } بازی کرده بود. نقاش قیلیپ قایت، پسر فراشِ اوّلِ دورو تشا شـلگل و ناصري nazarèen بعد، طبيب رينگسايس Ringseis ، سپس، از سال ۱۸۱۰، شاعر يوزف فن آيستندورف که سرگرم نوشتن رمان بزرگش احساس پيش از وقوع و زمان حاضر Pressentiment et Tempa Présent است از اعضای این انجمن هستند. یو ستینیو س کرنر، در جريسان اقسامت خبویش در وين، در زمستيان ۱۸۰۹-۱۸۱۰ ، اغلب به خيانهٔ فردريک و دورو تثا شلگل میرود و مصاحبت ایشان را ارج می نهد. شب، به اتفاق فارنهاگن، به یکی از پنج تثاتر شهر میرود و از نمایش کمدیها بیاندازه لذت میبرد، زیرا که، به قول خودش، «اینجاء چنان هنرمندانه کمدی بازی میکنند که نمی توان کمالی بیشتر از آن به تصور آورد.

از سال ۱۸۱۱ تا سال ۱۸۱۴ آدام مولر را در وین میبینیم که مدیر مؤسسهٔ تعلیم و تربیتی برای بزرگزادگان است. در سال ۱۸۱۴ می توان به موعظههای تساکاریاس ورنر، یکی از انگشتشمار استعدادهای نمایشنامهنویسی رمانتیسم گوش داد که پس از زندگانی پرماجرا و بی قواری کشیش شد و انبوه خلائق را با فصاحت و بلاغتی که داشت به سوی خویش کشاند. برخی از محفلها، مثل محفل کارولین پیشلر G.Pichier رمان و بس، آزادمنشان و هنرپیشگان را می پذیرند. اما ادبیات رفته رفته محفلها را رها می کند و به سوی مهمانسراها و کافه ها روی می آورد. در صورتی که به قول پرنس دولینی Prince de Ligne وکنگره بسیار رقص می کند، اما راه نمی رود. و برنتانو یا کوب گریم و آدام مولر را به آیجوفروشی اشتروبلکوف Strobelkopf

اما حقیقت این است که در وین موسیقی اندکی مایهٔ کاهش رونق بازار ادبیات می شود. بتهوون Beethoven از سال ۱۷۹۲ در آنجا زندگی می کند. در سال ۱۸۱۰ بتینا برنتانو را به حضور پذیرفته بود، و آهنگساز که معروف به دشمن زن بود، ساعتها برای آن زن مشکینگیسو و آنشین چشم به ارتجال آهنگها ساخته بود. بتینا که شعوری مسلم و محقق در زمینهٔ عظمت و اصالت داشت، بتهوون را صاحب نیرومندترین نبوغ موسیقی روزگار خویشتن شناخت. و شکست اقدامش برای نزدیک ساخته وی به گوته یکی از تلخترین تأسّفهایش شد.

فراننس شوبرت Franz Schuber که فطرةً عزم و تصمیمی به اندازه بتینا نداشت و فاقد اطمینان و اعتماد به نفس بود، هشت سال پس از آن تاریخ زیر پنجومهای بتهوون به این سو و آنسو رفت و جرأت نیافت که به خانه او پای نهد. فرانتس شوبرت، پسر یک نفر آموزگار، عنصر بسیار در خود فرورفته، اما برخوردار از غنای روحی کم نظیر، و محکوم به زندگانی بسیار بینوایانه، استاد بزرگ لید bed، مصنّف سلسلههایی از ترانههای معجزه آسا چون زن آسیابان زیبا، یا سفر زمستانی گشت که در همان سالی ساخته شد که عیچکاره، بلند آوازه ترین داستان آیخندورف نوشته شد. از سال ۱۸۲۱، تنی چند از نویسندگان و هنرمندان به وجهی مرتب و منظم در خانهٔ آهنگساز و دوستش، آوازخوان م. فوگل اوNVM، نخستین ترجمان لیدهای او شد، طبعاً موسیقی مقام اول را داشت. اما گاه به گاه این گروه شادکام و شادخوار در سمت شد، طبعاً موسیقی مقام اول را داشت. اما گاه به گاه این گروه شادکام و شادخوار در سمت هرریگن Heurigen، میخانههای کوچک حول و حوش وین، به گردش می روند و در آنجاها هراب تازه می خورند و گرفتگی و یکنواختی زندگی را بدست فراموشی می بواند.

مونیخ، واپسین مرکز رمانتیسمی که سراپا بـه سـوی کلیسـای کـاتولیک روی آورده است. به خلاف وین که سیمای سردستهای در آن دیده نـمیشود، شـاهد گـرد هـم آمـدن عـدهای از نویسندگان رمانتیک در پیرامون شخصیت گورس می شود. اندک زمانی پس از جلوس لویی اول.

در سال ۱۸۲۵، و به تحريض رينگسايس، طبيب مخصوص شاه، دانشگاه لاندشوت Landshut به پایتخت باویر انتقال یافت. پادشاه بسیار مسیحی که بیست سال پس از آن تاریخ، جز لولا موننز Lola Montez \_ رقاصه و حادثهجو \_ به چیزی توجه نداشت و دریافت که کلیسا به رقاصهای از نژاد سفید و زادهٔ جزائر انتیل نمی ارزد، به صنایع مستظرفه علاقهٔ بسیار داشت و در آن زمان ستایشگر بزرگ شعر و نقاشی قرون وسطی بود. کرسی تاریخ را به یوزف گورس داد که پس از حکم بازداشتش که حکومت پروس در سال ۱۸۱۹، یک ماء پس از انتشار کتاب وی به نام *آلمان و انقلاب* داده بود، به استراسبورگ پناه برده بود. به دنبال دروس تاریخ، یا به عبارت دیگر فلسفة تاريخ كه گورس در حضور جمعي محدود اما راسخ ميدهد، بسيار زود درس.هايي در بارة عرفان به میان می آید که مونتالانبر Montalember جوان، مستمع مشتاق و مدهوش، در آن حضور مي يابد. شلينگ دوست ديرين و همدرس هولدرلين و هگل هم كه عنضو بي چون و چرای کلیسای کاتولیک شده است، برای تدریس فلسفه به دانشگاه تازه خوانده شد. در کنار گورس و شلینگ، در مونیخ، بادر Baader فیلسوف، پروردهٔ فکر عرفانی یاکوب بومه و کو تهیلف هاینریش شوبرت طبیعیدان که از سال ۱۸۲۷ مقیم مونیخ شده است، درس میدهند. گورس که روزنامهنگار مذهبی شده است، با روزنامهٔ «اتوس» Eos که به دست تازه کاتولیکی بنیاد نهاده شده است، همکاری میکند و بسیار زود این روزنامه را زبان حال کاتولیسیسم باویر میگرداند و میلّغ استقلال کلیسا در برابر دولت می شود. بادر، دولینگر Dollinger متألّه و کورن اشترنفلد Kom-Stemfeld متخصص آمار سردبیران این روزنامه هستند. چندی نگذشته، در پیرامون گورس حلقهای پدید می آید که میزگرد خوانده می شود و ادبا و حقوقدانان و علمای علم لاهوت در آن محفل گرد هم می آیند. از سال ۱۸۳۳ گاهی سروکلهٔ شخص عجیبی در این محفل بیدا می شود که اگرچه حقیقةً به فکر راهب شدن افتاده بود، دشهرتی بسیار بد و تا انداز ای قیافهٔ شیطانگوندای داشت.ه: این شخص کلمنس برنتانو است که پنجاء و چهار سال دارد و روانهٔ خانهٔ دوست دیرین هایدلبرگ خودش می شود و دیوانگی های روزگار پیشینش را با حسرت و نه بي تلخكامي به ياد مي آورد. و همين كلمنس برنتانو چنين ميگويد: «اگر محفل گورس نمي بود، هر آینه مونیخ به نظر بسیاری از اشخاص شهری عادی و متوسط بیش نسمی توانست باشد.. گورس در آن زمان مشغول نوشتن بزرگترین کتاب سالهای اقامت در مونیخ، اثر عظیم خویش در بارهٔ عرفان مسیحی (۱۸۳۶-۱۸۴۲) است و دیری نگذشته با اوراق تباریخ و سیاست که پسرش گیدو \_گوئیدو \_ Guido از سال ۱۸۳۸ انتشار میدهد، همکاری میکند. برادران بواسره که از سال ۱۸۳۵ ـ به مدت ده سال . در مونیخ رحل اقامت افگندهاند، به مانند نقاشان بسیار، از

جمله پتر کورنلیوس و شاگردش امیلی لیندر Emilie Linder ، واپسین معشوقهٔ برنتانو، که بیشتر از آنکه به پاس استعدادهای بسیار قراردادیش در نقاشی باشد به سبب شروت و مهمان نوازی و یاری هایش به نویسندگان و هنرمندان شهرت دارد، به سوی این «میزگرد» کشانده می شوند.

این محفل بیگانگان را هم می پذیرد. لامنه Lamennals و مونتالانبر و لاکوردر Lacordaire سه بنیانگذار روزنامهٔ «آینده» L'Avenir که در میان رمانتیکهای آلمان آن روزگار خبوانندگان بسیاری دارد در سال ۱۸۳۲ در مونیخ گرد هم می آیند و با گورس و شلینگ و بادر بهبحث می پردازند. در باویر که سخت معتقد به آیین اصالت جزء Particularisme است، رمانتیسم رنگ و بوی ملی نیافت و نقش پرچمدار کاتولیسیسم را بازی کرد.

#### لاسوآب La Souabe لا سوآب

در شهر کهنسال توبینگن Tübingen که هولدرلین از تابستان سال ۱۸۰۷ در خانهٔ تسیمر Zimmer نجار جایگیر شده است و واپسین سی و شش سال زندگانیش را، آنجا، در جنونی متناوب به سر می آورد، گروهی از دانشجویان رشته های پزشکی و حقوق که بسیار شیفتهٔ شعر هستند از سال ۱۸۰۵ تا سال ۱۸۰۸ در پیرامون یوستینیوس کرنر و اولانت گرد می آیند. شور و اشتیاق آنان با خواندن اشعار درباری دورهٔ سوآب تیک، حماسهٔ نیبلونگن و بوق جادو اوج می گیرد و دیری نگذشته، این جوانان هم برای نوشتن شعرهایی به همان سبک دست به کار می شوند. برای در هم کوفتن یورقهٔ صبح کوتاه ۵۵۵۵ که خصم گروه شعرای ر مانتیک است، روزنامه ای به نام یورقهٔ یکشنبه، به صورت دستنبشته، بنیاد می نهند که چند هفته ای بیش – از یازدهم ژانویه تا اول مارس ۱۰۵ – انشار نمی یابد، اما واپسین شماره اش متضمن پژوهش یازدهم ژانویه تا اول مارس ۱۰۸ – انشار نمی یابد، اما واپسین شماره شمر برای سال ۱۸۱۲ مهم اولانت در بارهٔ روح رمانتیک ۱۹۵۹ است. دوستی های استواری در میان شعرای جوان پدید می آید و چهار پنج سال بعد، ومکتب سو آب یا تقویم شعر برای سال ۱۸۱۲ که یو مینیوس کرنر انتشار می دهد، خاطرنشان مردم می شود. با اینهمه، کرنر، هر چه از نزدیک که یو مینیوس کرنر انتشار می دهد، خاطرنشان مردم می شود. با اینهمه، کرنر، هر چه از نزدیک در تکوین و شکفتگی مکتب سوآب مشارکت داشته باشد، سیمای مرکزی آن نیست؛ فاقد روح

۰۱ - به حسب نوشتهٔ او، «رمانتیسم تنها وهم و خیال قرون وسطی نیست، که شعری گرانسایه و جاودانی است(…) کتاب سحری است که به وسیلهٔ آن به عالم مرموز ارواح راه می پاییم، رنگینکمانی درخشان است، پلی است که خدایان(…) برای فرود آمدن به دنیای میرندگان و بردن برگزیدگان به نزد خودشان به کارش می برند.» رهبری و پیشوایی مکتب بود. و آنکه، خودبه خود، بی قیل و قال و بی فخر و غرور، رئیس مکتب شناخته می شود، لودویگ اولانت (۱۸۸۷–۱۸۶۲) است. مردی است آرام، دارای عزم و ثباتی نمونه، اخلاص بی اندازه به دوستانش و پابستگی و ایمانی به همان میزان آزموده به آرمان عدالت. \_و آنچه به رمانتیسم پیوندش می دهد، مضمونها و موضوعهای شعوها و چامههای اوست: شبانی در پای ویرانهای، رو به روی آسمان بی کران... همهمه های جنگل، زمزمه های چشمه ای، زن جوان قصرنشینی در آرزوی بازگشت مجاهد صلیبی است؛ شهروندان سلاح به دست با زمیندار شرور در جنگ هستند. قالب کلام موجز است، ایبات در حافظه نقش می بندند و برای نسل هایی از دانش آموزان آلمانی موضوعه ایی فواهم آورده اند که ارتباط با تاریخ دارد و بیشتر از هر چیز دیگر از گذشتهٔ سو آب برگرفته شده است. اولانت با این نفوذ در نحوهٔ تفکر جمعی مؤلفی مهم می ماند، بی آنکه شاعری بسیار بزرگ باشد. درام های او، از جمله *ارنست*، میاسی آلمان، نمونه ای از دستهٔ مورات آلمان جنوبی است. اولانت با این نفوذ در نحوهٔ تفکر میاسی آلمان، نمونه ای از دموکرات آلمان جنوبی است. در مانه مای از ست، اینا در حافظه نقش می بندند دوک دو سو آب هری دیگر از گذشتهٔ مو آب برگرفته شده است. اولانت با این نفوذ در نحوهٔ تفکر بیشتر از هر چیز دیگر از گذشتهٔ مو آب برگرفته شده است. اولانت با این نفوذ در نحوهٔ تفکر میاسی آلمان، نمونه ای از دموکرات آلمان جنوبی است. در مال ماناه، از جمله *ارنست*، میاسی آلمان، نمونه ای از دموکرات آلمان جنوبی است. در سال ۱۸۱۵، در برابر استبداد میاسی المان، نمونه ای از دموکرات آلمان جنوبی است. در سال ۱۸۱۵، در برابر استبداد میاسی المان، نمونه ای از دموکرات آلمان جنوبی است. در سال ۱۸۱۵، در برابر استبداد مدی المانه از رحقوق حقهٔ کهن اتازنرو بی از مواداران پارلمانتاریس (نظام مجلسی)

ویلهلم هاوف Wilhem Hauff جاذب (۱۸۰۲ – ۱۸۲۷) چند داستان کوتاه به جای گذاشته است که از لحاظ شیوه و سبک بسیار استادانه ساخته و پرداخته شدهاند و نویسنده در خلال آن به توصیف و تجسم ورتمبرگ Wurtemberg، در دورهٔ ناپلتون، یا پاریس زن گدای پل هنر میپردازد. اما عنصر رمانتیک در بقیهٔ آثار وی، رمان تاریخی لیشتنشتاین Liechtenstein (۱۸۲۶) و مجموعهٔ داستان (۱۸۲۶) تسلط دارد. این مجموعهٔ داستان اثر مهم اوست. به یقین، با حرارت سبک جاندار و گویا و اندکی سهل خودش جادوی استادان بزرگ رمانتیسم را کمرنگ و کممایه میگرداند، اما هنوز هم که هنوز است افسون میکند و همین چندی پیش مایهٔ الهام اپسراکسمیک بسیار زیبایی بسه نام لرد جسوان بسرای آهنگساز هسانس ورنسر هنتسه بخویشتن به جای گذاشته است که بی آنکه همهٔ توانایش را نشان داده باشد از میان رفته است و خویشتن به جای گذاشته است که بی آنکه همهٔ توانایش را نشان داده باشد از میان رفته است و

۲. موضوع از شیخ اساندری و بردگانش برگرفته شده است. متن آبرا کمیک به قبلم بانو اینگبورگ باخمان ingeborg Bachmann نویسندهٔ اتریشی نوشته شد.

طراوت جوانیش را هالهای از حزن و سودای دلنشین در میان میگیرد.

جنبهٔ آموزشی سوآب در آثار گوستاف شوآب Gustav Schwab (۱۸۵۰–۱۸۵۰)، گوستاف پفیتسر می شود. شعرهای وی، مثل شعرهای کارل مایر Karl Mayer (۱۸۸۶–۱۸۸۰)، گوستاف پفیتسر O. Pfizer (۱۸۹۰–۱۸۹۰) و بسیاری از قافیه پردازان شهرستانی، مشتقات دوست داشتنی رمانتیسم آلمان است. آنچه تاریخ از پفیتسر به خاطر دارد، اقدام سیاسی اوست که عنصر نامیو نالیست نیشداری در آن میان به وجهی بسیار اضطراب آور به اندیشهٔ دموکراتیک، و بی گمان ناسیو نالیست اما بسیار دور از شووینیسم chauvineme لودویگ اولانت افزوده می شود. از گوستاو شوآب سفرهایی پیاده در سراسر سوآب (۱۸۳۷) به جای مانده است که می شود. از گوستاو شوآب سفرهایی پیاده در سراسر سوآب (۱۸۳۷) به جای مانده است که مفرنامه ای بسیار دلفریب است و هم چارچوبی رمانتیک و هم چارچوبی بیدرمایر مغرنامه ای بسیار دلفریب است و هم چارچوبی رمانتیک و هم چارچوبی بیدرمایر مرئارش اثری کلاسیک است و آن کمال مطلوب راکه وایمار از یونانی پرتوافگن و متوازن به مرشارش اثری کلاسیک است و آن کمال مطلوب راکه وایمار از یونانی پرتوافگن و متوازن به

ادوارد موریکه Ectuard Morike بزرگترین شعرای سوآب، نیکوترین وجوه تکوّن فکری و توشهٔ فرهنگی خویش را مدیون نویسندگان لاتینی و یونانی است. و امّا در بارهٔ خودش باید بگوییم که صاحب نبوغ تغوّلی و غنائی راستینی است و این نبوغ تغزلی و غنائی وی با استعدادهای ریز و درشتی که به مفهوم اخصً کلمه مکتب سوآب را به وجود می آورد معیار مشترک ندارد. اسطقین شبانهٔ سرشتش، اضطراب زندگی، موهبت وجد و شوقی که ذهنی بسیار روشن بین بر آن تسلط دارد – اما ذهنی که ذرّهای میل به تئوری ندارد – امکان می دهد که او را وابستهٔ رمانتیسم بدانیم و در اینجا از رمان او بهنام تقاش نولتن المانه زندگانیش آرام و بی قیل و قال بود، و در آن دوره، نامش بیش و کم ناشناخته بود. آشارش با

دوست دوران جوانیش، ویلهلم وایبلینگر W. Walblinger (۱۸۳۰-۱۸۳۰) بیگمان دلی چاکچاکتر داشت، اگرچه شوق و هیجانش بیرون از اندازه زود سوخت. در عصر خودش، یکی از عناصر انگشت شماری بود که همهٔ عظمت هولدرلین را دریافتند. آثاری که بهجای گذاشته است ناهمگون است، نیوغ گاهبه گاه در خلال آن به تلألؤ درمی آید، سپس شوق و التهاب فرو مینشیند. نتوانست صورت و قالبی پیداکند که هر آینه می توانست شاعر جذّاب و تیره بختی را که در بیست و شش سالگی، در خاک ایتالیا، از فقر و مسکنت مرد، از فرامسوشی نجات بدهد.

در حاشية رمانتيسم

گتورگ بو خنر Georg Büchner ، عنصر گوشه گیری که بر اثر رادیک الیسم و انارشیسم فردپرستانهاش کنارهنشین بود، و در همان سال ولادت واگنر و هبل Hebbel و کیرکه گورد ارژیای اخوت و اجتماع سراپا محبّتی در سر می بخت که در واقع به آن ایمان نداشت، قهر مانان آثارش را در دنیایی به حوکت درمی آورد که ارتباط و مراودهای در آن وجود ندارد، در اجتماعی به حوکت درمی آورد که آزادی در آن چیزی و همی و باطل است و کسی در آنجا نمی تواند کاری برای کسی انجام دهد. حتّی کمدی «لتونس ولنامی او ساس» از مشغلههای خاطر و نگرانی های تذکارهای شکسپیر و تیک و برنتانو و موسه است، در اساس، از مشغلههای خاطر و نگرانی های رمانتیک ها فراتر می رود. خودش چنین نوشت: «برای آنکه حریف قرن خودمان باشیم کمی موی دیگر نمایتر می رود. خودش چنین نوشت: «برای آنکه حریف قرن خودمان باشیم کمی رمانتیسم به کار خواهیم زده و لتونس ولنا، نمایشنامهٔ تنهایی و ملال و یکنواختی هستی، و از سوی دیگر نمایشامهٔ جدایی بی درمان «بود و نمود»، نقطهٔ تتمیم و تکمیل کمدی رمانتیک را نشان می دهد و در عین حال انتقاد پر از طنز آن است.

اهمیّت نهضت رمانتیسم اهمیّتی بنیادی بود، و تأثیر آن در گوناگونترین زمینه ها نمایان شد. ادبیات رمانتیک، به میزانی بسیار وسیم، در رنسانس ملّی و سیاسی آلمان دخیل بود. فلسفهٔ انسان و طبیعت، به آن مفهومی که نُوالیس و شلینگ و بادر و گوتهیلف هایتریش فنشوبرت در نظر داشتند، تعلق خاطر شدیدی به شعور باطن و اخطارهای پیشاپیش و احساس های پیش از وقوع و رؤیا برانگیخت. علم پزشکی انگیزش های تازمای یافت که برخی از آن منشأ روانکاوی امروز است. فرانتس بوپ و اوگرست و یلهلم شلکل مایه پیشرفت فقه اللخه و تاریخ ادبیات شدند. برادران گریم بررسی های ژرمنی را بنیاد نهادند. تحول و تکامل «مکتب تاریخی» که ساوینیی و لودن Luden و رومر Fourm و نیبور به آن تعلق داشتند و رانکه Ranka و تاریخ نامی آن بود، مرحلهٔ سرنوشت سازی برای تاریخنگاری Historiographe به وجود آورد.

رمانتیسم که منشأ و مبنای آن سیادت «من» Moi و آزادی فرد بود، پس از سقوط ناپلئون تطوّری محسوس یافت، و، در دورهٔ تجدید سلطنت، به خدمت کلیسا و دولت درآمد. در جریان این دوره، مرگ گوته، به سال ۱۸۳۲، مبنای تافتگاهی می شود که عبارت از آغاز دورهای نو، دورهٔ فنون و صنعتگستری است. وایمار دیگر مرکزی ادبی نیست. محفل ها و انجمن ها از میان رفتهاند. شعرا و نویسندگان تنها زندگی میکنند، و اغلب در قصبه های شهرستان ها گوشه گرفتهاند. حقیقت این است که فردریک گیوم چهارم، «پادشاء رمانتیک» پس از جلوس بر تخت سلطنت به سال ۱۸۴۰ تیک و فوکه و روکرت و نقاش کورنلیوس را به برلین خواند و در مقام احضار شلینگ فیلسوف برآمد، به این امید که در برابر رادیکالیسم مکتب هگل متحد ارجمند و گرانمایهای پیداکند. ۲ و باز هم حقیقت این است که برادران گریم در سال ۱۸۴۱ در برلین جایگیر شدند تا وجود خودشان را، در آنجا، وقف آموزش دانشگاهی کنند و دوستشان ساوینیی یک سال پس از آن تاریخ وزیر فردریک گیوم شد و بتینا فن آرنیم بی گمان بگانه نویسندمای در میان نویسندگان رمانتیک آن زمان بودکه آگاهانه و مردانه به مسائل اجتماع روی آورد و در این زمینه، خطاب به پادشاه، مطالب دلیرانهای نگاشت. با همهٔ این چیزها، برلین با وجود این نامهای درخشان که مایهٔ افتخار رمانتیسم بودند دیگر توفیق ایفای نقش آن مرکز ادبی را که سرشار از اندیشه های نو باشد پیدا نمیکند و با نگاهی معطوف به گذشته روزگار میگذراند. آلمان، در برابر تحول سیاسی و اجتماعی و اقتصادی شاهد پدید آمدن تمایلهای تازمای شـد کـه بـموجهی مقاومت ناپذیر نمایان گشت. نخستین اثر مهم جناح چپ هواداران هگل زندگانی عیسی تصنیف متألَّمِ جوان داوید فریدریش اشتراوس David Friedrich Strauss در سال ۱۸۳۵ انتشار یافته بود. این کتاب انقلابی که قصص انجیلها را اسطور هایی می شمرد هماندم وسیلهای برای در هم کوفتن مذهب شد، به همانگونهای که شش سال پس از آن تاریخ، جوهر مسیحیت تألیف لودویگ فوثرباغ Feuerbach نیز چنین وسیلهای فراهم آورد. باز هم در همان سال ۱۸۳۵ دیت la Diete (مجلس) نوشته های *وآلمان جوانه* را به باد ملامت و مذمّت گرفته بود. ایس نهضت آزادمنشانه مظهر مخالفت و معارضه با آلمان محافظه کار بود و در آرزوی آن بود که با شعر و ادبی که هوادار اقدام مستقیم و پیکار است، زندگی معنوی و سپاسی کشور را روح تازهای

۱۰ از فرهنگ شاهزاده الکساندر خنجری [فرهنگ فرانسه به فارسی و عربی و ترکی] برگرفته شده است، به معنی نقطهٔ عطف \_ چاپ ۱۸۲۰ مسکو.

۲. این امید، امیدی محقّق بود، اما زود از میان رفت. شلینگ توفیق نیافت که مقیامی بی معارض بهدست بیاورد. و چون تا اندازهای ناخوش مزاج بود بسیار زود از منصب و ولایت کناره گرفت و در سال ۱۸۴۵ در شهر واگاتس Regaz سویس که شهر آب های گرم باشد، یکه و تنها مرد. پیروان هگل هم که رفته رفته از دانشگاه راند. شقه بودند، براگنده شدند.

بدهد. این وشعرای پیکارجوی، که اغلب مثل کارل گونسکو Gutzkow و هاینریش لاوبه H. Lauba از راه روزنامه نگاری به عرصهٔ ادب آمده بودند، نه گروهی به وجود می آوردند و نه مکتبی... اگرچه بونامهٔ راستینی نداشتند در پی اهداف مشترکهای چون آزادی مذهب و آزادی نفس و حواس و اصلاح ازدواج بودند. گاهی هاینه Heine را هم که محافظه کاران از وی نفرت داشتند، در سلک این گروه شمرده اند. این «رمانتیک بیگانه» از آن کسانی بود که بیشتر از هر کس در مایهٔ تکوین اقلیم ادبی دیگری در آلمان شدند. هاینه در منظومهٔ انا ترول اهر کم یادگار سال ۱۸۳۳ باشد) در بارهٔ خودش میگوید که دواپسین نغمهٔ جنگلی رمانتیسم را در آلمان دیگر است کورای نقلیم ادبی دیگری در آلمان شدند. هاینه در منظومهٔ انا ترول ۸۱۳ ماله (که یادگار سال ۱۸۳۳ باشد) در بارهٔ خودش میگوید که دواپسین نغمهٔ جنگلی رمانتیسم را در آلمان دیگر است کورلای نقلیم ادبی دیگری اسالهای ۱۸۲۵–۱۸۳ در آلمان پسند خاطر مردم است و چندین بار به زبان فرانسه برگردانده شده است و زیلخر Sicher برایش آهنگ ساخته است، از یکی از شعرهای برنتانو که در سال ۱۸۹ سروده شده است و بسی کمتر از شعر هاینه شهرت درد در الهام گرفته است. اما هاینه خالق شعر تازهای است که در خلال آن به قلب و تحریف مزارد – الهام گرفته است. اما هاینه خالق شعر تازهای است که در خلال آن به قلب و تحریف شعرهای اسلاف خویش می پردازد و لحن جدالیتی به میان می آورد که با عصری که خود فرزند شعرهای اسلاف خویش می پردازد و لحن جدالیتی به میان می آورد که با عصری که خود فرزند آن است هیچ رابطهای ندارد.

تأثير رمانتيسم آلمان بار ديگر در اواخر مرن نوزدهم و اوائل قرن بيستم، در دورهای که، با ترديدهايی، دنو درمانتيسم، néo-romantisme خوانده می شود بسيار محسوس گشت. شعر غنائي شاعر جوان هوگوفن هوفمانستال به شدت از رمانتيسم تأثير پذيرفته است و مجموعة آثار هرمان هسه Hermann Hesse، از دميان Demian گرفته تا شطة مرواريدهای شيشه ای (۱۹۴۳) اثری از رمانتيسم در بر دارد. خلاصه بايد يادآور شد که سمبوليست های فرانسه در ميان رمانتيکهای آلمان به وجود روحهايی خويشاوند راه بردند و سورر تاليست ها از آثار آثان الهام

مأخذ:

این دو مقاله ترجمهٔ دو مقدّمهای است که به ترتیب به قبلم ماکسیم الکساندر (Maxime Alexandre) ر اریکا تونر (Erika Tunner) برای مجموعهٔ رمانتیکهای آلمان (Los Romantiques elemands) نوشته شده است. رمانتیکهای آلمان در دو جلد (مشتمل بر ۱۹۰۶ و ۱۷۴۷ صفحه) در سلک مجموعهٔ پلیاد (La Pléiade) به اهته به اهتمام مؤسسهٔ نشر گالیمار (Gallimard) در پاریس انتشار یافته است.

# شيطان، ماخوليا و تمثيل

نوشتة مراد فرهادپور

### ١

اجازه دهید حکایت خود را با این حکم لوکاچ آغاز کنیم که: رمانتیکها از درک مسئلهٔ شرّ شیطانی عاجز بودند و یا حتی بدان باور نداشتند.<sup>۱</sup> البته منبع اصلی و مصداق تاریخی حکم لوکاچ زندگی و آثار نوالیس است که معتقد بود هیچ چیزی شرّ نیست و وعصر طلایی، نزدیک است. با این حال، معنا و اهمیت تفسیر لوکاچ به هیچ وجه به یک شخص یا حتی دورهٔ خاص در تاریخ ادبیات آلمان محدود نمی شود. این امو به ویژه وقتی آشکار می شود که رأی لوکاچ را با تحلیل هگل از دجان زیباه در پدیدارشناسی روح مقایسه کنیم، تحلیلی که با کنار گذاردن تعایز تاریخ و فلسفه، معنای حقیقی بسیاری از گرایشهای معنوی را روشن می سازد و بر انبوهی از حقایق و داده های تاریخی نور تازهای می افکند.<sup>۲</sup>

هر کسی که برای تحقیق در مورد الهیات رمانتیک به آثار شلینگ و یوهان گئورگ هامان (J.G. Hamann) رجوع کند \_ یا برای کشف ریشههای نظری این نوع الهیات به مسراغ آرای مایستر اکهارت، یاکوب بومه، پاراسلوس و دیگر عوفا و متفکران قرون پانزدهم و شانزدهم رود -به زودی درمی باید کسه به عوض خداشناسی (ineology) بیشتر با شیطان شناسی (deamonology) سروکار دارد. تداخل و پیوند این دو جنبه در اندیشهٔ کسانی چون بومه، سوئیدنبرگ (Swedenborg 1688-1772) و شلینگ پیچیده تر از آن است که بتوان در اینجا بدان پرداخت. اما صرف نظر کردن از حضور چشمگیر مفاهیم و مضامین و نمادهای شیطانی در آثار شعرا و ادیبان رمانتیک نیز امکانپذیر نیست؛ در واقع همین حضور است که در نگاء نخست آدمی را در مررد صحت ادعای لوکاچ به شک می اندازد. مضمون شرّ شیطانی فقط یکی از بسیار رشتههایی است که رمانتیسم را - از فراز سر آثار نوکلامیک - با ادبیات عصر رنسانس و باروک پیوند می دهد. هرچند در نگاه دقیق تر همین رشتهها عامل جدایی و تفاوت آنهاست، تفاوتی که معنای واقعیش تنها پس از افول رمانتیسم و ظهور اخلاف آن ... سمبولیسم و اکسپرسیونیسم -آشکار شد.

کیش «شیطانپرستی» (Satanism) بودلر که پس از او در اشعار مالارمه، رمان.های وایلد و تویسمان، و نقاشی های گوستاو مورو نیز ادامه یافت، بهواقع میراث اسلافی چون آلن پو. تئوفیل گوتیه، ژرار دو نروال (و دیگر اعضای مکتب پارناسیانها) بود. و البته این گروه اخیر نیز مستقیم و غیرمستقیم از چهرمهایی چون بلیک و بایرون تأثیر میگرفتند ـ هرچند که معنای این کیش باگذشت زمان کاملاً دگرگون شده بود. ویلیام بلیک شاعر شوریده حالی بودکه، تحت تأثیر عقاید عرفانی سوئیدنبرگ و مدتها قبل از نیچه،اید: «ازدواج بهشت و دوزخ» را مطرح ساخت. لرد بایرون نیز، حتی در زمان حیاتش،به شخصیتی جادویی و نیمهافسانهای بدل شد که همواره در هالهای از اسرار از نظرها پنهان میشد. علاقة رمانتیکها به مغسامین و همانگیز ادبیات گوتیک، محدود به فرد یا گروه خاصی نبود. تفریباً همهٔ آنـان، بــهرغم ستـایش از نــوآوری و پیشرفت، از خوشبینی یکنواخت و عقلگرایی خشک متفکران عصر روشنگری بیزار بىودند و بوخورد تحقیرآمیز اصحاب دائرةالمعارف با وجهل و خرافات: قرون وسطی را نشبانهٔ بارز جزماندیشی وکوردلی میدانستند. همین امر آنان را به متکلمان و متفکران مسیحی سدههای میانه، که نسبت به مسألهٔ شرّ ریشهای (radical evil) و گناه (نخستین) حساسیت بسیار داشتند، نزدیکتر میساخت؛ هرچند که میل سیریناپذیر رمانتیکها به تصاویر و نمادهای خیالانگیز، و بهویژه مضامین شیطانی، به فرهنگ و سنت مسیحی محدود نمیشد و بسیاری از اساطیر عهد باستان و باورهای پاکانیسم را نیز در بر میگرفت.

در جریان این تاراج ادبی، برخی مضامین و نمادهای شیطانی، به دلایل گوناگون، اهمیت و اعتباری خاص یافتند و در نهایت از فرط تکرار به دستمایههایی همگانی، رایج و حتی کلیشهای بدل شدند. اما همین حضور مکرر در آثار ادبی و هنری بودکه قدرت و بار نمادین آنها را فزونی بخشید.

مضمون زنان فتتهجو (Les femme fatel) یکی از این نمادهای شیطانی، و مشهورترین

مصداق آن نیز شخصیت سالومه است (که البته در کنار او می توان از چهر مهای حقیقی و خیالی متعددی چون کلوپاترا یا سالامبو مخلوق فلوبر یاد کرد). بنابراین تعجبی ندارد که ما در اشعار هاینه و مالارمه و سوئینیرن و دانونزیو، در نقاشی های گوستاو مورو، و در رمانهای ثویسمان و وایلد، بارها و بارها با چهرهٔ سالومه – یا دمها نمونهٔ مشابه دیگر – روبه و می شویم. ردّ پای این مضمون تقریباً در همه جا، از موسیقی واگنر گرفته تا آثار فلوبر و داستایوفسکی، دیده می شود. در همهٔ موارد ما با ترکیب عجیبی از زیبایی، افسونگری، جاه طلبی و قساوت روبه رویسم که در عین جذابیت، بسیار نفرت انگیز است، زیرا زیبایی خیره کنندهٔ این زنان فینه جو حاصلی جز جنابت و ویرانگری در پی ندارد.

دومین مضمون مهم، معامله و پیوند با شیطان است که آدمی را به سوی تباهی می راند و او را به یک هیولا بدل می کند (رمیتگار شدن فاوست در شاهکار گوته، خود یکی از نشانه های بارز مخالفت گوته با رمانتیسم است). در واقع هیولاها از مضامین و چهرمهای رایج ادبیات رمانتیک هستند. علاقۀ رمانتیک ها به این مضمون تا به حدی بود که هیولاهای سنتی اروپ، نظیر خون آشامان و آدمهای گرگنما، برایشان کافی نبود، و از این رو دست به کار خلق هیولاهای جدید شدند. در تابستان مال ۱۹۱۶، شلی و خواهرش به همراه پولیدوری (Polidor) و چند تن دیگر برای مدتی در ویلای تفریحی لرد بایرون میهمان او بودند. بایرون قطعاتی از داستان های خوفناک گوتیک را برای ایشان خواند. در نتیجۀ این فعالیت ادبی همگی تعسیم گرفتند بر سر نگارش بهترین داستان ترسناک و خلق هیولاهای جدید به رقابت بپردازند. حاصل این رقابت برمانتیک، داستان *فرانگش*تین اثر مادام شلی و خوافر شام نوشتۀ پولیدوری بود. اگر به یاد آوریم که نگارش بهترین داستان ترسناک و خلق هیولاهای جدید به رقابت بپردازند. حاصل این رقابت برمانتیک، داستان فرانگشتین اثر مادام شلی و خوافر آسام نوشتۀ پولیدوری بود. اگر به یاد آوریم که بایرون در همان زمان به داشتن روابط نامشروع با خواهر ناتنی خویش اشتهار داشت، شاید بترانیم حال و هوای دشیطانی، این محفل رمانتیک را نژد خود مجسم کنیم؛ همان حال و هوایی بترانیم و آن را با عبارت دریایی از جنون و اقیانوسی از جنایت، توصیف میکنه دامان دان و هوای

در واقع نیز آلن پو تنها کسی بود که توانست به یاری طبع افلاطونی و علاقهاش به ریاضیات ناب که خود بازتاب عقلاتی و تمثیلی شدن جهان بود فرمولی برای بیان اساسی ترین مضمون شعر (رمانتیک) بیابد: مرگ یک زن جوان و زیبا. او اعتقاد داشت که همهٔ رازهای سر به مهر هستی در این مضمون نهفته است: عشق و مرگ، زیبایی و خوف، فناپذیری و جاودانگی. او مرگ یک زن زیبا را شایسته ترین موضوع برای خلاقیت شاعران (رمانتیک) میدانست و خود نیز این مضمون بنیانی و ازلی را در بسیاری از قصمها و اشعار خویش به کار گرفت. اگر مسئلهٔ جسد دوستی (نگاه، درخواهیم یافت که مضمون ازلی آلن پو بسی خوفناکتر و گناه آلوده تر از آن است که او می پنداشت. هر کجا از رابطهٔ عشق و جنون و جنایت سخن رود، دیر یا زود نام مارکی دوساد نیز مطرح می شود. جای شگفتی نیست که بسیاری از رمانتیک ها آثار او را سرچشمهٔ الهام خویش می دانستند و برخی از او به عنوان «مارکی مقدس» یاد می کردند، هرچند که برخورد طعن آمیز ساد با عصر روشنگری ماهیتی اساساً غیر رمانتیک داشت.

با توجه به نکات فوق، می توان گفت که کشف مجدد سویهٔ تاریک و اهریمنی روح بشری و عطف توجه به پیوند درونی مفاهیمی چون مرگ، زیبایی، گناه، عشق و جنون، یکی از مهم ترین و ماناترین دستاوردهای رمانتیسم و ادبیات رمانتیک بوده است. ولیکن شناخت رمانتیکها از کشف خود و آگاهی شان نسبت به وسعت و ماهیت حقیقی این قارهٔ جدید، چیزی بود در حد شناخت کریستوف کلمب از قارهٔ آمریکا. آنان نیز در جستجوی ثروت افسانهای سرزمین های دوردست دل به دریا زدند، ولی به رغم موفقیت خیره کننده شان، هرگز از نتایج واقعی ماجراجویی خویش خبردار نشدند. با این حال، حضور بارز، اگر چه تغییر شکل یافتهٔ مضامین روانتیک در عرصه های متفاوتی چون فلسفهٔ نیچه، روانشناسی اعماق (dopth psychology) و پذیرفت که حکم لوکاچ در مورد بی خبری و بی توجهی رمانتیک ها به مسئلهٔ شو آهریمنی، پذیرفت که حکم لوکاچ در مورد بی خبری و بی توجهی رمانتیک ها به مسئلهٔ شو آهریمنی، یه پیایه و اساس و فاقض حقایق است؟ ظاهراً همهٔ نکات فوق برخلاف رأی لوکاچ گواهی می دهند.

نگاهی دقیق تر به گنه موضوع، این تناقض ظاهری را رفع میکند. پیشتر گفتیم که علاقهٔ وسوامی رمانتیکها به جمع آوری تصاویر و مضامین خیال انگیز، از جمله نمادهای شیطانی، حد و مرزی نداشت. برای آنان فرقی نمی کرد که بازیجه های معنوی و ادبی خود را از کجا به دست می آورند، از افسانه های مشرق زمین و اساطیر یونان یا از رمانس های حماسی قرون وسطی و باورهای عوامانهٔ مسیحی. در برابر اشتیاق بازیگوشانهٔ آنان به تصاویر و نمادهای فرهنگی، هرگونه تفاوت ماهوی، حتی تمایز بنیانی میان خبر و شر و خدا و شیطان، رنگ می باخت. همین امر نیز روشن می سازد که چرا خداشناسی (الهیات) رمانتیک این چنین با شیطان شناسی آمیخته است. ولی این خصوصیت نگرش رمانتیک، نتیجهٔ مهم تری نیز در بر دارد: تعلق خاطر رمانتیکها به مضامین شیطانی بیشتر نوعی شیطنت کودکانه است تا درگیری عمیق و چدی با مسئلهٔ شر ریشهای. برای ما آدمیان قرن حاضر که تجاربی چون آشرویتس، هیروشیما، گولاک، و همچنین شماری از جنگهای محلی، منطقه ای و جهانی را پشت سر داریم، نمادها و مضامین شیطانی رمانتیکها بهراستی به یک سرگرمی کودکانه می ماند. ادبیات مابعد رمانتیک قرن بیستم چهرهٔ جدیدی از شیطان ترسیم کرده است – چهرهای سرد، جدی، موقر، عقلانی و بوروکراتیک. آشنایی نزدیک و مستمر ما با این چهرهٔ جدید، بهتر از هر سند و مدرکی، حقیقت نهفته در تحلیل لوکاچ را آشکار می سازد: شیطنت رمانتیکها خود بهترین دلیل بی خبری آنان از شیطان است.

## ۲

پس از اتمام میان پردهٔ رمانتیسم، برخورد سودایی و تمثیلی ادبیات عصر ژنسانس و باروک با مضمون شرّ شیطانی، بار دیگر احیا شد. شیطان در برخی از مقاطع مهم ادبیات مابعدِ رمانتیک حضور دارد و در واقع یکی از چهرههای آشنای ادبیات روزگار ماست. پس از غیبتی طولانی در عصر «روشنگری» - از اوایل قرن اهجدهم تا نیمهٔ قرن نوزدهم - این چهرهٔ مرموز دوباره بر صحنه ظاهر میشود؛ این بار نیز با شکل و شمایلی آشنا و سیمایی کمابیش مغموم. تو گویی پس از برباد رفتن رؤیاهای آفتابی عصر روشنگری، ناملایمات زمانه ما را بار دیگر با او همدم ساخته است؛ با همان چهره و نگاه سودایی و مرموز که برای هنر و ادبیات عصر رنسانس و باروک نیز سیمایی آشنا بود و حضور تمثیلیش در همهجا حس میشد: از نقاشیهای دورر و بروگل گرفته تا نمایشنامههای شکسپبر و مارلو. نخستین ظهور دراماتیک شیطان در ادبیات مابعد رمانتیک در فصل نهم کتاب بازدهم *برادران کارامازف* رخ میدهد. داستایوفسکی او را به عنوان خردهمالکی میانهسال وصف میکند که زمانی از شیک پوشان مرفه بوده است، اما اکنون به دطفیلی طبقات اعیان، و میهمانی همیشگی بدل شده است که او را بهخاطر دخوش محضر بودنش، دعوت میکنند، بی آنکه احترام چندانی برایش قائل شوند. مردی ربا مویی نسبتاً دراز و هنوز پرپشت و سیاه، با چند تار موی سفید، و ریشی کوتاه و زبر. پالتو کوتاه ملوانی مایل به قهومای و نسبتاً مندرسی بهتن داشت که پیدا بود خوش دوخت است، اما مد آن دست کم مال سه سال پیش بود... پیراهین و کراوات بیلندِ دستمالگردنمانندش به همیان صورتی بیود که شیکپوش،ها به تن میکنند؛ اما با وارسی دقیقتر، پیراهنش چندان تمیز نبود و کراواتش هـم نخنما شده بود... خلاصه تمام جلوههای آقامنشی در مقیاسی محدود حاضر بود...

ظاهر شدن شیطان در هیئت کارمند بازنشستهٔ ادارهای بی اهمیت، گویسای تسمیلی شدن

مضمون شرّ شیطانی است - زیرا اکنون این بارزترین نماد رمانتیسم نیز درخشش روحانی و هنری خود را از دست میدهد و همراه با دیگر مضامین و نمادهای رمانتیک رفشهرفته کِـدر میشود. اما این تمثیلی شدن مضامین ادبی و نمادهای رمانتیک، در تناظر با تغییری در واقعیت تاریخی است که جوهر حقیقی روزگار ما را بازگو میکند: تجزیه، تلاشی و انتزاعی شدن هر چه بیشتر جهان واقعی. جهانی که در آن شرارت و خباثت نیز پابه پای روابط اقتصادی و اجتماعی و مکانیسمهای قدرت، خصلتی انتزاعی می بابد و سرانجام در شکل مجموعهای از نهادهای مبهم و مرموز و شبکهای از روابط و حوادث پیش پا افتاده و مشئوم، تمام عرصههای زندگی را تسخیر میکند و آدمیان را در تار و پود تصادفانی گرفتار میسازدکه در عین مسخره بودن، سرنوشت ساز و مهلکند. همانطور که مارکس میگوید در پې گشت شبانهٔ آقای سرمایه و خانم پول، جهان واقعی نیز راز آمیخته و مسخ میشود. اشیاء جان میگیرند و آدمیان به شیء بـدل مـیشوند. تناقض دروني كالاكه براي مالكش نه يك شيء واقعي بلكه صرفاً نشانهاي از مقولة انستزاعس ارزش میادله است، اصل و قانون زندگی میشود. معنا و ارزش هیچ چیز دیگر در خودش نهفته نیست، بلکه به عکس، همه چیز فقط در ارتباط با چیزهای دیگر و در متن نظامی از مبادلات و ارجاعات پیچیده و مرموز معنا می یابد. اشیاء، نامها، مفاهیم و آدمیان همگی در آشوبی از تکثّر و پراکندگی سازمانیافته غرق میشوند، و بدینطریق «دست نامرشی» آدام اسمیت صحنه را برای اجرای «کمدی انسانی» بالزاک مهیّا میسازد. نمادهای رمانتیک نور و ظلمت صراحت و تمایز خود را از دست میدهند تا همه چیز در مِهی خاکستری گم شود، مِهی که بسیاهتشا به تغییرات جوی و خصوصیات اقلیمی، همانقدر بر لندنِ دیکنز مستولی است که بر پیترزبورگ داستايوفسکي يا پاريس بودلر. در اين مه خاکستري رنگ ملالانگيز که خيابانهاي تاريک شهر را پر کرده است همه چیز گنگ و مبهم مینماید: چهرمها، اسامی، نشبانهها. اکنون همهچیز نیازمند تغسیر است و در عینحال هیچ تفسیری مطلقاً قابل اعتماد نیست. مرجع هر نشانه و تغسیری، تفسیر و نشانهای دیگر است، و رد و بدل کردن نشانه ها نیز همچون مبادلهٔ کالاها هرگز پایان نمی پذیرد، بلکه صرفاً گسترده تر، پیچیده تر، مرموز تر و انتزاعی تر ۔ یہا در یک کلام تمثیلی تر می شود. از مبادلهٔ پول و کالا به مبادلهٔ قدرت، میل و نشانه، از اقتصاد به سیاست و نهایتاً به اقتصاد سیاسی سرمایه، قدرت، میل و نشانه.

پاریس عصر امپراطوری دوم، «پایتخت قرن نوزدهم»، جایی که هوسمان و امپراطور به یاری خیلی از دلالان و مقاطعه کاران سرگرم زیر و رو ساختن خانهها و محلات قدیمی اند تا این شهر قرون وسطایی را به یک متروپل واقعی بدل کنند و نخستین نمایشگاه جهانی را در آن بىرپا سازند. میادین و بلوارهای آراسته با پیادمروهای عریض و ویترینهای جذاب: فضای جدیدی برای برخورد پول و کالا، خریدار و فروشنده، دیدن و دیده شدن ـ محلی برای تردد جمعیت شهری، این سیلاب وصفناپذیر که در متن آن همه چیز، از چهرهٔ زیبای این یک تا پالتوی خوش دوخت آن دیگری و گامهای چابک سومی، همگی به نشانههایی تفسیر پذیر بدل میشوند: نشانههای ثروت، قدرت، طبقه، سن، جنسیت، ملیت، شغل، رتبه، مرام و مسلک. بودلر، این وشاعر غنایی عصر سرمایه داریه، که به پرسهزدن در خیابانهای پاریس علاقهٔ فراوان داشت، خود از نزدیک شاهد این دگرگونی بود:

> پاریس دگرگون میشود! ولی در ماخولیایِ من هیچ چیز تغییر نمیکند! ساختمانهای نو، داربستها، بلوکها، حومههای قدیمی، همه چیز برایم به تمثیل بدل میشود.

علاقهمندی و کشش بودلر (و همچنین آلنپو) به شیطان، ادامه و تکرار نمادپردازی های رمانتیک نبود؛ معنای حقیقی این کشش فقط هنگامی روشن می شود که آن را در کنار و در تناظر با نکات دیگری همچون طبع سودایی (ماخولیا) بودلر و صنعت تمثیل سازی شعری او، مورد بررسی قرار دهیم. در قطعهٔ فوق که به مجموعهٔ گلهای بدی (با گلهای شرّ) تعلق دارد، اندوه سودایی (ماخولیا)، تمثیل و شرّ شیطانی همبستهٔ یکدیگرند. اما رشته ها و حلقه هایی که آنها را به هم متصل میکنند کدامند؟

دنبال کردن رد پای شیطان در قلمرو ادبیات مدرن، کاری دشوار و طولانی است که انجامش مستلزم نگارش یک کتاب است. روشن ساختن رابطهٔ شیطان و مضامین شیطانی با صنایع ادبی -به ویژه تمثیل و کنایه (irony) – یکی از اهداف نظری چنین کتابی است که فصلی از آن، بی تردید، باید به بررسی آثار توماس مان اختصاص یابد – به ویژه ژمان دکتر فاستوس که در آن شیطان بار دیگر در هیئت مردی از طبقهٔ متوسط شخصاً یا به صحنه میگذارد. سرشت طنزآمیز و کنایی آثار توماس مان، که آدورنو او را همورخ اعظم تاریخ تباهی و زواله می نامد، یا مضمون مورد علاقهٔ او، یعنی تناظرها و روابط درونی مابین عشق، مرگ و مرض، پیوندی نزدیک دارد.

اما چهرهٔ اصلی و مرکزی کتاب فرضی ماه کسی نخواهد بود مگر فرانتس کافکا که عنوان دبزرگترین تمثیلپرداز عصر جدیده فقط شایستهٔ اوست. در آثار او عقلاتیشدن و تمثیلیشدن جهان و زبان به نهایت دمنطقیه خود میرسد. هر یک از داستانها و رمانهای او همانند دنبالهای از معادلات و فرمول های ریاضی است که مقدمات و تنایج آن گم شده است، و از این رو، در نهایت روشنی، تمایز و دقت، به معنای واقعی کلمه دبی سرو ته است. اکنون زندگی و روابط اجتماعی به تمامی عقلانی و منظم و مرتب می شود، و همین امر نیز آنها را مرموز تر و معمایی تر و بی نهایت تفسیر پذیر می سازد. روشنی و تمایز موردنظر دکارت به تناقض و تاریکی و ابهام منجر می شود، تا آنجا که حتی علم فیز یک نیز داصل عدم قطعیت، راگردن می نهد و صرفاً از احتمالات سخن می گوید. اما عواملی که در تعیین احتمال دخیلند چنان زیاد و پیچیده اند که تعمیمگیری ناممکن می شود. والتر بنیامین برای «توضیح» این مسئله عبارتی از ادیستگنون، فیز یکدان مشهور انگلیسی، را نقل می کند: ومن به قصد ورود به اتاق، جلوی در ایستاده ام. این مربع است، مقابله کنم. آنگاه باید بکوشم بر کف اتاق گام نهم که با سوعت سی کیلوگرم بر سانتی متر به دور خور شید می چرخد... به راستی که عبور شتر از سوراخ سوزن، راحت تر از گذر یک به دور خور شید می چرخد... به راستی که عبور شتر از سوراخ سوزن، راحت تر از گذر یک به ویزیکدان از آستانه در است. <sup>ع</sup> براساس مین منطق و برهان است که قهرمانان کافکا عمر خود را به مقدم دور شید می خرخد... به داستی که عبور شتر از سوراخ سوزن، راحت تر از گذر یک مربع است، مقابله کنم. آنگاه باید بکوشم بر کف اتاق گام نهم که با سوعت سی کیلومتر در ثانیه به زیکدان از آستانه در است. <sup>ع</sup> براساس همین منطق و برهان است که قهرمانان کافکا عمر خود را و توزی در آن دان کام به مین می می می می نیمان می دری از دروازه ای که مختص آنان است عبور کنند – آن هم به میب هشدارها، شایعات، شنید،ها، نیروها و نهاده ایی که درک

ساختار صوری و محتوایی آثار کافکا نیز در همین تلفیق دیالکتیکی صراحت و روشنی با تناقض و ابهام ریشه دارد. توصیف دقیق، عینی و حتی وسواسی او از انبوه جزئیات واقعیت تجربی، فضایی مرموز و معماگونه به وجود می آورد که آکنده از نوعی خوف اسطوره ای است \_زیرا اکنون تک تک حوادث و تصادفات جزئی زندگی روزمره آبستن فاجعهٔ تقدیر و تمثیلی از قدرت خدشه ناپذیر دقانونه است. هنگامی که ضرورت تقدیر در شکل شبکه ای از وقایع، اشیاء و امور حادث تحقق می بابد، همه چیز هویتی تمثیلی می بابد و زندگی به معمایی مرموز بدل می شود. این امر که بنیامین آن را دترازدی تقدیره (tragedy of fate) می نامد، و هملت را باید نمونهٔ اعلای آن دانست، عامل اصلی شباهت آثار کافکا با ادبیات و نمایش باروک است. در نمونهٔ اعلای آن دانست، عامل اصلی شباهت آثار کافکا با ادبیات و نمایش باروک است. در می شود. این امر که بنیامین آن را دترازدی تقدیره (tragedy of fate) می نامد، و هملت را باید می شود این امر که بنیامین آن دا دسمای شباهت آثار کافکا با ادبیات و نمایش باروک است. در نمونهٔ اعلای آن دانست، عامل اصلی شباهت آثار کافکا با ادبیات و نمایش باروک است. در معترای اخلاقی از داندت، عامل اصلی شباهت آثار کافکا با دبیات و نمایش باره دان، هنوز می نامهٔ شکسپیر، عم خود معما و هم جستجوی تردید آمیز آدمی (هملت) برای حل آن، هنوز معترای اخلاقی از دارد، حال آنکه در کافکا محتوا و شکل ظهور معما هر دو پراکنده و نامعین است و در دپایان، نیز هیچ چیز «حله نمی شود. اکنون هر واقعهٔ ساده و پیش پا افتادهای می تواند می آغاز فاجعه باشد، و از این رو توسل به ترفندهای سنتی نمایش باروک و دتوازدی تقدیره، نظیر جابجایی جامها، تعویض نامه، یا سرفهٔ بیموقع پیرمرد پشت پرده دیگر چندان ضروری نیست. ددست نامرثی، تقدیر اینک به میانجی قوانین بازار و منطق مبادله عمل میکند؛ و بههمین دلیل فرصت چندانی برای دتکگویی، یا تعمق در دبازیهای تقدیر، باقی نمیماند: دمحکومت میکنند، حتی بیآنکه بگویند جرمت چیست.»

در جهان و زبان آثار کافکا، پیوند صراحت و روشنی با تاریکی و ابهام چنان تنگ و نزدیک است که همه چیز از فرط وضوح مخفی است ــ درست به مانند «نامهٔ ربودهشدهٔ» آلن پسو (در داستانی به همین نام) که سارقش آن را بدون هیچگونه پنهانکاری روی میز کار خویش گذارده بود و با همين توفند زيركانه همهٔ مأموران پليس را عاجز كرده بود، تا أنكه سرانجام ذهن تحليلگر موسيو دويّن معما را حل كرد و نامه به صاحب اصليش مسترد شد. اما در آثار كافكا مشكل اصلی در مورد نامهها و پیامها دو چیز است: فاصله و فراموشی. اینها در واقع اصول پیشینی جهان تمثیلی شدهٔ این آثارند. همان فاصلهای که دیوار سرحدّی را از مناطق داخلی چین (ددیوار بزرگ چینه) و خوابگاه امپراطور را از کلبهٔ رعیت (دپیام امپراتوری،) جددا میکند، و همان فراموشی که گراکوس شکارچی و بسیاری دیگر از قهرمانان کافکا بدان دچارند. فراموشی خود معرف تمثیلی شدن زمان و تبدیل آن به یک فاصله است. انفصال، فاصله و زمانمندی، همگی آثار و عواقب تمثيلند: فاصله ميان ايده ثال و واقعيت، كلمات و اشياء، فاصلة ناشي از مبادلة كالاها و نشانهها، فاصلة ميان تفاسير ناتمام پايانناپذير. تمثيل در واقع خود همين فاصله است، نه بازتاب یا بیان آن. داستان های کافکا نیز خود نوعی عقلانی کردن جهانند و نه فقط بازتاب ادبی این فرآیند. همهٔ تناقضات، معماها و ابهامات برخاسته از عقلاتی کردن جهان، بدون پردهپوشی و توجیه، تکرار می شود. و به همین دلیل است که همه چیز از فرط وضوح، مخفی و از فرط صراحت، مرموز است. در این آثار شیطان زودتر از همه چیز به تمثیل بدل می شود و حضورش تنها از طریق رد پا و آثارش محسوس میگردد. اکنون همه چیز در فاصلهای از خود به سر می برد و به قول بودلر بالاترین آرزوی ما نیز آن است که بهجایی رویم غیر از آنجا که هستیم، وفرقی نمیکند کجا، هر جایی خارج از جهان..

این خود یکی از طنزهای تاریخ است که، به رغم حضور همهٔ آشار و نشانههای شیطان (تمثیل، معما، تباهی، ویبرانی و...)، داستانهای کافکا به عنوان نمونههای بارز نوعی اگزیستانسیالیسم دینی (بهسبک کییر کگور) تعییر شدهاند و «قصر» و «دادگاو» او را «نمادهای الوهیت» تلقی کردهاند. البته شاید هم رواج این تفسیر کار خود شیطان باشد، زیرا \_ باز هم به نقل از اشعار منثور بودلر \_ ایلیس فقط یکبار در قدرت خویش شک کرد، آن هم هنگامی بود که

واعظی تیزهوش از فراز منبر اظهار داشت: دیرادران عزیزم، هر زمان که لاف و گزاف دیگران دربار، پیشرفتهای روشنگری را میشنوید، هرگز فراموش نکنید که ظریفترین حیلهٔ شیطان متقاعد ساختن شما به عدم وجود خود است.، درهرحال، اگر قرار باشد مرام و مسلکی را بـه کافکا نسبت دهیم، گنوستیسیسم یا غنوصیگری بی شک مناسب ترین عنوان است، زیرا دقصر، و ودادگاه کافکا واجد همهٔ نشانههایی است که گنوسیان به نیروی اهریمنی حاکم بر این جهان نسبت ميدهند. آخرين ثمرة اين طنز تاريخي، كه با ماكسبرود آغاز شد، تفسير آقاي فردريك جپمسون، مارکسیست پُستمدرنیست، است که کافکا را نویسند.ای اسرورانگیز و چاپلینگونه، ميداند كه با قلم دلكش خود تنوع و تكثر امپراطوري زيبا و كهنسال اطريش را تبرسيم كبرده است. هنگامی که آقای جیمسون معماری ساختمان دادگاه در رمان محاکمه را با عبارت اشکوه فرسود، باروک، توصيف ميکند و آن را نقطة مقابل توصيف کافکا از معماري خشک و يکدست پراک مدرن میانگارد، به ناگهان پی میبریم که در روزگار ما حتی شیطان نیز در برابر جادوی سرورآمیز هالیوود تسلیم و بیدفاع است (مبنای نظرات آقای جیمسون بیشتر روایت سینمایی اورسون ولز از محاکمه است تا خود این اثر)<sup>ه</sup>. وجود اینگونه تفاسیر، نشانگر اختلاف نظر در مقولات بنیانی است. و از آنجاکه گشت وگذار در جهان ادبیات تمثیلی عملاً پایان ناپذیر است و جستجوی ما برای شیطان نیز نهایتاً باید در جایی پایان پذیرد، پس بهتر است از قلمرو ادبیات که همهٔ تفاسیر در آن گم میشوند و رنگ میبازند دست شسته به سراغ الهیات و نقد ادبی رویم، تا شايد از اين طريق رابطة شيطان، ماخوليا و تمثيل را روشن سازيم.

#### ۳

شاید بهتر آن باشد که نخست این پرسش کلی را مطرح سازیم که اصولاً چه رابطهای میان شیطان و زبان و بیانِ مجازی وجود دارد. ظاهراً تشخیص وجود نوعی رابطه میان شیطان و صنایع بدیعی نیازی به بینشهای ژرف کلامی ندارد. مجاز قطب مخالف حقیقت و بیان مجازی قطب مخالف بیان حقیقی (یا تحت اللفظی) است. صرف کاربرد واژهٔ مجاز برای توصیف صنایع بیانی، اعم از استعاره و کنایه و مجاز مرسل و غیره، به ما این اجازه را می دهد که پای شیطان را به میان کشیم، زیراکیست که از دروغگویی و فریبکاری ابلیس بی خبر باشد. این حقیقتی آشنا و شناخته شده است که کاربرد مجازی زبان همواره با درجه ای از بازیگوشی و شیطنت همراه است و خود به واقع نوعی وفریبکاری و دگرگون جلوه دادن واقعیت است. بسیاری بر همین اساس، شعر را به دلیل بیان مجازیش محکوم کرده ند و آن را سبب دوری آدمیان از حقیقت و گمراهی ایشان دانسته ند. در زمانهٔ ما نیز نشانه شناس و زبان شناس سر شناسی چون اُمبر تو اِکو، رابطهٔ شیطان و زبان را موضوع یکی از مقالات خواندنی خویش قرار داده و به شیوه ای بدیع و ایتکاری جابجایی و تکثر نشانه های زبانی را با حکایت آدم و حوّا و رانده شدن آنان از بهشت مرتبط ساخته است.

درک دقیق تر این رابطه مستلزم توجه به بینش های کلامی در مورد ماهیت شرّ است. همهٔ صنایع بدیعی و مجازی متمضن دوگانگی اند و به چیزی غیر از خود اشاره میکنند. ولی نکتهٔ اصلی، ظرافت و ایهام و ایجاز نهفته در این اشاره است. همین خصایص است که بیان مجازی را یا شرّ شیطانی مرتبط می سازد. همهٔ ما می دانیم که صعود به قله کاری سخت و طولانی است، در حالی که یک لغزش ناگهانی برای سقوط کافی است؛ تصفیهٔ آب دشوار است، اما برای نجس و آلوده کردنش، انداختن قطره ای کافی است؛ یک زخم کوچک می تواند نخستین گام به سوی بیماری و مرگ باشد (در ژمان توماس مان، شیطان از دعوامل کوچک، خود یعنی میکروب ها و ویروس ها یاد میکند) و یک نگاه، لمس یا اشارهٔ گذرا می تواند شمرات عمری از زهد و پرهیزگاری را بر باد دهد. به عبارت بهتر، نیکی مستلزم پشتکار و نظم و دقت همه جانبه است، حال آنکه برای درغلتیدن به شرّ غالباً یک اشاره یا تلنگر ظریف کافی است. و این خود ناشی از ماهیت عدمی شرّ است که بسیاری از متکلمان بدان اشاره کردهاند. وسهل و ساده بودن ماهیت عدمی شرّ است که بسیاری از متکلمان بدان اشاره کردهاند. و بیان (مجازی) پیوند مرده، زیراکلمات، به یک معنا، همواره در مرز هستی و نیستی جای دارند.

آن دسته از صنایع بدیعی و شیودهای بیان مجازی که خود موجد تکرار و فاصله (زمانی) هستند، به ریژه کنایه و تمثیل، با شیطان، ماخولیا و هبوط رابطهٔ نزدیکتری دارند. شاید برجسته ساختن خصوصیات این دسته از صنایع ادبی، به یاری مقایسهٔ تمثیل و نماد، مقدمهٔ مناسبی برای پرداختن به مسئلهٔ شیطان و ادبیات تمثیلی باشد. نماد حاکی از حضور، نزدیکی، وصل، کامیابی، غنا، یکدستی و وحدت است، حال آنکه تمثیل مبیّن غیبت، فاصله، فراق، فراموشی، تفاوت، تفرقه و تکرار است. ومعنا و مصداق، نماد به تمامی و به گونهای وعرفانی، در خود آن حضور دارد؛ از اینرو نماد، به رغم پیچیدگی، بری از دوگانگی و تناقض است و به چیزی جز خود اشاره نمیکند. ولی تمثیل فاقد هرگونه خودبسندگی و انباشته از تناقض و ابهام و گسست است. همین خصایعی نیز به دست دادن تعریفی از تمثیل را ناممکن می سازد. برای درک روشن تر معنا یا معانی تعثیل باید به سراغ بزرگ ترین ناقد ادبی قرن بیستم و کاشف و مفسر اعظم ادبیات تمثیلی رویم: والتر بنیامین. بنیامین به واقع چهرهای استثنایی بود که در زندگی و آثار خود روندهای متفاوت و مخالفی چون روشنگری و عرفان، ماتریالیسم و الهیات، و مارکسیسم و هاسیدیسم را در هم آمیخت. تحقیق کمنظیر او در باب ادبیات و نمایش باروک معرف نخستین برخورد آگاهانه نقد ادبی با ادبیات تمثیلی بود که هنوز هم از بسیاری لحاظ بی رقیب مانده است. در این تحقیق بنیامین کوشید به عوض اراثهٔ تعریفی نظری از تمثیل، ساختار درونی آن را با ساختن منظومه ای از ایده ها، مضامین، تناظرات، تشابهات و مشال ها آشکار سازد.

گتورگ لوکاچ در انتقاد از نگرش کلی بنیامین به این نکتهٔ مهم اشاره میکند که تمثیل به لحاظ تاریخی دو سرچشمه داشته و در دو بستر اصلی تحول یافته است: دین و عرف. <sup>۲</sup> بنابراین، قصص و حکایات کتاب مقدس و همچنین آثاری چون سلوک زائر یا کمدی الهی ماهیتی تمثیلی دارند و بر همین اساس نیز تفسیر و تأویل می شوند، زیرا در این آثار حقایق دینی و الهی باید به ناچار به میانجی زبان تجوبهٔ بشری بیان شوند. اما از سوی دیگر، برخی از ابعاد این تجربه نیز، به دلایل مختلف، غالباً از طریق تمثیل های عرفی و قراردادی بیان می شوند که آثاری چون سرچشمه های تاریخی تمثیل، در ورای نیات انتقادی او، حائزاه میت بسیار است، زیرا اولاً ترکیب این دو جنبهٔ دینی و عرفی بود که زمینهٔ تاریخی ظهور ادبیات تمثیلی مدرن (کافکا) را فراهم آورد، و در ثانی این دوگانگی به خوبی با دو جهت اصلی تفکر بنیامین – یعنی ادبیات و تاریخ یا هرمنو تیک این و ماتریالیسم تاریخی حوبی با دو جهت اصلی تفکر بنیامین – یعنی ادبیات و تاریخ یا هرمنو تیک این و ماتریالیسم تاریخی – سازگار است.

ظهور و تثبیت مذهب پروتستان، وحدت اروپای مسیحی را در هم شکست؛ همراه با این وحدت، نظام نشانه ها و سلسله مراتب تأویل نیز فروپاشید. تفسیر واحد کلیسای کاتولیک از کتاب مقدس جای خود را به انبوهی از تفاسیر شخصی بخشید. تقریباً در سراسر اروپا دین و عبادت با زندگی روزمره و خصوصی در هم آمیخت. مفاهیم و مناسک دینی ماهیتی عرفی و قراردادی یافت و عرف اقتصادی و اجتماعی جوامع نیز هویت و صبغهای دینی پیداکرد. حاصل همه این فعل و انفعالات، همان طور که وبر گفت، افسون زدایی از جهان و دنیری شدن زندگی بود. اما نکتهٔ مهم آن است که فرایند عقلانی شدن و پیدایش دروح سرمایه داری خود نتیجهٔ تشدید آگاهی و تفکر دینی بود. به عبارت دیگر، عقلانی و دنیوی شدن جهان را نمی توان به منزلهٔ گسست ناگهانی (روشنگری) یا رهایی تدریجی از قبود زندگی و تفکر دینی تفسیر کرد. بلکه به عکس محتوای تاریخی این فرایند اساساً چیزی نبود مگر تشدید و او جگیری زندگی و تفکر دینی و سیطرهٔ کم و بیش کامل داخلاق پروتستانه بر تمامی ابعاد زندگی خصوصی و عمومی. اما این تشدید و او جگیری از همان آغاز با تناقض، ابهام، پراکندگی، ستیز و نهایتاً تباهی و انحطاط همواه بود. گستوش مذهب پروتستان که خود زمینه را برای ه تصویر واژگونه خویش، یعنی الهیات منفی ومرگ خداه و افسونزدایی از جهان فراهم آورد، فرایندی متناقض و معماگونه بود که به تجربهٔ تاریخی رنگ و بویی سودایی و ملال انگیز بخشید سالالی که آثارش حتی در نوشته های وبر نیز دیده می شود. زمینه و محتوای تاریخی ادبیات تمثیلی، از نمایش باروک (که بودلو، داستایوسکی و کافکا، چیزی نبود و ماهیتی اساساً سیاسی داشت) تا آثار آلن پو، گوستیسیسم) که ذاتاً متناقض و مبهم می نمود و از این رو ضرورتاً به منزلهٔ فرایند تمثیلی شدن مهان تجربه و بیان می شد. همهٔ کسانی که به تمثیل روی آوردند ـ از هولدرلین گرفته تا بنیامین سرچهان مدرن از خداوند، انحطاط دینی و سقوط به دوزخ که خود به صورتی منفی (یا سلبی) میزند دور شدن از خداوند، انحطاط دینی و سقوط به دوزخ که خود به صورتی منفی (یا سلبی) مزایند دور شدن از خداوند، انحطاط دینی و سقوط به دوزخ که خود به صورتی منفی (یا سلبی) ماهیت و معنایی دینی داشت و به همین دلیل نیز فقط می توانست در شکل تن سیردن به برمانی دور نیان می داشت و به همین دلیل نیز فقط می توانست در شکل تن سیردن به بی معنایی و هوط (نیهیلیسم)، افسونزدایی و عقلانی شدن جهان تجربه و بیان شی دین می میزدن به بی معنایی و هسوط (نیهیلیسم)، افسونزدایی و عقلانی دین جهان تجربه و بیان شود.

به همین دلیل است که در نگرش بنیامین نیز نقد تاریخی سرمایهداری، تجدد و عقلانیت با تفسیر ادبیات تمثیلی و تأویل کلامی گره میخورد، و از اینروست که مضامینی چون شر شیطانی (یا همان الهیات باژگون)، تمثیل و اندو، سودایی، و همچنین نسبت میان آنها، به اجزای ضروری نقد تاریخی ـ فرهنگی تجدد و بیان فلسفی حقیقت ذاتی آن بدل می شود. تسثیل و ادبیات تمثیلی موضوع اصلی کلیات (Oeuvre) بنامین است: از تحقیق اولیه او در باب ادبیات و نمایش باروک و مقالات و اشارات متعددش به کافکا گرفته تا طرح گسترده او در مورد بودلر و پاریس قرن نوزدهم (Arcade's projec) و «تزهایی در بارهٔ فلسفهٔ تاریخ» (جایی که بنیامین برای بیان نظراتش خود به تمثیل متوسل می شود). در بررسی ادبیات باروک، بنیامین مجموعهای از بیان نظراتش خود به تمثیل متوسل می شود). در بررسی ادبیات باروک، بنیامین مجموعهای از مشامین یا ایده ها را کنار هم میچیند تا به کمک آن ها منظومهای بسازد که خود همان شکل یا مشامین یا ایده ها را کنار هم میچیند تا به کمک آن ها منظومهای بسازد که خود همان شکل یا به راستی خیره کننده است. به همین دلیل، هرگونه اشارهای به آنها، خارج از این منظومه، به راستی خیره کننده است. به همین دلیل، هرگونه اشاره ای به آنها، خارج از این منظومه، مورورتاً با نقصانی در درخشش حقیقی آنها همراه است. تا آنجاکه به مضامین سه گانهٔ موردنظر من ورورتاً با نقصانی در درخشش حقیقی آنها همراه است. تا آنجاکه به مضامین سه گانهٔ موردنظر مارورتاً با نقصانی در درخشش حقیقی آنها همراه است. تا آنجاکه به مضامین سه گانهٔ موردنظر

مفهوم پردازی بسنده کنیم. به اعتقاد بنیامین، زیر نگاه سودایی شیطان همه چیز به تمثیل بدل میشود. عقلاتی و تمثیلیشدن جهان معنای حقیقی خود را در شکل هبوط آذمی، زبان و اشیاء آشکار می سازد. اما بدون اشار ای هرچند موجز به نسبت ها و نشانه ها، معنای واقعی این عبارت ناروشن باقی میماند. پس بهتر آن است که ما نیز به پیروی از بنیامین به یک نقاشی مشبهور سبک رنسانس آلمانی متوسّل شویم \_ (روش فلسفی خود بنیامین نیز که بر ایجاد وتصاویر ديالكتيكي، يا به قول خودش دديالكتيك ساكن و بي جان، متكى است، تا حدودي از هنر نقاشي الهام می گیرد). نقاشی ماخولیا (Melancholia) اثر آلبرشت دورر، خود مجموعهای است از نشانههای تمثیلی که بهواسطهٔ شماری از نسبتها، تناظرها و تقابلها، ایده یا مثال ماخولیا را در دیالکتیکی ساکن تجسم بخشیده است و از اینرو می توان آن را یک «تمثیل بصری» یا نوعی وتاریخ بیجان، دانست. بنیامین در تفسیر این اثر میگوید: انظریهٔ ماخولیا بهگرد شماری از نشانههای (emblems) باستانی متبلور شد، و البته این نبوغ تفسیری بینظیر عصر رنسانس بود که برای نخستین بار از خلال آنها [نشانهها] دیالکتیک نیرومند اعتقادات اصولی (dogmas) را مشاهده و قرائت کرد.ه^ اما این نشانه ها بهراستی چه بودند؟ نخستین آن ها به ستارهبینی و نجوم، طالعبینی و طب سنتی مربوط میشود. از دیرباز چنین تصور میشد که میان سینارهٔ زخیل و طبعسودايي رابطهاي وجود دارد، هر چند كه تأكيد پاراسلوس بر جنبة صرفاً طبي ماخوليا حاكي از رقابت میان این علوم سنتی است (در واقع تقابل ها و قیاس ها و تناظر های مابین نظریهٔ طبایع یا مزاجهای اربعه، ستارهبینی و مدار سیارات، و علم کیمیا و خواص فلزات هفتگانه، خود نمونهٔ گویایی از ساختار تمثیل است.) سیارهٔ زحل به لاتینی ساتورن و به یونانی کرونوس نامیده میشود که به معنای زمان است. کرونوس خدای اعظم عصر طلایی بلود کنه فلرزندان خویش را می بلعید \_کنایه از خلاقیت و ویرانگری زمان \_ اما سرانجام توسط پسرش ژوپیتر سرنگون و اخته شد. بنابراین کرونوس یا ساتورن اساساً ماهیتی دوگانه دارد. به گفتهٔ دو اتن از مفسران برجستهٔ اثر دورر: «ساتورن نیز، همچون ماخولیا، روحی متناقض است که جان آدمی را از یک سو با سستی و بطالت و ملال، و از سوی دیگر با قدرت تفکر و تعمق قرین می سازد... آنان که تحت تأثیر ساتورن میباشند... همواره با خطر سقوط به افسردگی یا جذبهٔ جنونآمیز روبرو بند. ۲ به اعتقاد بنیامین تاریخ مضمون ماخولیا از درون دیالکتیک همین دوگانگی بسط می باید. در عصر رئسانس این دوگآنگی به شکلی ریشهای تر مورد تفسیر مجدد قرار میگیرد. اکنون ماخولیا و اندوهسودایی هم معرف نبوغی کنجکاو است که میخواهد به اسرار نهانی طبیعت واقف شود، و هم نوعی بیماری شیطانی است که به عوض وحدت عرفانی آدمی با

کائنات، بر زمانمندی و فناپذیری او تأکید میگذارد. زندگی و زمان به حرکتی تدریجی بهسوی مرگ بدل میشود و کرونوس جای خود را به ملکالموت می خشد.

در قسمت فوقائی نقاشی دورر کتیبه ای قرار دارد منقوش به مربعی جادویی که نشانهٔ فلکی سیارهٔ مشتری یا ژوپیتر است. در این کتیبه آمده است که: هماخولیا اگر به واسطهٔ تقارن مشتری و زحل در برج میزان تعدیل و مهار شود، بسی مشمر شرتر خواهد بود، آنچندان که ماخولیای اگوستوس (قیصر روم) نیز ظاهراً چنین بوده است. این کتیبه در واقع نشانه ای لفظی یا مکتوب است که خودبسندگی نشانه های بصری و جادوی تصویر را در هم می شکند و با شکستن و گشودن ساختار بصری اثر، که بر حضور بی واسطهٔ تعاویر و نمادها استوار است، بُعدی اخلاقی و پند آموز بدان می بخشد. این بُعد اخلاقی \_ انتقادی که از مشخصات تعثیل است، نقطهٔ مقابل زوال فرهنگ مکتوب و غلبهٔ فرهنگ تصویری در روزگار ماست سروزگاری که در آن هرگونه آفرینش فرهنگی – صرفنظر از استئناهایی چون تئاتر حماسی - آموزشی برشت <sup>۱</sup> – تابع منطق تصویر و جادوی ایدتولوژیک آن گشته است.<sup>۱۱</sup>

شمار نشانه های تمثیلی اثر دورر بیش از اینهاست. به قول بنیامین «جزئیات حاشیه ای، نظیر تمایل درونی طبایع سودایی به سفرهای دور و دراز، از هر گوشه سرک میکشد؛ افق گستردهٔ دریا در پس زمینهٔ ماخولیای دور نیز نتیجهٔ همین امر است. <sup>۱۹</sup> سفرهای دور و دراز یادآور فاصلهٔ زمانی و مکانی است. بودلر در بسیاری از اشعارش از اشتیاق خود به تماشای منظرهٔ اسکله و بندر مىخن گفته است. اما او صرفاً خواستار تماشای جنب و جوش بندر بود و اعتقاد داشت که مسافران حقیقی آنانی هستند که در ساحل میمانند و به خیال سفر فرو می روند. سستی و تنبلی طبایع سودایی و تمایل آنان به تماشا و تعمق و خیالپردازی با ماجراجویی و مسفر سازگار نیست. در داستانهای تمثیلی آن بو کافکا نیز حادثه و ماجراجویی جای خود را به خاطره و معما، و تلاش ذهنیت عقلانی برای دیادآوری، و «تفسیر» و «تحلیل» می بخشد.

آخرین نشانه ای که بنیامین بدان اشاره میکند سگ نیمخفته ای است که در قسمت تحتانی اثر دورر ترسیم شده است. سگ یکی از نشانه های کهن ماخولیاست که صویهٔ تاریک و جنون آمیز مزاج صودایی را بیان میکند، هرچند که سرسختی و زیرکی و سماجت این جانور در ردیابی و شکار نیز مبیّن تعمق و تحقیق و تفکر فرد سودایی است. رابطهٔ سگ با شیطان که بنیامین بدان اشاره نمیکند، هنگامی آشکار می شود که صحنهٔ اول قاوست گوته را به یاد آوریم. در این صحنه یکی از شیاطین در هیئت سگی سیاه و کوچک با فاوست همراه می شود \_ ظاهراً اعتقاد به پیوند سگ و شیطان یکی از باورهای عوامانهٔ قرون وسطی بوده است.

منظومة بنيامين يادآور ومنظومة، مالارمه در شعر مشهور فيرتاب تاس، است: ومنظومهاي سرد از فراموشی و بطالت. نظم ابدی ستارگان این منظومه ظاهراً نقطهٔ مقابل وضعیت قهرمان شعر مالارمه است که در دریایی متلاطم دست و پا میزند، در اقلمرو امواج، آنجا که واقعیت به تمامي مضمحل مي شود.» هملت، اين وشهزادة شوربخت صخرههاه نيز در برابر درياي مؤاج و به زیر گنبد دوار آسمان می ایستد تا در باب معمای زندگی و جهان تعمق کند. نوبت دست آخر بازی فرا رسیده است،باید برای وآخرین باره تاسها را ریخت: بودن یا نبودن. اما نتیجهٔ این قمار در گرو بخت و تصادف و عدد و احتمال است. زیرا به قول مالارمه ابدیت نیز چیزی نیست مگر تصادف و عدد و احتمال؛ احتمال، اين تنها نتيجة طنزآميز إعمال نظم يقيني رياضيات بر جهان. به همین دلیل، سرنوشت هملت نیز توسط حضور با غیبت اشیاء و آدمیان و نشبانهها تبعیین می شود. اکنون جهان دیگر فاقد هرگونه مرکزی است؛ همه چیز، حقایق، اشیاء، معانی و کلمات، پراکند. و ددر دورترین فاصله هاست.» در برابر پراکندگی و آشوب جهان، ذهن چیزی نیست مگر نظار، گری منفعل و سودایی که میکوشد به یاری تفاسیر و کلمات بر فاصلهٔ خود از واقعیت غلبه کند. از نظر ریلکه، در این وجهان تفسیرشده، کلمات و عادات برای ادامهٔ وجود ما کافیند. ما در اينجابيم تا بگوييم درخت، ميز، خانه... اما از ديد بنيامين كلمات خود موجد فاصلهاند. زماني بود که زبان یکدست و شفاف بود و کلمات با مصادیق و معانی خود یکی بودند ـ پیش از سقوط برج بابل، يا حتى پيش از رانده شدن آدم از بهشت. اكنون زبان نيز چون آدمي و طبيعت هبوط کرده است؛ ولی چه کسی بیشتر و بهتر از شیطان، این فرشتهٔ مغضوب، با تجربهٔ هبوط آشناست. سقوط او از عرش ملکوت، سقوطی به درون دوزخ نبود، دوزخ خود همین سقوط بود. سقوطی به دور از همهٔ کواکب، به پس، به پهلو، به پیش، به هر سو، به درون سکوت هراستاک فضای لایتناهی. فاصله و فراموشی قوانین این سقوط، ماخولیا و سودا روح و حس آن، و تمثیل شکل تجلی و بیان آن است. اگر در تجربهٔ هبوط تعمق کنیم، قرابت شیطان و ماخولیا و تمثیل دیگر چندان غریب و ناآشنا نخواهد بود.

آنچه در روایت ما از نظریهٔ بنیامین از قلم افتاده یا کمرنگ شده است، سویهٔ تاریخی -انتقادی آرای اوست. مدت ها پیش از آنکه دریدا، دومن، هارتمن و دیگر پیشگامان مکتب واسازی (Deconstruction) در آثار رمانتیک هایی چون روسو و وردزورث به جستجوی رگه های تمثیلی بپردازند و این رگه ها را به عنوان دصدای حقیقی، رمانتیسم معرفی کنند<sup>۳۱</sup>، بنیامین یا تیزبینی خاص خود اظهار داشت: «هم رمانتیسم و هم [هنر] باروک بیش از آنکه خواستار ارائهٔ معیاری برای تصحیح کلاسیسیسم باشند، جویای تصحیح خود هنر هستند، و نمی توان منگر شد که باروک، این پیشدرآمد ناساز کلاسیسیسم، از این تصحیح، روایش مشخص تر و اصولی تر و پایدارتر به دست میدهد.ه<sup>۱۴</sup> و این امر بیشک از ماهیت تعثیلی هنر باروک و نزدیکی آن با تجربهٔ هبوط ناشی میشود. از میان مدافعان مکتب واسازی، پل دومَن بیش از همه به بُعد تاریخی مسئله حساس است. او اعلام میدارد که تناقض، ابهام، فاصله و دیگر اوصاف تمثیل و ادبیات تمثیلی در عینحال ازمشخصات بارز عصر جدید (مدرنیته) هستند. اما وی بلافاصله اضافه میکند که ادبیات همواره ذاتاً مدرن بوده است. همین دادبی کردن، تاریخ است که دومَن را نسبت به خصلت ایدئولوژیک آثار رمانتیک نابینا میسازد. وصدای حقیقی، رمانتیکها در غوغای شهر مدرن به گوش نمی رسد، مگر به کمک تقویت کنند ، های اید تولوژیک. پرواک دلتنگی برای دگذشتهٔ طلایی،، برای وحدت و کامیابی نمادین، همان چیزی است که این صدا را برای ساکنان شهر مدرن جذاب میسازد - جایی که در آن تقاضا برای اینگونه مسکنهای معنوی همیشه بالاست. بی توجهی اشراف منشانهٔ شاعران رمانتیک به منطق حاکم بر تمثیلی شدن جهان، ریشهٔ اصلی ایدتولوژیک شدن آثار آنان است؛ پافشاری دادبی، و داشرافی، بر حفظ حقوق و امتیازات موروشی همان چیزی است که شاعر رمانتیک را در واقعیتی که دون شأن خود می پندارد غرقه می سازد. دریدا و دومَن نیز در جستجوی خود برای رگههای تمثیلی، همین روند را تکرار میکنند ... هرچند که آنان به عوض بی توجهی به تناقضات و ابهامات جهان مدرن به توجيه أنها مي پردازند. حاصل كار أنها محو سوية اخلاقي . تاريخي است كه بايد أن را جوهر ديسالكتيك مستفى بنيسامين دانست. در تقرابل با هزارتوهاي خوش مساخت و رنگارنگ پست مدرنیست ها، بنیامین به این حقیقت اشاره میکند که مقام تمثیل در جهان ادبیات،مشابه مقام و یرانه در جهان واقعی است. از دید بنیامین تمثیلی شدن جهان نام دیگری است بسرای عقلانی و ویران شدن همزمان جهان. هنگامی که بُعد اخلاقی نظریهٔ بنیامین کنار گذارده می شود. تعمق سودایی در تناقضات و ابهامات عصر جدید، جای خود را به تأیید شادمانهٔ بازی بی پایان تشانهها می دهد.

نقد تاریخی سرمایهداری و فتیشیسم کالایی و از خودبیگانگی و شی،وارگی، جزء ضروری تفاسیر ادبی بنیامین است. مجزا ساختن نظریهٔ او از مضمون عبوط (الهیات) و نقد تاریخی سرمایهداری (مارکسیسم) ـکه باید آنها را قطبهای اصلی اندیشه بنیامین دانست ـ حاصلی جز تحریف آرای او در پی ندارد. در یکی از آخرین نوشتههایش که پس از مرگ وی تحت عنوان وتزهایی در بارهٔ فلسفهٔ تاریخه منتشر شد، بنیامین برای توصیف نظر خود تمثیلی گویا را به کار میگیرد. او از فرشتهای به نام فرشتهٔ تاریخ سخن میگوید که از بستن بالهایش ناتوان است، زیرا طوفانی به نام پیشرفت او راکه رو به سوی گذشته دارد، بی اختبار به سوی آینده می راند. چشمان فرشته به گذشته ای دوخته شده است که در نظر ما زنجیره ای از حوادث است، اما از دید او فقط فاجعه ای واحد است که انبوهی از خرابه ها و زباله ها را پیش پای او تلنبار میکند. نگاه خیره و مغموم این فرشته که گویای شباهت و نزدیکی او با فرشتهٔ مغضوب نخستین کتاب بنیامین است، مضمون اصلی آثار او را آشکار می سازد.

### ۴

اجازه دهید این نوشته را با یک حاشیه روی ادبی به پایان بریم - هر چه باشد در جهان تمثیل حاشیه روی گو باترین شکل تفکر و گفتار عقلانی است. موضوع این حاشیه روی داستان کو تاهی است از ادگار آلن پو. پو چهرهٔ مرموزی است که بر مرز میان ادبیات رمانتیک و مابعد رمانتیک ایستاده است و از این رو غالباً ناقدان انگلیسی زبان را به دردسر می اندازد. حتی منتقدی چون سر موریس باوره که مایل است او را به عنوان درمانتیکی متوسط ه طبقه بندی کند. از توجه و علاقهٔ اروپاییان به این چهرهٔ حاشیه ای به شگفت می آید.

این که مضمون و جوهو اصلی رمانتیسم نهایتاً با «فرمول» آلن پو در مورد رابطهٔ زیبایی و عشق و مرگ بیان شد، امری تصادفی نبود. حقیقت رمانتیسم نیز، چون هر پدیدهٔ تاریخی دیگر، تنها پس از مرگش آشکار شد و «فرمول» آلن پو نیز در واقع کتیبهٔ گور آن بود. هر آنچه برای رمانتیکها ماجرایی ملموس و سرشار از احساسات تند بود، زیر نگاه سودایی آلن پو به مسئله و معمایی ریاضی بدل شد. عشق و جنون و جنایت و عظمت طبیعت (به ترتیب در داستانهای «لیجیا»، وقلب سخنگو»، وخمرهٔ آمونتیلادوه و «گرداب مالستروم») همگی مضامینی به غایت عقلانی شده اند که با نظمی دقیق و در شکل دنبالهای از پیوندهای منطقی بسط می بابند. این نظم معلانی و ریاضی گون که با مضامین زیباشناسی مدرن – نظیر پارادوکس و شوک و ابهام – آمیخته است، همتای ادبی قرایند عقلانی و انتزاعی شدن جهان است. زبان و جهان، همزمان به مجموعهای از اشیاء مجرد تجزیه می شوند که تنها در شکل دنبالههای ریاضی با یکدیگر پیوند دارند. نباید از یاد برد که آلن پو از نخستین کسانی بود که به تجربهٔ زندگی در شهر مدرن و برخورد فرد با سیل جمعیت (دمرد جماعت») پرداخت، و او را باید پدر داستان های ریاضی به می بابند. این فرد با سیل جمعیت (دمرد جماعت») پرداخت، و او را باید پدر داستان مای در می می مینی به می می در فرد با سیل جمعیت (دمرد جماعت») پرداخت، و او را باید پدر داستان های جنایی و معمایی و معمایی دارست. اما داستان موردنظر ما قبصهٔ کوتناهی است بنه ننام دسکوت: حکنیتی خینالی.» سهینار جداییناپذیر در اینجا نیز حاضرند: شیطان و ماخولیا و تمثیل. راوی اصبلی داستنان شیطنان است.

در ناحیهای شوم و حزنانگیز، در کرانهٔ رود زئیر، شیطان که در میان نی ها مخفی شده است، ناظر صحنهٔ عجیبی است. ناگاه در این ناحیهٔ متروک و وحشی، بر بالای صخرهٔ عظیم مشرف به رود، هیکل مردی نمایان میشود ــمردی باشکوه و مغموم که دپیشانی فراخش حاکی از تعمق بود و چشمان هوشیارش سرشار از مراقبت؛ و من در معدود شیارهای گونهاش حدیث خزن و تألم را خواندم، و حدیث بیزاری از نوع بشر را، و تمنّای انزوا و خلوت را.ه

بدين ترتيب، شرّ و ماخوليا حاضرند. حال نوبت ظهور تمثيل است. داستان آلن بو ماهيت تمثیلی خود را به انحای مختلف آشکار میسازد، بهطوری که خواننده بلافاصله از قرابت آن با داستان های گوتیک و قصص تمثیلی کتاب مقدس آگاه میگردد. نویسنده در پایان حکایت شیطان، مشخصاً آن را با «مجلدات ماخولیایی» افساندهای دلکش من ها (Magl) و حکایات . مربوط به جناها و پریاها مقایسه میکند، تا دیگر جای شکی باقی نماند. اما تمثیل خود را از همان آغاز، در توصيف مناظر طبيعي آشكار ميسازد: رود زرد و گارآلود زئير، دشت. اي قهو ای، بارانی که به وقت ریزش باران است اما چون ریخت به خون بدل می شود، نی ها و نیلوفرهای آبی که به زیر شعاع خونین ماه آه میکشند. نوعی مستی و رخوت بـر هـمه چـیز حکمفرماست، و طبیعتی که با رنگهای قهومای و اُخرابی ترسیم شده است، احساسی از زوال و تباهى را القا ميكند. هنگامي كه زوال، كه مقولهاي اساساً تاريخي است، به طبيعت نسبت داده می شود، بیان هنری نیز الزاماً تمثیلی می شود. طبیعت و تاریخ در متن تجربهٔ همبوط در هم میآمیزند، و بدین ترتیب کلمه «تاریخ» با حروفی که گویای تناهی و ناپایداری آدمی است \_ یعنی با مرگ و رنج و شکست و زوال \_ بر پیشانی طبیعت نگاشته می شود.<sup>۱۹</sup> وتاریخی، شدن طبيعت خود را در هيئت ويرانه تجسم ميبخشد كه قبلاً به رابطة أن با تمثيل اشاره شد. اما تمثیل از این هم جلوتر رفته، به همق داستان آلن بو، یعنی به سبک نگارش و عبارات و حتی جملات او نفوذ میکند. زیرا تمثیل اساساً چیزی جز نوشتار و روایت نیست و برخلاف نماد هرگز نمی تواند به تصویر و حضور بدل شود، بلکه فقط می تواند در غیبت تصویر بدان اشاره کند (و همین امر نیز گویای پیوند آن با متون مقدس است). `` تقریباً تمامی جملات این داستان سه صفحهای با حرف ربط دو، آغاز میشوند و از این طریق ما را با دنبالعای بیانتها درگیر می سازند که گویی تا دورترین فاصلهها میرود. موسیقی کلام آلن بو به واسطهٔ تکرار همین واژه، جونان

قطعات باروک و یوالدی، بسط می یابد، بی آنکه بخواهد ما را در خود غوقه کند یا با تحریک و غلیان احساسات از خود بی خودمان سازد.

اما نکتهٔ اصلی و مهم داستان همان وسکوت، است. شیطان که حس کنجکاویش تحریک شده، می خواهد سرّ انزوا و بی اعتنایی سودایی مرد را دریابد. نگاه خبر، و آرام مرد ظاهراً حاکی از آن است که همهٔ فجایع را پشت سر گذارد. است و دیگر از هیچ چیز نمی ترسد. پس شیطان نخست، زمین و آسمان و همهٔ عناصر را با نفرینی جادویی به تلاطم میافکند. اما مرد همچنان آرام بر جای خود می ماند. شیطان که اکنون بر سر خشم آمده، نفرین سکوت را به کار میگیرد و ناگاه خاموشی خوفناکی بر همه چیز مستولی میشود. پس از اندک زمانی مرد با شتاب سر بلند میکند و از فراز صخره گوش فرا میدهد. نفرین شیطان مؤثر واقع میشود و مرد وحشتزده پا بهفرار میگذارد. اما ومعنای، این سکوت چیست؟ ظاهراً این آخرین ترفند جادویی شیطان از جایی ماورای قلمرو تمثیل و ماخولیا نشأت میگیرد و از اینرو بهراحتی بر هر دو آنها چیره می شود. این همان سکوتی است که در پایان هملت بدان اشاره می شود. سکوتی در ماورای جهان و زبان که هر دو آنها را احاطه کرده و شاید حتی وجودشان را امکان پذیر ساخته است. این سکوت مرز غایبی کلام بشری است، قلمرو آنچه که نمی توان و نباید از آن سخن گفت. ويتكنشتاين نيز در أخرين عبارات شطحكونة رسالة منطقي ـ فلسفي به همين سكوت اشاره میکند و به تعبیری آن را بنیان استعلایی زبان میانگارد. در حالی که شاعر قـرن شـانزدهم و فیلسوف قرن بیستم فقط با حرکتی سریع و فرجامین به این سکوت اشاره میکنند، آلن پو که هنوز پایی در رمانتیسم دارد، به توصیف آن میپردازد. گویی این سکوت آخرین حربهٔ او (و شیطان) در برابر تمثیلی شدن جهان است، آخرین تجلّی امر مقدس در جهان دنیوی و عقلانی شد: انسان عصر جدید. ولی کمتر از یک تون پس از مرگ آلن بو این حربه نیز از دست رفت. اکنون همه چیز جزئی از قلمرو مبهم و پرتناقض تمثیل بود، به دور از هرگونه معنیا و حقیقت غایی. حتی سکوت نیز نمیتوانست، چه به منزلهٔ قدرتی مؤثر و حاضر و چه در مقام یک بنیان استعلایی غایب، نمادی از حقیقت غایی باشد. شیطان و آخرین حربهٔ جادویی او نیز به تمثیل بدل شدند. (فلسفه ویتگنشتاین نیز باکنار گذاردن مفهوم زبان واحد و بنیان مرفانی داستعلایی آن و با پذیرش تکثر بازی های زبانی، که سکوت هم فقط یکی از آن هاست، همین مسیر را دنبال کرد.) در آثار کافکا سکوت سرشتی تمثیلی یافت. اما تمثیلی شدن سکوت، خود سرآغاز خاموشی تمثیل بود. معماهای دلهرهآور کافکا که همه چیز و همه کس را در لبهٔ پرتگاه فاجعه قرار میداد، جای خود را به داستانهای بکت بخشید که همگی ماهیتی مابعد

2

فاجعه دارند. سکوت خوفناکی که طنینش در همهٔ تمثیل های کافکا شنیده می شود، به نفع نوعی پرگویی ملال آور کنار گذاشته شد که بیشتر از آنکه سودایی و حزنانگیز باشد، مضحک و مسخره است. قهرمانان بکت به واقع همهٔ فجایع را پشت سر گذارده اند و دیگر هیچ شیطانی یا هیچ جادو و ترفندی نمی تواند آنان را به هراس افکند. زیرا اکنون شرّ وضع طبیعی اشیاء و امور است، و در این جهان دیگر حتی به شیطان نیز نیازی نیست، چه رسد به رمانتیکها.

پی نوشت ها و مآخذ :

۷. انتقاد لوکاچ اساساً متوجه فاصله و دوری گرفتن بنیامین از انسانمداری اروپایی است، زیرا به اعتقاد لوکاچ توجه به سرچشمههای اصلی تمثیل، یعنی دین و عرف، میین تاریکاندیشی، سنتگرایی و قطع رابطه با روندهای مترقی تاریخ است. انتقاد لوکاچ حاکی از پیوند او با تفکر فلسفی یونان باستان است که هستیشناسی و حضور و تجربهٔ ادراکی (نماد و تصویر) را یر اخلاق و زمانمندی و تجربهٔ تاریخی (تمثیل و نوشتار) اولویت میبخشد. در حالیکه نزدیکی بنیامین به الهیات یهودی ـ مسیحی همان چیزی است که او را بـه مسوی تـفکر در بـاب تـمثیل و تـاریخ مـیرانـد. مـیتوان گـفت لوکـاچ هستیشناسی نماه (Ontology of Symbol) را بر علم الاخلاق تمثیل (Ethics of Allegory) ترجیح میدهد. گسست او از مارکسیسم اخلاقی و انتقادی و جهادگر دوران جوانیش نیز مبیّن همین انتخاب است، انتخابی که حاصل آن حرکت به سوی جبرگرایی تاریخی و تأیید کامل و غیرانتقادی بخشی از واقعیت تاریخی، به منزلهٔ بنیان مقدس و ایجابی هرگونه نقد تاریخی بود.

- 8. Welter Benjamin, The Origin of German Tragic Drame, N.L.B., London, 1977, p.151. عنوان کتاب بنیامین را به منشأ نمایش سوگناک آلمانی ترجمه کردهاند. دنمایش موگناکه برگردان اصطلاح Trauerspiel است که از دو جزه «عزا» و «بازی» تشکیل شده و در واقع به معنای «نمایش عزا» یا دیازی ماتم» است. نام این فرم ادبی و نمایشی به حقیقت محتوایی آن اشاره میکند که چیزی نیست جز دنمایش اندوه یا «بیان رنج». بنیامین خود بخشی از کتابش را به بحث در مورد رابطهٔ عزاداری و ماتم با تمثیل و ماخولیا و الهیات (هبوط) اختصاص می دهد. با توجه به این نکات، مناسب ترین برگردان فارسی برای Trauerspiel اصطلاح «تعزیه» است. به منظور پرهیز از هرگونه اشتباه و سوءتفاهم عبارت دنمایش سوگناک» را برگزیدیم، هرجند که باید گفت، قرائت کتاب بنیامین اشتباه و سوءتفاهم عبارت دنمایش سوگناک» را برگزیدیم، هرجند که باید گفت، قرائت کتاب بنیامین برای همهٔ کسانی که در بارهٔ «تعزیه» نوشته اند یا خواهند نوشت، درس خوبی است.
   9. Panofeky and Saxi, Durars Melancholia I, quoted by W.Benjamin, op. ott. p.149.
- ۲۰. بنیامین خود به رابطه نزدیک نمایش تمثیلی باروک با اکسیرمیونیسم -به ویژه آثار برشت اشاره میکند. دوستی او با برشت و علاقهاش به «تثاثر حماسی» نیز با جهتگیری اخلاقی -انتقادی آثارش خواناست.
- ۱۱. درک اهمیت نقش نوشتار و نشانه های مکتوب مستلزم رجوع به تاریخ مینماست. همان طور که بنیامین و آدورنو بارها متذکر شدند، حضور نوشتار و زیرنویس در سینمای صامت، وحدت ارگانیک و نمادین تصویر و «هیپنوتیسم» جادویی سینما را درهم می شکست. این خصلت فرمال موجب رهایی تماشاگر از انفحال مطلق می شد و به این رسانهٔ جدید توانی انتقادی می بخشید یا لااقل جذبهٔ اید تولوژیک و محرآمیز آن را محدود می ساخت. با ظهور فیلم رنگی ناطق وضع به کلی دگرگون شد. هنگامی که سینما به واسطهٔ علم و نکتولوژی به واقعیتی بی واسطه بدل شد که از خود واقعیت نیز واقعی تر می نمود، عصر فرهنگی جدیدی آغاز شد: عصر سلطهٔ تصویر و غیرواقعی شدن واقعیت، عصر ظهور جامعه و فرهنگ تودهای، درونی شدن اید تولوژی و تغییرات بنیادی در ساختار سرمایه داری، عصری که در آن سینما به کارخانهٔ تولید واقعیت و منعت تصویر سازی به مهم ترین صنعت سرمایه داری متأخر بدل گشت.

12. W. Benjamin, op. cit., p. 149,

**۱۳. برای نمونه ر.ک به مقالهٔ پل دومن در همین شماره.** 

14. W. Benjamin. p. 176.

15. See, Ibid, pp. 177.

۱۶. بی توجهی دریدا به رابطهٔ نوشتار و تمثیل و هبوط با فقدان یا حضور کمرنگ بُعد انتقادی ـ اخلاقی در آثار او همراه است. حضور نیمهپنهان الهیات یهودی و فلسفهٔ اخلاقی امانوئل لویناس منشأ حقیقی بسیاری از بینش های انتقادی دریداست. اما این حضور نیمهپنهان مضامین کلامی و اخلاقی که با موضعگیریهای مبهم هایدگر در قبال مسیحیت و «استفادههای ضمنی» وی از الهیات یهودی ـ مسیحی کاملاً سازگار و مشابه است، نقطهٔ مقابل صراحت بنیامین و آدورنو در مورد الهیات منفی است.

# مصاحبه با تام باتامور

برایان تیلور و ویلیام آوت ویت ترجمهٔ هاله لاجوردی

س: لطفاً شمّهای از سابقهٔ علمی خود بگویید و شرح دهید که چگونه به مارکسیسم علاقهمند شدید؟

ارغنون / ۲ / تابستان ۱۳۷۴

س: از دانشگاه بگویید.

ج: اولین مدرکم را در اقتصاد و تاریخ اقتصاد درست قبل از فراخواند شدن به خدمت نظام در سال ۱۹۴۳ گرفتم. گمان میکنم در طول آن مدت من به نوعی مارکسیست بودم، ولی عملاً پیوند مارکسیسم و تاریخ اقتصاد مرا به سمت جامعه شناسی کشاند. آشنایی من با موریس گینزبرگ Morris Ginsberg این علاقه مندی را بیشتر کرد، طوری که در نهایت تصمیم گرفتم پس از جنگ به تحصیل در رشتهٔ جامعه شناسی بپردازم. در سال ۱۹۴۷ در حالی به انگلستان بازگشتم که مدتی در وین زندگی کرده بودم و زبان آلمانیم کاملاً روان شده بود و قادر بودم در سطح وسیعتری نه فقط جامعه شناسی بلکه نظریهٔ مارکسیستی را هم مطالعه کنم. به تدریج شروع به پیوند دادن جامعه شناسی با مارکسیستی کردم. هرچند در ISL (مدرسهٔ اقتصاد لندن شروع به پیوند دادن جامعه شناسی با مارکسیسم کردم. هرچند در ISL (مدرسهٔ اقتصاد لندن مروع به پیوند دادن جامعه شناسی با مارکسیسم کردم. هرچند در ISL (مدرسهٔ اقتصاد لندن مروع به پیوند دادن جامعه شناسی با مارکسیسم کردم. هرچند در ISL (مدرسهٔ اقتصاد لندن به شروع به پیوند دادن جامعه شناسی با مارکسیسم کردم. هرچند در ISL (مدرسهٔ اقتصاد لندن مروع به نیوزی دادن جامعه شناسی با مارکسیسم کردم. هرچند در ISL (مدرسهٔ اقتصاد لندن به شروع به نوره مانه ایمان می المانو می مرد مدت در ایم مطالعه کنم. به تدریج شروع به نهایی کارکنی به تامین ایمان مارکسیسم کردم. هرچند در ISL (مدرسهٔ اقتصاد لندن به تنهایی کارکنم.

ولی علی رغم مطالعات وسیع، دانش من در بارهٔ تفکر مارکسیستی مانند بسیاری از متفکران اجتماعی و میاسی و عموماً روشنفکران انگلیسی نواقص بسیاری داشت. سال ۲-۱۹۵۱ برای من نقطهٔ عطفی بود، چراکه این مدت را در پاریس گذراندم و در بنیاد راکفلر به تحقیق پرداختم. در پاریس اوقات من به تحقیق در بارهٔ تحرک اجتماعی ردههای فوقانی اداری فرانسه و مطالعهٔ مباحثات و مجادلات گسترده دربارهٔ مارکسیسم و بحث و جدل در سمینارها (برای مثال با لوسین گلدمن) و خصوصاً مطالعه و تحقیق در آثار خود مارکس با محکاری ماکزیمیلیان روبل Maximilian Rubel کذشت. در طول همین سال بودکه با ریمون آرون و لوسین گلدمن و جورج فریدمن و ژرژگورویچ و موریس مرلو پونتی و از نسل خودم با آئن تورن و دیگران آشنا شدم. حالا که به گذشت. در طول همین سال بودکه با ریمون با آئن تورن و دیگران آشنا شدم. حالا که به گذشت در مارکسیسم بود. در آن سال اولین مورهٔ آموزش واقعی من، هم در جامعه شناسی و هم در مارکسیسم بود. در آن سال اولین موخته های من نسبت به تمامی سالهای گذشته و حتی چندین سال آینده بیشتر بود. هنگامی که به لندن بازگشتم و در علی شروع به تدریس کردم، در ابتدای کار عمیقا از جؤ منگامی که به تندن بازگشتم و در علی شیم می آز میگار مود. فکری موجود در مقایسه با جو فکری پاریس مایوس و سرخورده شدم. افراد کمی بود. نیم آنها می توانسته در ازهٔ تفکر مارکسیستی بحثهای سروده شدم. افراد کمی بود. میقا از جو به کار پرداختم. اغلب به فرانسه میرفتم و همکاریم را با روبل برای انتشار گزیدهای از آثار مارکس آغاز کردم. این گزیده سرانجام در سال ۱۹۵۶ بهچاپ رسید.

هنگامی که تدریس را آغاز کردم علاقهای خاص به نظریههای جامعهشناسی، خصوصاً به رابطهٔ آن با مارکسیسم داشتم و زمان زیادی صرف مطالعهٔ تطبیقی دستگاههای فکری مارکس و وبر و دورکیم (و بعدها زیمل) کردم. در نتیجه به طبقات و نخبگان و مکاتب گوناگون تفکر مارکسیستی و نظریههای توسعه و تکامل بسیار علاقهمند شدم. در مورد نظریهٔ تکامل باید توضیحی بدهم: دریافتم که برداشت هابهاوس از تکامل مثمر ثمر نیست و فايدة چنداني ندارد و اصلاً نسبت به هر نوع نظرية تكامل از جمله نظرية تكامل ماركسيستي در شکل فرجامگرایانهٔ آن ظنین شدم. با وجود این، نظریهٔ تاریخ مارکس بیش از اغلب نظریههای دیگر در این حوزه، انسان را تحت تأثیر قرار میداد. من همیشه گفتهٔ ایزایا برلین را به یاد می آورم که نظریهٔ مارکسیستی در قیاس با تأملات مبهم کنت و اسپنسر از مقولهٔ کاملاً دیگری است. نظریهٔ مارکسیستی با نظریهٔ هابهاوس که بخشی از آن از اسینسر گوفته شده بو د و على رغم داشتن ابهام كمترى نسبت به آراي اسپنسر و كنت، هنوز نظرية دقيق و جامعي بەشمار ئمىرفت تقاوت بسیارى داشت. من هیچگا، تمایل نداشتم ماركسیسم را فىلسغة تاریخ بدانم و همیشه نسبت به اینگونه تفسیرها تردید و حتی با آنها خصومت داشتهام. طی دوازده سالی که در LSE گذراندم عمدتاً نظریه های جامعه شناسی تبدریس کردم و کلاس هایی نیز دربارهٔ طبقات اجتماعی و توسعه در جهان سوم خصوصاً در هند داتر کردم. به تدريج به تعداد كلاسهايم در بارهٔ توسعه افزوده شد و برگزيدهٔ آثار ماركس و كتابي درسي دربارهٔ جامعه شناسی (که بیش از کتاب های درسی استاندارد آن روزها دربارهٔ مارکس مطلب داشت) و کتابی در بارهٔ طبقات و کتابی دیگر در بارهٔ نخبگان منتشر کردم. در سال ۱۹۶۵ به دانشگاه سیمون فریزر در وانکوور رفتم. دانشگاه جدیدی که هیجانانگیز بهنظر می آمد و سیاست و جامعه شناسی و انسان شناسی را در یک دپارتمان گرد آورده بود، دپارتمانی که موقعیت برگزاری کلاس های جدید با افکار جدید را فراهم میکرد. اتفاقاً من درست زمانی به آنجا رفتم که جنبش.های رادیکال جدید در مقیاسی وسیع گسترش می یافتند. از ایـنرو در أنجا تجربهای تازه کسب کردم که بخش اعظم آن بسیار الهام بخش بود و بخش اندک آن ناخوشایند (عمدتاً به دلیل ویژگی برخی از جنبشها که در صدد نابودی خود بودند). فرصت را غنیمت شمردم و بهطور کلی نکتههایی دربارهٔ رادیکالیسم آمریکایی آموختم و حتی جسارت یافتم که بعدها کتابی کوچک در بارهٔ آن بنویسم. بهطور کیلی این جریان

تجربهای واقعاً جذاب و آموزنده بود.

ص: و بعد به سامِکس آمدید.

ج: وقتى در سال ١٩۶٨ به ساسكس أمدم جنبش راديكال دانشجويي هنوز هم در اينجا كاملاً قدر تمند بود ولى تا حدودي با جنبشي كه من در آمريكاي شمالي ديده بودم تفاوت داشت. گویی جنبش رادیکال از هر نظر در ساسکس و کلاً در بریتانیا روشنفکرانـهتر و پیوند واقعیتری با سوسیالیسم و مارکسیسم داشت. این مسئله برای من بسیار جالب بود و حس میکردم پیوند محکمتری با آن و همچنین با دانشجویانی که درگیر آن بودند دارم. دانشجو یانی که بعضی از آنها (مثل پل هرست) بعدها در پیشبرد نظریهٔ اجتماعی مؤثر واقع شدند. برای من این تجربه بسیار باارزش بود و همین تجربه بود که منشأ نوشتههای بعدی من دربارهٔ اشکال گوناگون مارکسیسم شد. ولی این مسئله، بگانه موضوع موردعلاقهٔ من نبود. من بهطور کلی به مسائل و تحولات تاریخی نظریههای جامعهشناسی و تحقیقات جامعه شناختی در بارهٔ برخی پدیده ای خاص و ارتباطی که می توان بین نظریه های جامعەشناسى، خصوصاً نظرية ماركسيستى با سياستىغاي عملى بىرقرار كىرد، عىلاقەمند بودهام. چه نوع مارکسیسمی با آنچه من فعالیت سیاسی دموکرانیک و واقعگرایانه میدانم سازگار است؟ سؤالی است که همیشه ذهن مرا به خود مشغول کرده است. در ضمن علاقهای شدید و مستمر به مسائل مربوط به طبقات و نخبگان و به کشورهای جهان سوم داشتهام. در سالهای ۱۹۵۹ و ۱۹۶۰ فرصت یافتم برای انجام مأموریتی آکادمیک مدتی به هند بروم (جایی که در طول جنگ در آنجا به سر میبردم). قرار بود سمیناری وابسته به یونسکو را در آنجا برگزار کنم و با عالمان علوم اجتماعی در هند پیوندهایی برقرار کنم. فکر میکنم مأموريتم كاملاً موفقيت آميز بود زيرا از آنزمان تا به حال با بسياري از آنها مراوده داشتهام و دانشجویان زیادی برای مطالعه زیر نظر من به LSE و ساسکس آمدهاند. بر اثر تجربیاتم در هند و نوشتن در بارهٔ جامعهٔ هندی و به دلیل مراوده با محققان و دانشجویان هندی بود که علاقهای کلی به کشورهای جهان سوم پیداکردم. توجهی که بازتابش بهطور خاص در کتاب درمیی من دیده میشود. از آن زمان به بعد در نتیجهٔ بحثهای مارکسیستی بیست سال گذشته، به تدریج در بارهٔ انواع مختلف مارکسیسم که به نظرم جالب و ارزنده می آمده اند روشن تر شدهام. اکنون بیش از همه به آثار مارکسیست های اتریشی علاقهمندم و خود را با

آنان نزدیک میدانم (کسانی که آثارشان در جهان انگلیسی زبان عملاً ناشناخته مانده است). من که انسان قرن هجدهمی خوبی هستم آنان را به سبب توجه انتفادی به آرائی که خارج از دایرهٔ مارکسیسم قرار دارد و اهمیت مطالعات وسیعشان در حوزههای متفاوت و شیوهٔ اندیشیدن عقلاتی و متین، بسیار میستایم. مشخصهٔ مارکسیسم اتریشی فقدان افراطیگری و آشفتگی و ابهام و جنون روشنفکرانهٔ سایر انواع تفکر مارکسیستی است. صفاتی که من از آنها بیزارم. از این رو از نظر من امروزه «مارکسیسم» واژهای است که چندگانگی دیدگاههای متفاوت را می پوشاند. دیدگاههایی که برخی از آنها برای من خوشایند نیستند و نسبت به برخی احساس همدلی شدیدی دارم. میل دارم خود را نومارکسیست بخوانم سانومارکسیست کسی است که نمی توان او را به دیدگاهای بی بندوبار مارکسیسم وابسته دانست. هرچند تا حدی اندیشههای خود را با مارکسیستهای اتریشی از یک سنخ میدانم، دربست تسلیم آنان نیستم. هنگامی که مردم از من دربارهٔ مفهوم نومارکسیسم سؤال میکنند، جواب من به آنان این است که نومارکسیست، مارکسیستی است که هنوز هم به اندیشیدن ادامه می دهد و معتقد است که مارکس از بعضی جنبهها در اشتباه بوده و یا نظر ناقصی ارائه کرده است و پرواضح است که جواب همهٔ پرسش های اجتماعی و تاریخی را شمیدانسته است. ولی وقتى مردم ماركسيسم را به اين طريقي كاملاً مشروع مورد انتقاد قرار ميدهند به ايسن فكر می افتم که همین انتقاد را باید از همهٔ نظریه های جامعه شناسی کرد. شاید ایرادی که به مارکسیسم گرفته میشود نقصی اجتناب ناپذیر باشد و هر نظریهای که بخواهید در مورد جامعهٔ انسانی به طریق کلی سخن بگوید لاجرم دچارش می شود. مدت زمان زیادی است که پذیرفتهام تمام نظریه های جامعه شناسی بسیار آزمایشی و اصلاح پذیر و ناقصند. از این لحاظ حس میکنم و همیشه احساس کردهام که تاریخ، یعنی بررسی جزءبهجزء امور و همچنین گزاردهای عام دربارهٔ امور، جاذبهٔ نیرومندی برای من دارد.

آنچه از ابتدا مرا به مارکسیسم علاقهمند کرد این بودکه مارکسیسم با تحلیلی از اقتصادکار را آغاز میکرد. نقطهٔ شروع مارکسیسم اقتصاد بود و به نظر من اقتصاد هنوز از هر لحاظ که به جامعهٔ بشری نگاه کنیم، از ابتدا تا زمان حاضر از اهمیتی بنیادی برخوردار بوده است. من در بسیاری از موقعیتها به نفع این نظریه استدلال کردهام ولی در ده سال اخیر مجدداً توجه بیشتری به پرسشهای اقتصادی پیدا کردهام و سعی نمودهام به نوعی به تجدید حیات جامعه شناسی اقتصادی کمک کنم. مسئلهای که مرا به این نگرش کشاند تجدید علاقهٔ من به شرمییتر Schumpeter است سکسی که از مدتها پیش سر کلاس در مورد آثارش به ویژه سرما به داری و سوسیالیسم و دموکراسی و بعضی از آثار اولیه اش شامل دو اثر در بارهٔ طبقه و امپریالیسم که خصوصیت جامعه شناختی بیشتری دارند، بحث کرده ام. خیلی وقت بود که شومپیتر را به ناحق نادیده می گرفتند، ولی امروزه، هرچند دیر، اما کاملاً بحق مجدداً علاقهٔ بسیار زیادی به آثار او برانگیخته شده است. طی ده سال گذشته من چند مقاله در بارهٔ آثار شومپیتر نوشته ام و یکی از آثاری که امیدوارم بتوانم طی چند سال آینده به اتمام برسانم کتابی در بارهٔ تحول اندیشه های جامعه شناختی اوست. از نظر من آثار شومپیتر در تشریح چگونگی تحول جامعه شناسی اقتصادی پر شر نمونه اند، هرچند فکر می کنم در آثار او وزنهٔ اقتصاد بر جامعه شناسی اقتصادی پر شر نمونه اند، هرچند فکر می کنم در آثار او وزنهٔ حال حاضر مشغول تکمیل کتابی در بارهٔ اقتصادهای سوسیالیستی هستم و همان طور که گفتم پس از آن روی آثار شومپیتر کار خواهم کرد و امیدوارم این کار را در بعضی رشته های مربوط به آن هم ادامه دهم. پروژهٔ دیگر من نوشتن مطالبی کامل تر در بارهٔ رابطهٔ مارکسیسم اتریش با سیاستهای دموکراتیک است. می خواهم بینم که چه نوع نظریهٔ سیاسی می توان

- می: شما به زمینهٔ فکریی اشاره کردید که در متن آن به مارکسیسم و تاریخ اقتصاد علاقهمند شدید و در نتیجه به جامعهشناسی گرایش یافتید. میتوانید در بارهٔ وضع مارکسیسم در آن زمان توضیح بیشتری بدهید؟
- ج: همان طور که اشاره کردم مارکسیسمی که در سالهای ۱۹۳۰ جذب آن شدم مارکسیسمی سیاسی بود و نظریهٔ مارکسیستی هم که مطالعه کردم محدود و از نوع ارتدوکس بود که فکر میکنم همیشه از آن به شکل ضمنی ناراضی بودم؛ این نارضایتی خیلی زود در من قوت گرفت. با مطالعهٔ آثار مارکس پرسش های مختلفی برایم پیش آمد که به عللی که ذکر کردم تا حدود سال های ۱۹۵۱ و ۱۹۵۲ نتوانستم به آن ها بپردازم. فکر نمیکنم هیچ کمکی از هیچ یک از نویسندگان مارکسیست انگلیسی گرفته باشم؛ اساساً مطالعات مارکسیستی در انگلستان در سطح نازلی بود. در دوران دانشجویی هم آنقدرها که در بارهٔ هابهاوس و تکامل گرایی آمو ختم، در بارهٔ مارکسیسم نیامو ختم. سپس علاقه مندی بعضی از دانشجویان به پارسونز و نظریهٔ وکنش، شروع شد. به یاد می آورم که بعدها یگانه کسی که در دوران معلمی با او به طور جدی در بارهٔ مارکسیسم بحث کردم رالف میلی باند بود. ولی من مطالب

دیگری هم آموختم که به شرح آن می پردازم. در یک سمینار مشترک فلسفه و جامعه شناسی با ارنست گلنر شرکت کردم و از جلسات درس پو پر و بحث های او در بارهٔ عقلانیت علمی و انتقادش به مارکسیسم که برایم الهام بخش بود (هرچند پو پر هدف را درست نشانه نگوفته بود و بعداً دریافتم که از بررسی صور عقلاتی و انتقادی مارکسیسم مشل مارکسیسم اتریشی سر باز زده است) نکات بسیاری آموختم. از آنجا که از انواع رایج جامعه شناسی و فلسفه بسیار ساده گرایانهٔ علم بسیار ناراضی بودم، دست به مطالعات و سیع فلسفی زدم و آثار پر پر و اصحاب فلسفهٔ زبانی و پوزیتویسم منطقی را خواندم و در سمینارهای ایر Aver در یونیورسیتی کالج شرکت کردم. احتمالاً به اندازهٔ جامعه شناسی، فلسفه خواندم، ولی نه فلسفهٔ اجتماعی هابهاوس را که یگانه جاذبه باقی مانده در آن جهتگیری لیبرالی و اندیشهٔ خیر عقلانی است که هنوز هم بر اندیشهٔ من تأثیر دارد. بعدها زمانی که تدریس میکردم به مطالعهٔ فلسفه به اندازهٔ جامعه شناسی ادامه دادم و گمان میکنم اکثر اوقات این کار را انجام مطالعهٔ فلسفه به اندازهٔ جامعه شناسی ادامه دادم و گمان میکنم اکثر اوقات این کار را انجام داده باشم.

س: آیا میتوانیم در بیارهٔ روی دیگر سکّه، بیعنی نفوذ شمیا بر میارکسیسم و نظریههای جامعهشناسی بریتانیایی و حسن تأثیرتان نه فقط بر سنت مارکسیستی بلکه بر سایر سنن جامعهشناختی و شاید هم بر مطالعهٔ جهان سوم، سؤال کنم؟ به نظر من شما نوعی باران رحمت در برهوت مارکسیسم و نظریههای جامعهشناسی و مطالعات جهان سوم بودید.

ج: نمی دانم؛ من حقیقتاً نمی توانم در این مورد به درستی قضاوت کنم و گاهی نومیدانه فکر میکنم در مواردی که گفتید به هیچوجه موفق نبودهام. گزیدهای که از مارکس در سال ۱۹۵۶ به چاپ رسید، تا حد زیادی مدیون دانش عمیق روبل از متون مارکس بود. در حقیقت او بود که اهمیت برخی از آثار اولیهٔ مارکس و دستنوشتههای ناشناختهٔ او را به من شناساند. در طول سی سال اخیر اغلب به من گفته می شود که انتشار این گزیدها (همراه با مقدمهای که در نگارش آن سهم بسزایی داشتم) احتمالاً مردم بریتانیا را به نحوی از آثار مارکس آگاه کرد که مورداستفادهٔ و سیع و گسترده قرار گرفته است. فکر می کنم با این کار کو چک حقیقتاً آنچه را می خواستم انجام دادهام، یعنی مردم را به دامنهٔ تفکر مارکس و مسائلی که مطرح می کند آگاه می خواستم انجام دادهام، یعنی مردم را به دامنهٔ تفکر مارکس و مسائلی که مطرح می کند آگاه ساختهام. در پی آن، آثار انتقادی گوناگونی در بارهٔ اشکال متفاوت تفکر اخیر مارکسیستی توشتم و از گتورگ لوکاچ و مکتب فرانکفورت و لوثی آلتوسر به شدت انتقاد کردم. فکر میکنم عملاً به شناسایی و احیای مارکسیسم اتریشی کمک کردمام. از سوی دیگر وقتی به سالهای گذشته نگاه میکنم و به تمام دانشجویانی فکر میکنم که نقشی در راهنمایی آنان داشتهام، درمی یابم که آنان آثار زیادی به وجود آوردماند و تفاسیر انتقادی با ارزش و اصیلی از جنبههای مختلف مارکسیسم ارائه کردماند. من نمیگویم که مفاهیم خاص من در سطح وسیعی گسترش یافته است، فقط فکر میکنم در حال حاضر فهم انتقادی بسیار بهتری نه فقط در بریتانیا بلکه در هر جای دیگر دنیا وجود دارد.

اما در مورد جهان سوم باید بگویم که کتاب درسی من تأثیرهایی داشته است. چراکه من هیچگاه از نظریههای توسعه که جهان را آنگونه مینگرند که گویی از دیروز یعنی از سال ۱۹۴۵ یا همان حدود آغاز شده خشنود نبودهام؛ زمانی که چشمانمان راگشودیم و خود را در دنیایی یافتیم که در یک طرف کشوره ایی صنعتی شده قبرار داشتند و در طرف دیگر کشورهای مفلوک و عقبمانده. هدف من از اول (و فکر میکنم شاید حتی با وضوح بیشتر در چاپ های بعدی کتاب، زیرا که زمان بیشتری داشتم تا در بارهٔ موضوع فکر کنم و مطالب دیگر را هم بخوانم) تحلیل توسعه در متن کل تاریخ توسعهٔ اجتماعی، خصوصاً در متن ظهور و گسترش سرمایهداری بود و نه پرداختن به آن بهنحوی که گویا جهان دیروز به وجود آمده و هیچکس تا به حال از توسعه چیزی نشنیده است. فکر میکنم احتمالاً ارزش کتاب در این باشد. هرچند نمیدانم این کتاب چگونه در گفتار یا در کردار مردم در بارهٔ جهان سوم تأثير گذاشته است. قصد من اين بود که کل پرسش را در چشمانداز وسيع تري مطرح کنم و خصوصاً با جهان سوم طوري برخورد نکنم که گویی همّ و غمّش فقط رسیدن به ماست. آنچه خصوصاً مرا از تفكر رایج دل آزرده میكرد، این نظر ضمنی بود كه ما به ویژه در ایالات متحدة أمريكا به نقطة اوجى رسيدهايم كه فراتر از أن كاري براي انجام دادن باقي نمانده است زيراكه به نوعي به وخط پايان، يعني به كمال جامعة انساني رسيد،ايم. اين حد با آنچه من فكر مركردم واقعاً بايد باشد خيلي تفاوت داشت.

سی: در مورد نظریهٔ مارکسیستی به نکتهای اشاره کردید که شما را از بسیاری مارکسیستهای دیگر جدا میکند و آن نکته خصومت خاص شما با فلسفهٔ تاریخِ تکاملیِ مارکسیستی است. مسألهٔ دیگری که شما بر آن اصرار میکنید و به همین مسئله مربوط است، تفکیک مقولات ارزش و واقعیت از یکدیگر است؛ مارکسیستهای دیگر نمیخواهند دست به ایس نوع تفکیک بزنند. و حتی شما را به سبب انجام آن سرزنش میکنند (مثل مقالهٔ روی اجلی Roy Edgley در Festschrift) [اجلی ۱۹۸۷]، نزدیکی شما به مارکسیست.های اتریشی هم جدا از این مسائل نیست. آیا احساس میکنید که مارکسیسم نیازمند اصلاح است یا فکر میکنید نکاتی که متذکر شدهاید بهطور ضمنی در آثار خود مارکس وجود دارد؟

ج: تصور من همواره این بوده که این نکات به طور ضمنی در آثار مارکس وجود داشته است یا، حداقل، روشن نیست که خود مارکس بین واقعیت و ارزش تفکیکی قائل نشده است پ نمي خواسته اين تفكيك را قائل شود. به هو حال فكر ميكنم نظر خود ماركس در اين موارد خیلی مبهم است. اول به این دلیل که در حقیقت مناقشات در این باره هنوز درنگرفته بود و او در موقعیتی نبود که مجبور شود به انتقادات پاسخ گوید؛ دوم به این سبب که او هیچگاه رسالهای روش شناختی که در آن مفاهیم را به طریق منظم نشان دهد، ننوشت. افکار او در ... بارهٔ روش در نوشته هایش براکند اند و گاهی هم متناقض هستند. بعضی اوقیات میثل پوزیتیویست ها و گاهی مثل هگلی ها مینویسد. آلبرشت ولمر Albrecht Weikmer از آنچه نامش را «پوزیتیویسم پنهان» مارکس میگذارد انتقاد کرده است. ولی من شخصاً فکر میکنم که این پوزیتیویسم آنقدرها پنهان نبود و برخلاف ولمر نظر مساعدی به آن دارم (یا حداقل نظر مساعدی به آنچه ممکن است ورثالیسم، مارکس نامید، شود). این رثالیسم به نظر من ب خش حقیقت ا باارزش کار اوست. آنچه در درجهٔ اول باعث علاقهمندی من به مارکسیست های اتریشی شد این بود که آنان از این جنبه کار را ادامه دادند و خواستند مارکسیسم علمی جامعه شناختی باشد و دگماتیسم را کنار بگذارد و مهیای شمنیدن انتقاد شود. آنان در قیاس با سایر مارکسیست.ها بسیار ظریف و نکتهسنج و آزمایشی استدلال می کردند و فکر نمی کردند که مارکسیسم نظام فکری کامل و تمام شده ای است که می تواند همه چیز را توضیح دهد. من هم بر این عقیدهام. بسیباری از بحث ها و تشیجه گیری های مارکسیسم نامطمئن و مشکوک است ولی هممانطور که گفتم فکر میکنم هر نظریهٔ جامعه شناختی که ما تا به حال از آن اطلاع یافته ایم همین نقص را دارد. مارکسیسم از نظر من در قیاس با هر نظریهٔ رقیب دیگر هنوز هم نکتههای بیشتری برای راهنمایی تحقیق ارائه مىدهد و استدلالهايش منطقى تر است.

جنبهٔ مهم دیگری از روش مارکس وجود دارد ــ تأکیدش بر ساخت بنیادی جامعه ــکه آن را به ساختگرایی مدرن (نه لزوماً نوع آلتوسری Atthusser آن) و همچنین به رئـالیسم

علمی مدرن نزدیک تر می سازد. برای مثال بسکر Bhaskar معتقد است که مارکس به معنای فلسفى و عقل سليمي، رثاليست است. نظر شخصى من نيز همين است. به هر تقدير امر دشوار، ربط دادن برداشت رئالیستی از علم جنامعه بنه خواست. ای اخلاقی آشکار انسان هاست؛ نخست، به اخلاق فردی \_ هر فرد چگونه با خود در مورد مسائل اخلاقی کنار می آید ... و دوّم در سطح وسیع تر به اخلاق عامل انسانی human agency، عاملی که عنصر تشکیل دهندهٔ بنیادی زندگی اجتماعی و خصوصاً عنصری اساسی در جنبش سوسیالیستی است. ارتباط بین این دو چیست؟ این ارتباط را باید برقرار کرد. به نظر من آنها که از ایس تمایز بین ارزش و واقعیت انتقاد و مرا به سبب طرفداری از آن سرزنش میکنند به کنه موضوع پی نبردهاند. چه خوب است مثل روی اجلی استدلال کنیم که وقتی میگو بیم علم خود یک ارزش است فرض بر این است که رابطهای نزدیک ببین واقعیت و ارزش بىرقرار است. ما مي توانيم به تفصيل بحث كنيم كه چگونه علم در عمل ارزش مي آفريند؛ ولي علمي که چیزهایی در بارهٔ دنیای فبزیکی کشف میکند و در جریان این اکتشاف ارزش می آفریند، مطلقاً از در هم آمیختن واقعیتها و ارزشها اجتناب میکند. این نکته ظریف است. ارزشها به هیچوجه به طریق معناداری وارد احکامی در بار: چگونگی تشکیل اجزای جهان فیزیکی یا نحوهٔ کار آنها نمیشوند. در حالی که تمام تفاوتهای موجود بین این دو رشتهٔ گستردهٔ پژوهش علمی را تشخیص میدهم، میخواهم این موضع را در علوم اجتماعی هم حفظ کنم. همه میدانند که در علوم اجتماعی ما با موضوعی کاملاً متفاوت سروکار داریم و حفظ طرز تلقى بي طرفانه و فارغ از ارزش كه به سهولت در مورد جهان فيزيكي در دسترس است در جهان اجتماعی بسیار مشکل تر است. من این دشواری را تشخیص میدهم ولی فکر میکنم اگر واقعاً بخواهیم دانش خود را افزایش دهیم باید تا حدودی آن را رعایت کنیم، اما در عینحال باید خصوصیت جهان انسانی را نیز بشناسیم که عبارت است از خواست. و کردارههای ارزشسی افراد و گرودها. به سبب این خصوصیت است که عدم تعیین indeterminacy تا درجهای و شاید تا درجهٔ زیادی وارد امور انسانی میشود. مارکس به این جنبه توجه زیادی نکرد. من فکر میکنم جنبهٔ منفی نهایی مارکسیسم -که انگلس تا حدی به آن افزود \_ این باشد که مارکسیسم را دسوسیالیسم علمی، بدانیم، چیزی که از نظر من نه هست و نه ممکن است باشد.

من: آبا شما به دیالکتیک اعتقاد دارید؟

ج: در واقع معنای آن را نمی دانم. در دورهٔ تدریسم گاهی برای سرگرمی هم که شده از دانشجویان فوق لیسانس می خواستم مقاله ای در بارهٔ دیالکتیک بنویسند ولی هرگز کسی را ندیدم که مطلب مهمی نوشته باشد. شکی نیست که مطالب جالبی دربارهٔ دیالکتیک نوشته شده؛ برای مثال نوشتهٔ بسکر در فرهنگ تفکر مارکسیستی تحت همین مدخل. اگر دیالکتیک اصطلاحی باشد که بتوان به مخالفتها و تضادهایی که اتفاق می افتد و به جدائی که در جامعهٔ انسانی جریان دارد اطلاق کرد شاید اصطلاحی رضایت بخش هرچند نه چندان مهم باشد. ولی چیزی که من هیچگاه قادر به فهمش نبو دهام و هرگز ندیدهام به طور کامل دربارهاش بحث شود یا به شکل متقاعدکننده ای تشریح شود مقوله ای است که آن را منطق دیالکتیکی می نامند، یعنی منطقی که به نوعی می تواند جای منطق صوری یا منطق مدرن را بگیرد. از می نامند، یعنی منطقی که به نوعی می تواند جای منطق صوری یا منطق دیالکتیکی نظر من این عقیده مهمل است. من در هیچ زمانی احساس نکردهام که برای فهم مسئله ای در جامعهٔ انسانی نخست باید معمای دیالکتیک را حل کرده باشم. شاید من در فهم پدیده های اختماعی چندان موفق نبو دهام ولی در جاه ایی هم که موفقیتی کسب کردهام بدون کسک دیالکتیک کارم را پیش برده می دیالکتیک را حل کرده باشم. شاید من در فهم پدیده های دیالکتیک کارم را پیش برده مرد ای دیالکتیک را حل کرده باشم. شاید من در فهم پدیده های دیالکتیک کارم را پیش برده می دیالکتیک را حل کرده باشم. شاید من در فهم پدیده های دیالکتیک کارم را پیش برده می دیا

ص: آیا احساس میکنید جایی برای فلسفهٔ کلی مارکسیستی وجود دارد؟ منظور چیزی فراتر از [مسائل معرفتشناسی و ] شباهت روش مارکسیستی با رشالیسم علمی است. آیما فکر میکنید نیازی به نظریهٔ اخلاقی مارکسیستی باشد، مثلاً نظریهای مارکسیستی در بارهٔ حقوق و مفاهیمی از این قبیل؟

ج: مطلب زیادی در این باره می توان گفت. اول، فکر نمیکنم مارکسیسم درست مثل هر نظریهٔ جامعه شناختی دیگری نیازی به بنیادهای فلسفی داشته باشد. به نظر من وفلسفهٔ اولیٰ، نه ضروری است نه ممکن. برای مثال هابرماس که این سؤال مشغلهٔ ذهنیش بود حالا آشکارا آن راکنار گذاشته است. از نظر من برای مطالعهٔ جامعهٔ انسانی نیازی به فلسفهٔ اولی نیست. همان طور که برای مطالعهٔ طبیعت هم نیازی به آن نیست. فلسفه بعداً در قالب تأملی انتقادی در باب ساخت نظری و روش های علومی که عمری از آنها گذشته است یعنی در قالب فلسفهٔ علم ظاهر می شود. ولی فلسفه و علوم اجتماعی در مقایسه با فلسفه و علوم طبیعی به هم نزدیک ترند، زیرا علوم اجتماعی پرسش هایی مطرح می سازند که اغلب یا به طور کامل یا تا حدی قبلسفی هستند، میرز آنها مبهمتر است و نمی توان در جاهای بسیاری از درگیر شدن با بحثهای فلسفی اجتناب کرد. همانطور که گفتم اگر فلسفهٔ علوم اجتماعی مد نظر باشد به نظر من رثالیسم علمی عاقلانه ترین و مفیدترین فلسفه است.

بايد تأملي فلسفي از اين نوع در بارة ماركسيسم به عنوان نظرية اجتماعي به عمل آيد. فکر میکنم نتیجهٔ پرسش از مارکسیسم باید آدمی را به این نتیجهٔ عقلانی برساند که ویژگی مارکسیسم به عنوان روش یا منطق علوم اجتماعی همان رئالیسم علمی است. بعنی مارکسیسم به یاری این مفهوم به تحقیقات اجتماعی می پردازد که ساختاری بنیادی وجود دارد که آثار مشاهدهپذیر را می آفریند. به هر حال این طریق تجزیه و تحلیل جامعه خاص نظرية ماركسيستى نيست بلكه به طرق گوناگون به يك سنت قديمي جامعه شناختي تعلق دارد. فلسفة رئالیستی علوم می تواند در انتقاد از سایر پارادایمهای جامعه شناختی هم مورد استفاده قرار بگیرد، این همان چیزی است که در مقدمهٔ کتاب تفاسیر مارکس، که هماکنون در حال تجدید چاپ است، گفتهام. در آنجا من به این نتیجه رسیدم که فلسفهٔ مارکسیستی و جود ندارد و مارکس دیدگاه فلسفی کلی و یا حتی عناصر چنین دیدگاهی را هم پیریزی نکرد؛ از اين رو من كلاً با گفتهٔ كولاكفسكي در كتاب جريان هاي اصلي ساركسيسم كه ساركس را فيلسوني ألماني ناميد مخالفم. او مطلقاً از اين طايفه نيود. ولى همانطوركه فرد لزوماً نبايد. فيلسوف باشد تا بتواند طبيعت را مطالعه كند، از اينرو براي انجام كشفيات مهم در اقتصاد يا جامعه شناسی که مارکس بی هیچ تردیدی به این کشفیات نائل آمد ... هم لازم نیست فیلسوف باشد. با وجود این مارکسیستهای بعدی باید در انتقادهای روششناختی که از تفكر ماركسيستي به عمل مي أمد تأمل كنند و تصميم بگيرند كه ماركسيسم چه نوع نظام نظری و روش کسب معرفت است. در بین شارحان و مفسران اخیر. همانطور که قبلاً نیز گفتم روشن ترین و پر ثمر ترین نحله، مارکسیست های اتریشی هستند، خصوصاً ماکس آدار Max Adler که در انگلستان شدیداً نادیده گرفته شده است، هرچند در اروپا شروع به شناختن او کردهاند. رئالیست.های علمی دوران اخیر را نیز که به این جهت گرایش دارن.د، مثمر ثمر ميدانم.

در تفکر مارکسیستی نقصی آشکار وجود دارد که من همواره بر آن تأکید کردهام و آن فقدان مقولهای است که میتوان نظریهٔ اخلاق مارکسیستی نامید. من نمیفهمم که چگونه نظریهای در بارهٔ جامعه که پیوندی محکم با سوسیالیسم دارد، یعنی جنیشی که خواهمان جامعهٔ جدید و بهتری است، در ایجاد آموزهای اخلاقی که آنتونیو گرامشی اصولش را «تمدن جدیده می نامید هیچ اقدام مهمی نکرده است. هیچ فیلسوف اخلاق بزرگ مارکسیستی وجود نداشته است. بعضی مارکسیست ها در بارهٔ مارکسیسم و اخلاقیات نوشته اند و عناصری از نظریهٔ اخلاقی در برخی بحث های بیگانگی وجود دارد، ولی فکر نمی کنم کسی که در پی شرح و بسط عمدهٔ فلسفهٔ اخلاق باشد به نکته ای دست یابد که اساس کار را تشکیل دهد. ولی شاید از رهگذر تأمل مجدد انتقادی در بارهٔ تفکر مارکسیستی و تجربهٔ عملی جوامع سوسیالیستی، اخلاقیات مارکسیستی در حال غنچه زدن باشد. برای مثال آثار اگنس هلر را می توان نام برد. تحقق این امر فقط به مارکسیسم بستگی ندارد، هرچند انگیزه های اصلی آن از مارکسیسم نشأت می گیرد. یکی از پیامدهای این امر رها کردن اجتناب ناپذیر منصر فرجام مند در اغلب نظریه های تکاملی، از جمله مارکسیسم در صور هگلی تر آن است. این نظریه ها بنا را بر این می گذارند که جامعه و سرشت انسانی تا به نهایت کمال پذیرند.

- س: آیا انتظار دارید نظریهٔ اخلاق مارکسیستی، نظریهای طبیعتگرایانه باشد؟ به این معناکه از مجموعهای از ادعاهای تجربی در بارهٔ انسانها و نیازهایشان و تواناییهایشان و از این قبیل کار را آغاز کند؟ یا انتظار دارید که هنوز هم همانطور که فکر میکردید حوزهٔ واقعیتها و حوزهٔ ارزشها را جدا نگاه دارد؟
- ج: یقیناً باید آنها را جدا نگه دارد و در بارهٔ ارزشها و اخلاقیات باشد و نه در بارهٔ موارد واقعی که در قلمرو اقتصادند، مثل توزیع ثروت یا مبارزهٔ طبقاتی یا از این قبیل. ولی باید دو عنصر حساس از نظریهٔ اجتماعی مارکس را زمینهٔ کار خود بداند: ۱) تأکید بر اقتصاد و تقسیمات طبقاتی؛ ۲) مفهوم تاریخ. مراحلی تاریخی در توسعهٔ جامعهٔ انسانی وجود دارد. نه به این معنی که آنها به یک هدف ضروری منتهی می شوند بلکه خیلی ساده به این معنی که مراحل تاریخی معین و انواع متفاوت جامعه و شکل های مختلف اقتصاد در گذشته وجود داشته است. از این رو نظریهٔ اخلاقی باید نوعی نظریهٔ داریخی شده و از جهتی داقتصادی شده باشد. فکر میکنم این مقوله از آن مقوله هایی باشد که در آثار اگنس هلر دیده می شود؛ برای مثال در کتاب نظریهٔ نیاز مارکس و پس از آن در کتابی مثل دفلسفه ای رادیکاله و در کتاب اخیرش فراسوی عدالت؛ هرچند این کتاب از آنچه ذکرش رفت کلی تر است و با مسائل اخیرش فراسوی عدالت؛ هرچند این کتاب از آنچه ذکرش رفت کلی تر است و با مسائل اخیرش فراسوی عدالت؛ هرچند این کتاب از آنچه ذکرش رفت کلی تر است و با مسائل اخیرش فراسوی از مارکس و این مانی که من در مقده تفاسیری از مارکس نوشتم که اخیرش فراسوی این مروکار دارد. ولی زمانی که من در مقدمهٔ تفاسیری از مارکس نوشتم که مریم انترامی تری سروکار دارد. ولی زمانی که من در مقده تفاسیری از مارکس نوشتم که مای هر منه کارهی زرگی از مکتب مارکس سر برنیاورده، منظورم این نبود که مارکسیسم

باید به طور مکانیکی رشته ای هم به نام فلسفهٔ اخلاق به وجود می آورد. آنچه در ذهن داشتم این بود که وقتی کل نوع تفکری که مارکسیسم نامیده می شود، یعنی راهی جدید برای نگاه کردن به جامعهٔ انسانی در تاریخ، بر کسی تأثیر می گذارد که عمیقاً به پرسش ها و استدلال های اخلاقی توجه دارد، طبیعتاً باید به گونهٔ فلسفه ای اخلاقی بر هر آنچه به وجود می آید پر تو بیفکند. انتظار داشتم همان طور که سایر نظریه های اجتماعی یا برداشت ها از جهان اجتماعی بر متفکران اخلاقی تأثیر گذاشته بودند، نظریهٔ مارکسیستی نیز بر آن ها تأثیری برانگیزاننده بر متفکران اخلاقی تأثیر گذاشته بودند، نظریهٔ مارکسیستی نیز بر آن ها تأثیری برانگیزاننده فایده گرایی، که از نگرش هایی خاص و نوعی برداشت از سرشت انسانی و جامعه به وجود آمد و دیگری اصل اخلاقی مور Moor که آن هم از تفکر و نگرش اجتماعی معینی به وجود آمد که در حرزه های مختلف متعددی رواج داشت: از یک طرف در فلسفهٔ راسل و فلسفهٔ بلومزبری Bloomsburg و کل جنبش مدرنیستی نوظهوری که بیش از همه با نام گروه مدرن در کل و از طرف دیگر در طرز تلقی های اجتماعی نوظهوری که بیش از همه با نام گروه مارکسیستی از سرشت انسانی و جهان اجتماعی نوظهوری که بیش از همه با نام گروه مارکسیستی از سرشت انسانی و جهان اجتماعی می تضیع می بر داشت.

سی: شما در بارهٔ اگنس هلر صحبت کردید. کس دیگری که به نظر میرمند خصوصناً در آشار اخیرش در این جهت حرکت کرده هابرماس باشد.

ج: بله، ولی من مطمئن نیستم؛ شاید در کتاب اخیرش نظریهٔ کنش ارتباطی، این کار را کرده باشد ولی هنوز هم خیلی روشن نیست. به نظر من می رسد که هنوز مشغلهٔ فکری او سازگار کردن ارزش و واقعیت است، به طوری که در عین حال بتوان گفت دنیا چگونه است و چگونه باید باشد. ولی در این اثر دو جلدی دلمشغولی با اندیشهٔ عقلانیت نیز دیده می شود. این مفهوم ممکن است بخشی از یک نظریهٔ اخلاقی مدرن خصوصاً نظریه ای باشد که با مارکسیسم ارتباط دارد، هرچند بیشتر راهی است برای پیوند زدن مفهوم جامعه شناختی عقلانیت با اندیشهٔ فلسفی عقل. هابر ماس می خواهد عقل و عقلانیت را به گونه ای به هم پیوند بزند که بتوان فلسفه و علوم اجتماعی را به شیوه ای یکسان فهمید. هرچند شاید این هم هدف اصلی وی نباشد. در واقع فکر می کنم این کار نشان دهندهٔ دور شدن از اهداف پیشین اوست. او حالا توانایی بیشتری برای پذیرش جدایی بین فلسفه و علوم اجتماعی و جداکردن این دو حوزه از یکدیگر دارد. دومین مطلبی که باید گفت این است که برای مدتی هابرماس مثل اعضای قدیمی مکتب فرانکفورت در حال فاصله گرفتن از مارکسیسم بود ولی حالا یقیناً دوباره به طرف آن بازگشته است. در جواب این پرسش که اگر او در صدد برمی آمد تا در بارهٔ فلسفهٔ اخلاق روشن تر اظهارنظر کند، آیا از تفکر گسترده و کاملاً مشخصی که مارکسیسم مدرن نامیده می شود الهام میگرفت یا نه و حاصل کارش مارکسیستی از آب درمی آمد یا نه، باید بگویم نمی دانم.

- ص: شما مطالب زیادی در بارهٔ پیوند مارکسیسم و جامعه شناسی نوشته ید و کتاب جامعه شناسی مارکسیستی شما دو فعل دارد: یکی به نام ومارکسیسم به عنوان جامعه شناسی، و دیگری به نام ومارکسیسم بر ضد جامعه شناسی، من نمی دانم شما چه احساسی در مورد عقیدهٔ دیگری دارید که کولاکفسکی، زمانی که به مارکسیسم نزدیکتر بود، ارائه کرد: آنچه احتمال دارد رخ دهد از بین رفتن تشخص نظریهٔ مارکسیستی و جذب آن در نظریهٔ جامعه شناسی و میعتری است. فکر میکنم خود کولاکفسکی این تحول را تحول خوبی می دانست.
- ج: خوب، من به طور خاص در این مورد در کتاب تفاسیر مارکس بحث کردمام. بحث من کم و بیش این بود که این اتفاق یگانه اتفاقی نیست که ممکن است بیفتد. این هم ممکن است که مارکسیسم به شکل گسترده و تجدیدنظر شده ای در عمل علوم اجتماعی فعلی را جذب کند و تغییر شکل دهد. صریح بگویم که علوم اجتماعی عصر حاضر را دارای چنان ماهیتی نمی دانم که کسی میل جذب شدن به آن را داشته باشد. به این معنی که نمی دانم چه مزیتی دارد که آرای مارکسیستی به شیوه ای انقاطی جذب آرای بسیار مبهم و پراکنده ای شوند که به طور کلی علوم اجتماعی کنونی را تشکیل داده اند. از طرف دیگر در اقتصاد که اندی شما چندان مبهم و پراکنده نیست عموماً خصومتی با مارکسیسم وجود دارد و این دو نوع نحوهٔ تفکر به هیچ وجه نمی توانند در شکل موجود با یکدیگر جمع شوند. از این رو من بحث کو لاکفسکی را زیاد معقول نمی دانم. بعضی از نحله های علوم اجتماعی یا برخی مکاتب آن هیچ ار تباطی با مارکسیسم ندارند. برای همین هم آن را جذب خود نمی کنند. از طرف دیگر مود دارد از طرف دیگر

بخواهد جذب أنها شود و اگر هم بشود سودي حاصلش نميگردد. همانطور که گفتم اين امکان هم وجود دارد که دست آخر این مارکسیسم باشد که نظریهٔ قویتر از آب درآید. وقتی در ابتدا با نظریهٔ پوپر در مورد علم و رشد دانش آشنا شدم بسیار تحت تأثیر قرار گرفتم. شاید به این دلیل که مارکسیست بودم اندیشهٔ او در مورد مبارزهٔ نظریهها مرا به خود جلب کرد. به نظر من مبارزة نظريهها، مانند مبارزة طبقاتي، وسيلهاي براي پيشرفت است. بايد سعى كرد تا حد امکان یک نظریه را در رقابت با سایر نظریهها دقت بخشید و امیدوار بود که از این روپارویی نوعی پیشرفت حاصل شود. گویا در علوم طبیعی این اتفاق افتاده است، یا حداقل در حوزههای بسیاری به شکل معقول میتوان تاریخ علوم را چنین تفسیر کرد. هىرچىند همیشه چنین اتفاقی نمیافتد. به هر حال، گاهبه گاه برخوردی صورت میگیرد و پارادایمی کنار گذاشته می شود و پارادایم دیگری که گویی برای زمان حاضر بهتر است جایگزین آن می شود. در جای دیگر گفته ام که اِشکال علوم اجتماعی و خصوصاً جامعه شناسی چیست و آن این است که گویی ما هیچگاه پارادایمی واقعاً غالب نداریم که پارادایم دیگری بتواند آن را سرنگون کند. آنچه رخ میدهد این است که یک یا چند پارادایم از میان پارادایمهای بسیار از بین میروند و آدمی نمی تواند کاملاً مطمئن باشد چه اتفاقی در حال وقوع است؛ در نهایت پارادایم جدیدی به وجود می آید و یا یکی از پارادایمهای قدیمی بازمیگردد. این موقعیت به هیچ وجه موقعیتی مطلوب نیست ولی آشکارا اجتناب ناپذیر است. این وضع با برداشت کولاکفسکی از پیشرفت علوم اجتماعی سازگار نیست، نظری که پیشرفت علوم اجتماعی را فرایندی می داند که از رهگذر آن از گوشه و کنار عناصری نظری گرد هم می آیند و به تدریج بهنظریهٔ منظمی مبدل میگردند. این نظریه با برداشت کوهن و سایرین و یا من از پیشرفت علم تفاوت دارد. پیشرفت علم بیشتر ناشی از رقابت بین نظریدهای مختلف است و من مارکسیسم را در همین متن مدنظر دارم. امروزه مارکسیسم، خود، تلنبسار بـزرگی است از برداشتهای مختلف و من میخواهم آن را دقیقتر کنم. من به دلایل کم و بیش عقلانی گونهای از مارکسیسم را که جامعهشناختی است و قدرت تبیینی بسیاری دارد و براساس استانداردهای علوم اجتماعی نظریهٔ خوبی است انتخاب کردمام و میخواهم آنرا دقیقتر کتم و همیشه سایر نظریهها را با آن مقابله کنم. در سال ۱۹۸۳ در سخنرانیم در مراسم صدمین سالگرد مرگ مارکس، گفتم که هرچند تفکر مارکسیستی دارای خطاها و نواقیصی است ولی هیچ نظریهٔ دیگری با ادعاهای مشابه از آن فراتر نرفته است و فکر نمیکنم حداقل در آيندة پيشيبني بذيري احتمال أن هم وجود داشته باشد.

س: شما آثار شومپیتر را نمونهای از جامعهشناسی اقتصادی معرفی کردید کمه فکر میکنید جالب و مهم باشد. آیا در حال حاضر کسی هست که در حیطه علوم اجتماعی از این قبیل کارها انجام دهد؟

ج: نه، يقيناً هيچ كس همچون شومپيتر وجود ندارد. شايد به اين دليل كه هيچ كس از امتيازاتي بهره نمی برد که شومپیتر در سال های دانشجو پیش، در دوران شکوفایی بزرگ زندگی فکری و فرهنگی وین در آغاز قرن، از آن سود میجست. او تحت تأثیر نظریه فایدهٔ نهایی مکتب اتریشی اقتصاد خصوصاً ویزر Wieser قرار داشت. همانطور که شومپیتر متذکر شده است ويزركسي استكه اولين علاقهمنديش جامعهشناسي بود و در آخر نيز به جامعهشناسي بازگشت. بر اثر او بود که شومپیتر تا حدی جامعه شناس شد. شومپیتر مسلماً هیچگاه مثل خیلی از اقتصاددانان با جامعهشناسی خصومت نورزید. علاوه بر این، دو تین از متفکران مارکسیست. های اتریشی (باور Bauer و هیلفردینگ Hilferding) همشاگردی. های او بودند. شومهیتر باز برخلاف اکثر اقتصاددانان و حتی اکثر جامعهشناسان، دانشی فراگیر از تـفکر مارکسیستی کسب کرد. فکر میکنم شرایط کاملاً خاصی میسر شد تا او بتواند به دنبال نوع کاری برود که انجام داد و هیچ کس را به تازگی ندیدهام که کاملاً شبیه او کار کرده باشد. هرچند افرادی هستند که مطالب جالبی می نویسند که به نوعی بین جامعه شناسی و اقتصاد قرار میگیرد، ولی آثار آنان در سطحی پایین تو از شومپیتر قرار دارد. به نظر من اهمیت زیادی دارد که افکار و همچنین نحوهٔ کل تفکر او را مجدداً بررسی کنیم ولی با تأکیدی بیشتر بر جامعه شناسی. شومپیتر در اواخر عمرش گفت که اگر می خواست از اول شروع کند. به جای تحلیلهای اقتصادی، بیشتر در جهت تاریخ و تا حدی جامعهشناسی قدم برمیداشت. فکر میکنم آثار او را باید دوباره و از این جنبه نگریست. معتقدم که مردم برای مدت ها نکاتی جالب و الهامبخش و انقلابی در کتاب سرمایه داری و سوسیالیسم و دموکراسی و همچنین سایر آثار شومپیتر در بارهٔ تحول اقتصادی و بحرانها و چرخههای بلندمدت \* long waves که دوباره رواج یافتهاند، کشف خواهند کرد. در حال حاضر بحثهای خیلی جالب و زیادی

<sup>\*</sup> نظریهٔ اقتصادی منسوب به گوندرا تیف Kondra Tielf و ارنست مندل. براساس این نظریه، تاریخ سرمایدداری مجموعهای از چوخدهای ۵۰ تا ۷۰ سالهٔ انقباض و انیساط اقتصادی است.

دربار: تمام این موضوعات جریان دارد.

می: تا اینجا در بارهٔ تحولات فکری بسیار صحبت کردیم. شما آینندهٔ عملی سوسیالیسم و همچنین سیاستهای بومشناختی را چگونه می بینید؟

ج: من واقعاً در بارة آيندة سوسياليسم چيزي نميدانم. ولي أنچه واقعاً به أن معتقدم اين است كه کسانی که در ده سال اخیر سر و صداهای بسیاری در بارهٔ تدفین سوسیالیسم راه انداختهاند شاید حالاکه سرمایهداری غربی مجدداً به دردسر افتاده صدای خود را پایین آورند. بسیاری از انتقادها و بحثها در مورد سوسیالیسم که از زمان فروکش کردن جنبش رادیکال در دههٔ ۱۹۷۰ پاگرفت، مبتنی بر این فرض مسلّم بود، که سرمایهداری به موقعیت ثابتی دست پیدا کرده است و به توسعهٔ آرام و افزایش تروت و تعداد جوامع مرفه ادامه میدهد. ولی اکترن چنین نیست؛ مردم شروع به اندیشیدن در بارهٔ جایگزینها کردهاند. به علاوه جای شگفتی است که بسیاری مجدداً برای جلوگیری از فروپاشی اقتصادهای غربی راجع به شکل های مطلوب مداخلة دولت فكر ميكنندكه خود تا حدى رهيافتي سوسياليستي است. ايس واقعیت به هر حال پشتوانهٔ این فکر است که جامعه و اقتصاد مدرن، اگر بناست به سطح تولید انبوه و ثابت دست پاید، باید تا حدودی برنامهریزی شده باشد؛ به شرطی که اقتصاد در درازمدت زنده و فعال باشد و در فرایند تولید مادی، منابع طبیعی راکه وابسته به آن است تابود نکند. فکر میکنم سوسیالیسم از همهٔ این جنبه ها با سرما به داری در تضاد است و هنوز هم می تواند آیندهٔ پرامیدتری را نوید دهد، زیراکه تا حدودی به برنامهریزی وابسته است و به مشارکت مردم در تصمیمگیری در بارهٔ نوع و چگونگی فراورده هایی که قرار است تولید شود بیشتر اهمیت میدهد و نسبت به محیط و شرایطی که اقتصاد می تواند در درازمدت فعال و زنده باشد آرای متفاوتی دارد. به هرحال، کل موضوع از این جهت پیچیده است که مردم هنگام بحث در بارهٔ سوسیالیسم تا حدودی تحت تأثیر ایدتولوژیههای راستگرا، توجهشان به اروپای شرقی و فقدان آزادی در آن دیار معطوف می شود، امری که مدت هاست بر همگان آشکار گشته است. ولی این امر هم در حال تغییر است و با تجربهٔ دو یا سه سال اخير به نظر من اينطور ميرسد كه آيندهٔ سوسياليسم روشن تر و روشن تر ميشود. سؤالي که مودم باید به آن فکر کنند طُرقی است که سوسیالیسم در عمل بتواند مؤثرتو از آنچه تا به حال بوده باشد و از سرمایه داری امروزه در قلمرو تولید و بهبود کیفیت زندگی مردم پیشی

گیرد. بسیاری به وضوح از خیلی از جنبههای سرمایهداری ناراضی هستند. آنها از عدم اعتماد و عدم امنیتی که همراه آن است و نابرابریهای زیاد و به هدر دادن گستردهٔ منابع و تخریب محیط ناراضیند. در اغلب کشورها مردم میخواهند در بهداشت و تحصیل و سایر رشتهها مشارکت عمومی را حفظ کنند و حتی وسعت ببخشند. مردم در عمل این چیزها را میخواهند و من فکر میکنم خواستشان بیشتر و بیشتر شود.

سؤال این است که سوسیالیسم چگونه میتواند به شکل سؤثرتری کبار کند و کدام چهار چوب نهادی مورد نیباز آن است. در کتباب اقتصادهای سوسیالیستی از نبوعی سوسیالیسم بحث میکنم که در آن برنامهریزی مرکزی \_که آن را حیاتی میدانـم \_ را بازارهای متفاوت در عین حال تحدید و کامل میکنند. چنین ترکیبی می تواند باعث افزایش بهر وری شود و کالاهای مصرفی متفاوتی تولید کند و از قدرت بوروکراتیک بکاهد و قلمرو تصمیمگیری و مدیریت را افزایش دهد. به نظر من بزرگترین عیب برنامهریزی مرکزی در درازمدت به این قرار است: قدرت بوروکراتیک مرکزی به وجود می آورد، طوری که مقامات اداری ـ همانطور که اغلب اتفاق میافتد ـ بر مردم مسلط می شوند و به همانگونه که در برخی از جوامع سوسیالیستی آشکار است، فسادگسترش می بابد. البته این چیزها را باید مد نظر داشت. همانطور که همه می دانند فساد و قدرت استبدادی زیادی در جوامع سوسیالیستی وجود دارد، با این همه گمان میرود سوسیالیسم خیلی بهتر از این باشد. باز هم فکر نمیکنم کسی بتواند نسخهای دقیق و قطعی برای جامعهٔ سوسیالیستی تجویز کند. به نظر من بهطور کلی غیرواقعی و کودکانه میرمند که عندهای تنصور کنند همگنانی شندن مالكيت منابع توليدي اصلى همة مشكلات را حل ميكند. من شخصاً نمي توانيم منظور کسانی را درک کنم که خود را مارکسیست میدانند و هنوز از این حرف، میزنند. اما متأسفانه بعضي ها هنوز هم چنين سخن ميگويند.

ص: آخرین سؤال در بارهٔ علاقهٔ شما به ادبیات است. من می دانم که شما علاقهٔ زیادی به آثار رابرت موزیل دارید و رمانهای ویرجینیا ولف هم برای شما جالب است و گاهبه گاه از جوزف کنراد و سایر نویسندگان نقل قول می کنید. فکر می کنید در آینده در این زمینه مطلب بنویسید؟

ج: در واقع امیدوارم که دست به چنین کاری بزنم، شاید به سبب برخوردهایی که طی سال های

اخیر داشتهام و باعث زنده شدن علاقهمندی من، برای مثال، به گروه بلومز بری Bioomsbury و در واقع به کل جنبش مدرنیستی و مسئلۀ کلیتر فرهنگ شد. به یاد می آورم زمانی که به ساسکس آمدم، طی دو یا سه سال اول، زندگی فکری واقعاً پرشوری وجود داشت و می توان صادقانه گفت که وزنده بودن در آن پگاه چه لذت بخش بود. از اتفاقاتی که من خصوصاً به یاد دارم سمیناری بود که جین شولکیند Gene Schulkind در آن بارهٔ رهیافتهای مارکسیستی به ادبیات و هنر برگزار کرده بود. گروههای گوناگون در آن بعضور داشتند. این سمینار علاقهٔ شدید مرا به ادبیات و همچنین به نقاشی تقویت کرد، اول به عنوان تجربه های زیباشناختی و دوم به عنوان ابزارهایی برای گشودن معماهای سرشت نتایجی دست یافت، هرچند علوم اجتماعی هم نکات زیادی را مکشوف می سازد که با هنر نادیات نمی توان آسان به دست آورد. به هر حال من امیدوار بودم سمینارهایی از این نوع ادامه می یافتند.

در سالهای اخیر بعضی از کارهایم را در این رشته از سر گرفتهام، خصوصاً دربارهٔ مدرنیسم و پُستمدرنیسم، و همانطور که گفتم، امیدوارم نهایتاً چیزی در اینباره بنویسم، ولی نمیدانم چه چیزی از آب درخواهد آمد. لذت بردن از هنر و ادبیات و به دست آوردن دانش اجتماعی و فردی از آن یک چیز است و نوشتن دربارهٔ آن به طریقی ارزشمند چیز دیگری است.

این مصاحبه ترجمهای است از :

Brian Taylor and William Outiwalts, Interview with Tom Bottomore, in «Theory, Culture and Society» (Sage, London), Vol. 6 (1969) 365-402.

مصاحبه با هانس گئورگ گادامر

روی یویش ترجمهٔ هالهٔ لاجوردی

ص: فیلسوف تا چه اندازه باید جدی باشد؟ شواهد حاکی از آن است که جدیت اندوهگین در کار نظری یگانه روش تفکر نیست. می توان کمدی های شکسپیر و در سنت فیلسفی جدی تر د*انش طربناک* نیچه را ذکر کرد. در ایام اخیر خندۀ تمسخرآمیزی در آثار واسازی گراییان deconstructionists نمایان است. آیا در قلمرو ذهن باید زاهدانه زندگی کرد؟

ج: کتاب نیچه به شدت مورد تحسین من است. این کتاب شاید بهترین الر او باشد. اما نمیگویم که طنز سطحی او خمیرمایهٔ اصلی کتاب است. نیچه تابغهٔ افراطیگری بود و آنقدر جسارت داشت که خطر رسیدن به نتایج غیرمعمول ولی محکم را پپذیرد. آثار او یمبهایی مکتوبند.

اما به هر تقدیر در مورد مکتب واسازی باید بگویم که به نظر من مکتبی جدی نیست. برای مثال Eperon دریدا یک بازی ادبی است و احترامی برای علائق و خواسته های انسانی و دینی و اخلاقی ما قائل نیست. واسازیگرایان نمی توانند همانند نیچه کار خود را توجیه کنند. نیچه با جامعهٔ مسیحی نمای متحجوی خصومت می ورزید. اما نمی دانم گرایش های نیچهای امروزی به دنبال چه چیزی هستند. پیروان این گرایش ها بیش از حد خودبینند و در نتیجه به نوعی از خودراضی هستند.

ارغنون / ۲ / تابستان ۱۳۷۴

س: آیا نمی توان گفت که امروز ما در جامعهٔ مسیحی نمای متحجری زندگی نمی کنیم بلکه در جامعهٔ سرمایه داریِ پسینِ بوروکراتیکِ متحجری زندگی می کنیم؟ اگر نشانی از حقیقت در مفهوم وبریِ دقفس آهنین، و یا در گفتهٔ لوکاچ دنابودی عقل، وجود داشته باشد آیا نمی توانیم نظریه پردازی بازیگو شانهٔ دریدا و دولوز Deleuze و سایرین را تلاشی بسیار جدی بدانیم که از نیچه الهام گرفته است و با تحجر دوران ما خصومت می ورزد؟

ج: شاید چنین باشد. من برای آثار پدیدارشناختی اولیهٔ دریدا احترام زیادی قائل هستم و اطمینان دارم که هم هایدگر و هم، پس از او، دریدا حق دارند مسئلهٔ مابعدالطبیعی بودن نیچه را مورد چند و چون قرار دهند. مسئلهٔ انسجام فلسفی خبلی مورد توجه نیچه نبود. حقیقتی است که مشخصهٔ آثار نیچه باز بودنِ آنهاست. ولی هایدگر در این آثار لایهای عمیق تر کشف کرد که خود نیچه از آن آگاه نبود. تفسیر او از سازگاری درونی میان ارادهٔ معطوف به قدرت و واژگونی های درونی تفکر نیچه نگاهی است بصیرانه به افراطیگری موضع او. با این همه من انتظارات و پیش فرض های لازم را ندارم تا بتوانم نیچه گرایی معاصر را بلاواسطه بفهمم.

س: ممکن است دربارهٔ این برداشت از «افراطیگری» کمی بیشتر توضیح دهید.

ج: بهجاست کمی در بارهٔ هایدگر صحبت کنیم؛ چراکه او هم یک افراطی بود. هایدگر پیوستگی درونی و پیامد کل تاریخ آرای غرب را آشکار کرد – امری که برای من بسیار الهام بخش بود – و روشن ساخت که چگونه عصر تکنولوژیک ما آخرین ثمرهٔ جریائی است که از یونان آغاز شد. از نظر من تحلیل وی از تحولی که از آن گذشته شروع و به این افراطیگری کنونی انجامید اهمیت بسیاری دارد. هایدگر اولین کسی بود که به من بصیرتی کافی داد تا بفهمم که چطور شد علم طبیعی و مابعدالطبیعیِ فرجامگرایانه به سبک ارسطو به فایده گرایی اجتماعی مدرن و انقلاب صنعتی انجامید. تا به حال من از این نکته چیزهای بسیاری آموختهام. از سوی دیگر به نظر هایدگر در بارهٔ وبه فراموشی سپردن کامل وجود» قطنینم – دیدی که معادلِ وآخرین مرده نیچه است. هر دو اندیشه دیدگاهایی هستند که توانایی های خاص خود را دارند ولی نباید آنها را جدا در نظر گرفت و اوج اندیشهٔ آنان نجات دهد؛ با او موافق نیستم. «به فراموشی سپردن کامل وجود؛ ممکن نیست؛ همانطور که مرگ را نمیتوان از حیات انسانی حذف کرد؛ من تقریباً مطمئن هستم که انقلاب صنعتی ـ تکنولوژیکی وضع بشری را بهطور کامل تغییر نخواهد داد.

آثار مدرسهای من از لحاظ دیگری با تفکر هایدگر فرق دارد: نظر من و او در بارهٔ افلاطون. هایدگر هیچگاه توجهی به همهٔ جهات نبوغ افلاطون نکرد. از نظر هایدگر افلاطون فقط استاد ارسطو بود. در مطالعاتم سعی میکنم نشان دهم که افلاطون بنیانگذاری حقیقی بود، ولی هایدگر تمایل داشت در بین فلاسفهٔ ماقبل سقراط به دنبال چنین کسی بگردد \_هراکلیتوس Heracittos و پارمنیدس Parmerides \_کسانی که گریی مناسب ترین دریچهٔ نگاه به وجود را میگشایند.

در کل میخواهم بگویم کار من در قیاس با هایدگر کمتر انقلابی است. این گفته ممکن است تا حدی روشن کند که چگونه توانستم زمانی که در آلمان مطالعهٔ آثار هایدگر شدیداً ممنوع بود به کارم ادامه دهم. زمانی که به آمریکا رفتم و در آنجا علاقهای فراوان به کارهای هایدگر دیدم، اغلب از من سؤال میشد که در آلمان برای مطالعهٔ فلسفهٔ هایدگر باید به کجا مراجعه کرد؟ من در جواب میگفتم: همان جایی که هستید بمانید. این وضح به لحاظ تاریخی منحصر به فرد نبود؛ ارزیابی فرهنگی از همین نوع در مورد هگل در سال ۱۸۵۰ اعاق افتاد. هرچند ادامهٔ کار من با توجه به روابط نزدیکم با هایدگر در نظر اول بعید به نظر میرسید ولی به این سبب توانستم فشارها را خنثی کنم و کارم را دنیال کنم که من بیش از هایدگر اهل مدرسه از آثار همین از آثان است کمتر رعب آور و تهدیداند. نوابغ خلاق نیرومندی که هایدگر مثانی از آثان است کمتر رعب آور و تهدیداند.

ص: هرچند دور از حقیقت است که بگوییم کار شما را آسان میتوان فهمید، مقایسهٔ وجود و زمان با حقیقت و روش نشان میدهد که اثر شما از اثر هایدگر ابهام کمتری دارد. نظرتان در این مورد چیست؟

ج: من خود را با هايدگر مقايسه نمىكنم. او بدون هيچ ترديدى از متفكران طراز اول بود. اما جاى دارد اين نكته را متذكر شوم: هايدگر در كشف رمز كلمات جادو مىكرد ولى به قصد واقعي جملات كارى نداشت. قدرت حفارىهاى كلامى او منجر به مواجههاى واقـعىبين روح خلاق وى و متن مىشد. روش كار من بيشتر ديـالكتيكى است. از نـظر مـن اسـاس مواجهه با متن، قرار گرفتن در جریان شیوهٔ استدلال و میانجیهاست. در اینجا از نحوهٔ تفکر هایدگر که مدام برمی آشوبد و به جلو میراند خیری نیست. یورگن هابرماس زمانی گفت: گادامر بود که هایدگر را شهری کرد؛ به راستی روحیهٔ گفتگو و محاوره در سراسر آثار من کاملاً بارزتر است. همیشه دوست دارم به نظرات دیگران گوش دهم و همیشه مایلم نقطهٔ قوّت ردیّههای دیگران را بر آرای خودم پیداکنم و بپذیرم. هایدگر چنین نبود.

- س: آیا نیروی خلاقهٔ هایدگر که گفتید همهٔ نواقص وی را جبران میکرد در زندگی سیاسی او تأثیر داشت؟!
- ج: مسئلهٔ اصلی در زندگی سیاسی هایدگو راکلاً باید با توجه به این واقعیت فهمید که او حقیقتاً مردی بزرگ بود. او هیچگونه زمینهٔ فرهنگی نداشت و هر چه به دست آورد به مسِبِ کارِ سخت و توانهای عظیمش در تمرکز افکار بود. هایدگو به هیچ کس دینی نداشت، نه به معلمهایش و نه به سنتی فلسفی، آنها فقط موقعیتی فراهم کردند تا او به طریقی خلاق به مسئلهٔ وجود بازگردد. شاید از آنجا که تحول فکریش را فقط مدیون خود بود و در سراس زندگی شخصیتی مستقل داشت، باور کرد که متفکری بزرگ می تواند توان انقلابی جنبش نازی را به راههای نجیبانه و اصیل بکشاند. البته خطاکرد، خطایی فاحش، و خود پس از یک سال به همین نتیجه رسید، به عقیدهٔ من اگر او به خطایش آشکارا اعتراف نکرد به طریق کلی ناشی از محدودیت های بشری بود. او متوجه اشتباهش شد ولی حوصله و جرأت گفتن آن را پیدا نکرد.

ص: از نحوهٔ برخورد شما با این مرحله از زندگی هایدگر شاید بتوان تتیجه گرفت که هایدگر فکر میکرد نامیونال سوسیالیسم موقعیتی برای فلسفه ایجاد میکند تا بر شکاف بین تفکر و واقعیت، و نظریه و عمل غلبه کند. البته فهم و نقد این شکاف کانون حملههای زیادی به سنت فلسفی بوده است، و یکی از قویترینِ این حملهها انتقاد مارکس به هگل بود. آیا فکر میکنید کار خود شما کاربردی عملی دارد؟

ج: اجازه دهید پرسش شما را از دو جنبهٔ متفاوت پاسخ بدهم. اول از همه اوقاتی پیش آمده که از عکسالعملهای خاصی نسبت به کارم رضایت خاطر زیادی بهدست آوردهام. سه مورد از این عکس العمل ها را به یاد دارم. روزی چند نامه و مقاله از گروهی قوم شناس در کالیفرنیا که تحت تأثیر نظریهٔ «گفتگویی کردن» Dielogizing من قرار گرفته یودند به دستم رسید. آنها این نظریه را که داز یک دیدگاه نمی توان به حقیقت دست بافت، جدی گرفته بودند و میخواستند بیاموزند که چگونه باید از هیئیتگرایی موجود سنتِ قوم شناختی اجتناب کرد. به نظر آنان این جهتگیری مجدد، نوید بصیرتهای جدید و تحولات نظری را می داد. البته آنچه در اینجا مطرح است پیشرفت و تحولی است که در قاهدهٔ نگرش به حقیقت از دیدگاه قوم شناختی در آنان می مطرح است پیشرفت و تحولی است که در قاهدهٔ نگرش به مقیقت از داد. آنان متوجه نقد من از مکتب زمینه زدایی است که در قاهدهٔ نگرش به مقیقت از بسیاری از اندیشه های امروزی در بارهٔ هنر است. شیوهٔ عملی معماری در آنان که به تازگی بر مینای این حقیقت قدیمی جهت یافته بود که هنر می باید در متن گذشته و در دنبالهٔ آن تفسیر شود، انزواگرایی تاریخی را که بحق نشانِ معماری مدرن است مردود می شمرد. بالاخره با مود، انزواگرایی تاریخی را که بحق نشانِ معماری مدرن است مردود می شمرد. بالاخره با شود، انزواگرایی تاریخی را که بحق نشانِ معماری مدرن است مردود می شمرد. بالاخره با معنی معمول عنوان سخترانیم هرمنو تیک بود، طبیعی بود که در آغاز با بی اعتنایی و بی علاقگی تعدادی از قضات به هرمنو تیک بود، طبیعی بود که در آغاز با بی اعتنایی و بی علاقگی تعدادی از قضات به هرمنو تیک بود، طبیعی بود که در آغاز با بی اعتنایی و بی علاقگی تعدادی از قضات به هرمنو تیک مقوقی روبه رو شوم. به هر تقدیر آنان کاملاً

اکنون پرسش شما را از جنبهٔ دوم پاسخ می دهم.یادم می آید با هارولد گارفینکل ملاقات کردم و زمانی که در یکی از سخنرانی هایش حضور داشتم به او گفتم شاید نداند که پیرو ارسطوست و ارسطو کاری راکه او انجام می دهد حکمت عملی می نامد، به این معنی که او به دنبال پیداکردن قواعد کلی در موقعیت های انضمامی و خاص نیست بلکه بیشتر در صدد است تا به قواعدی کلی دست یابد که از تجربه های خاص ناشی می شود. گارفینکل در جواب به من گفت: وخوب، من به گفتهٔ شما که راه ارسطو را دنبال می کنم اعتراضی ندارم.» کل این گفتگو در این نکته خلاصه می شود که هرمنو تیک احبای حکمت عملی است. برداشت مدرن از نظریه \_ نظریه ایزاری برای توضیح واقعیت است \_ به کلی فهم ما را از انضباط فراوانی است. فضائلی که در متن فرهنگ علمی مورد تحسین نیچه بودند. از این رو نظریه صورتی از عمل انسانی است؛ نباید به عمل همچون کاربرد نظریه نگریست.

س: اگر ترجیح میدهید نظریه را نوعی وبودن در جهان، بدانید تا ابزاری برای سنجش واقعیتی

که جدای از واقعیتهای دیگر تفسیر می شود، آیا کمی متناقض به نظر نمی رسد که کار شما در ایالات متحد آمریکا پی گرفته می شود.

ج: از سال ۱۹۴۵ در آلمان عکس العمل یک طرفه ای بر ضد فلسفهٔ هرمنو تیکی وجود داشته که فکر میکنم کم و بیش به دلیل فاجعهٔ فرهنگ آلمانی است. برای استمرار آن صور فرهنگی که نتایج فاجعه باری داشتند تمایلی دیده نمی شد. البته، اکنون منش غالب در فرهنگ آمریکایی، منشی تحلیلی است. در حالی که کار تحلیلی، کار فکری بسیار جدیی است، ولی در عین حال هیچ شناختی از دیگر شیوه های تفکر ندارد؛ فرهنگی است مبتنی بر قناعت. وقتی آمریکا با تفکر هرمنو تیکی من آشنا شد تعدادی از محققان آمریکایی متوجه پر ثمر پرون این شیوهٔ تفکر شدند. من جسارت کردم و قدم به این قلمرو جدید گذاشتم، البته ته در ترجعه میانچی آرمانیی برای انتقال آرا نیست. از سوی دیگر حتی با توانایی اندکِ سخنرانی ترجعه میانچی آرمانیی برای انتقال آرا نیست. از سوی دیگر حتی با توانایی اندکِ سخنرانی می پازده سال گذشته از موفقیتهای ناچیزی که در این راه به دست آمد لذت بردهام طی پازده سال گذشته از موفقیتهای ناچیزی که در این راه به دست آمد لذت بردهام فعالیت در آمریکا برایم بسیار الهام بخش بود و از آن نکته های زیادی آمد خذت بردهام.

س: آیا شما آثار بورگن هابرماس را مبین رخنهٔ اسلوب تحلیلی به فلسفهٔ آلمانی میدانید؟

ج: ند. هابرماس بر این باور است که در فرهنگ ما که به طریق علمی و بوروکراتیک سازمان یافته است فقط علم می تواند جنبشهای اجتماعی را درک و هدایت کند. برعکس من معتقدم فقط دوراندیشی prodence انسانی قادر به این کار است. روزی ما برخوردی بسیار جالب در راهرو داشتیم. او گفت فقط دوراندیشی منظم علمی می تواند به ماکمک کند. به او جواب دادم فقط علمی که با دوراندیشی نظم یافته باشد می تواند به کار خود ادامه دهد. یا این همه معتقدم اکنون نسبت به گذشته نظراتمان به هم نزدیک تر شده است. در مناقشهای که بین ما درگرفت ما هر دو از استدلالهای یکدیگر استفاده کردیم. اغلب از ما می خواهند دوباره بحث را از سر بگیریم، ولی ما دیگر همان طرز فکرها را نداریم. بعد از انتقاد من، هابرماس هرگز بحشهایش را دربارهٔ روانکاوی تکرار نکرد، من هم از او چیزهای زیادی یاد گرفتم. ص: با اتکا به جهان بینی علمی می توان از تصورات معین و شیوههای تفکر و صور بروز حقیقت انتقاد کرد. به دلیل اعتبار دیدگاه علمی و شاید فقط از همین دیدگاه باشد که دنقد اید تولوژی» ممکن می شود. از آنجا که دوراندیشی را بنیادی تر از علم می دانید آیا می توان گفت که مفهوم اید تولوژی را رد می کنید؟

ج: البته من نقد قدیمی هابرمامی و پیروانش را میدانم که معتقدند هرمنو تیک بُعد انتقادی ندارد. ولی فکر میکنم انتقاد آنان نادرست باشد. پرسشی که مطرح می شود چگونگی نقد سیامی مؤثر است. نکتهٔ مهم تدوین نظری فرمولی کلی نیست بلکه بیشتر توجه به جزئیاتی است که مستلزم کل زنجیرهٔ قضاوت هاست. هدف هرمنوتیک یافتن قضاوت های صحیح با توجه به شأن انسانی است، جایی که کاربرد قاعده ای کلی مطرح تیست. این قضاوت ها آشکارا می توانند انتقادی باشند ولی نه به شیوهٔ کلیتگرایانه ای که دفتد ایدتولوژی، طالب آن است. من منکر نمی شوم که نقد ایدتولوژی تلاش نظری بحقی است –هر چه باشد کاری است من منکر نمی شوم که نقد ایدتولوژی تلاش نظری بحقی است –هر چه باشد کاری نظر من امری خیالی و واهی است که همان کنیم نقد ایدتولوژی هرگز بتواند جهان انسانی را در برخی حالات با وضوح کامل نشان دهد. دیالوگ و گفتگو باید با حیات انسانی ملاز مت همیشگی داشته باشد. از اینروست که نمی توانم هرمنوتیک را در حد کمال آن تصور کنم. علم ممکن است متخصصانی به وجود آورد ولی هرمنوتیک نمی تواند.

ص: در اين صورت آيا شما با انديشة علوم اجتماعي وبري از ارزش، Value-Free خصومت ميورزيد؟

ج: قبل از آشنایی با هایدگر، ماکس وبر بزرگترین قهرمان دورهٔ جوانی من بود. او معرف تعصب علمی خاصی بود و جامعه شناسی دبری از ارزش، نظریهٔ متهورانه ای بود که من کارم را با آن شروع کردم. پس از آن آشنایی با هایدگر پیش آمد و برای من راه خروج از مخمصه باز شد. باور ندارم که اصول علمی و قهرمانگرایی ماکس وبر باید با دتصمیمگرایی محض باید ندایم فود وبرگفته بود: دشما باید خدایی را انتخاب کنید که میخواهید پیروش باشید و علم نمی تواند شما را در این تصمیم یاری دهد.» خوب، ما از علم انتظار کمک نداشتیم و به فلسفه روی آوردیم. هایدگر و پاسپرس و دیگران دتصمیم، گرفتند در این [به اصطلاح] دقلمرو غیرعقلانی، [فلسفه] راهی را انتخاب و دنبال کنند.

- س: آیا میخواهید بگویید که این کار می تواند در اتخاذ تصمیمهای سیاسی و رسیدن به قضاوتهای اخلاقی کمک مستقیمی بکند؟
- ج: مطمئن نیستم بتوانم در این مورد پاسخی راضیکننده به شما بدهم. من هم مثل خود شما در سنت فرهنگی خاصی پرورش یافتهام که میتوانیم با اغماض آن را رمانتیسم بنامیم. رشتهٔ من علوم انسانی است: کلاسیکها و هنر و ادبیات. این بدان سعنی نیست که سن هیچ علاقهای به مسائل اجتماعی ندارم؛ ولی این مسائل بیشتر موردتوجه من شهروند است تا من فيلسوف. البته من تجربيات اجتماعي و سياسي خود را دارم و به كمك اين تجربيات، اعتقادات و باورهای من شکل گرفته اند. من این اعتقادات را بلاواسطه با اندیشه های فلسفیم ييوند نمر زنم. فقط مي گويم كه اساس هرمنونيك انساني است نه علمي. پيش فرض اصلي آن این است که ودیگری، ممکن است بر حق باشد؛ هرچند ممکن است رعایت این اصل زندگی را دشوار سازد ولی به نظر من پایه و اساس زندگی جسمعی هسمین اصل است. در سیاست ما بایستی این نکته را بیاموزیم که تبعیض بر ضدِ دیدگاو «دیگری» همواره با شدت و حدت برقرار بوده است. تا جایی که آینده مطرح است به نظرم میرسد که اگر برای درک منظور «دیگری» اصل مهمی را که متذکر شدم درنیابیم، همگی به مهلکه درخواهیم غلتید. ولى من دچار هيچگونه توهمي نيستم. ميدانم كه بدون فشار ضرورت اين ديدگاه تحقق نخواهد يافت. به هرحال احساس ميكنم فشار ضرورت در قلمرو بومشناختي بروز خواهد کرد تا در حیطهٔ قدرت هستهای. در حالی که مشکل هستهای ممکن است با مصالحهٔ سیاسی حل شود، نمی دانم تهدید به محیطزیست را چگونه می توان با شیوههای اجرایمی در ایس سطح حل کرد. از آنجا که هیچ کس نمی تواند بدون امید زندگی کند من هم امیدهایی دارم؛ امیدهایی که چندان هم مبهم نیستند.

می: ولی شما نوعی بینش نظری دارید که جامعهٔ تکنولوژیک چیست و احتمال دارد به چمه صورت درآید؟ ج: آرای مسن در ایسن مسورد بسا مسنظور هسایدگر از «گلاسن هسایت» Geleasehelt [رهایی = Releasement] نزدیک است. فکر میکنم آنچه او باید می آموخت رهایی از شیفتگی به تکنولوژی بود که ممکن است هنوز همهٔ ما راگرفتار سازد. البته اقتصاد جهانی به قدری پیچیده و در هم تئیده است که مشکل بتوان تفاوت اساسی بین نظامهای «مختلف» اقتصادی را تشخیص داد. نوعی همگرایی وجود دارد. باید با مسئلهٔ شکاف بین کشورهای توسعه یافته و توسعه نیافته روبه رو شویم؛ ولی باور ندارم که را محل، صادر کردن فرهنگ مادی و معنوی غرب باشد. می توانیم از فرهنگهای دیگر نکته هایی بیاموزیم ولی خیلی مطمئن نیستم که برای مثال آفریقا بتواند یا مجبور باشد اروپایی شود. به نظر می رمد این پیامد منطقی «کمکی» باشد که اروپا میکند.

س: شما در بارهٔ پیوند بین هنر و تکنولوژی نوشتهاید. آدورنو فکر میکردک محقیقت هـنرِ انتزاعی ناشی از آن است که جامعهٔ انتزاعی را عیان میسازد. آیا شما با نظرات او موافقید؟

ج: نظریهٔ زیبایی شناسی آدورنو از خواندنی توین آثار اوست، شاید به این سبب که او فقط سهبار آن را نوشت. سایر کتاب های او حداقل چهاربار بازنویسی شده و به حدی پیچیده شده اند که ذهن حقیر من قادر به فهم آنها نیست. تکتهٔ مورد اختلاف آدورنو و من در بارهٔ مسئلهٔ هنر انتزاعی، آگاهی زیبایی شناسی است. آدورنو تعریف کانت از هذوق و را می پذیرد و همین تعریف را برای هنر به کار می برد که اشتباهی بزرگ است. یکی از علایق اصلی من نشان دادن این است که آگاهی زیبایی شناسی است. معور و کلی وجود ندارد. هنر همیشه چیزی بیش این است که آگاهی زیبایی شناسی به طور مجرد و کلی وجود ندارد. هنر همیشه چیزی بیش از تحقق انتظارات زیبایی شناسی است. من با آدورنو در بارهٔ تأثیر حساسی که رسانه های عمومی بر جای می گذارند موافقم. رسانه های گروهی با تکثیر تعبورات همه چیزها را به شدت هم سطح می کنند. بنابراین هنر یاید دست به تلاش های خیلی خاص بزند تا بتواند دیده یا شنیده شود. به همین دلیل، درک هنر مدرن بسیار سخت است. این دلیل، دلیل خوبی می آورد که فقط آشکال برانگیزاننده و برآشوبندهٔ تألیف و تصنیف ممکن است توجه ما را به خود جلب کند. من هنر مدرن را این گونه می بینم. کاری که روی اشعار پل سلان انجام دادم می آورد که فقط آشکال برانگیزاننده و برآشوبندهٔ تألیف و تصنیف ممکن است توجه ما را به خود جلب کند. من هنر مدرن را این گونه می بینم. کاری که روی اشعار پل سلان انجام دادم به یادم می آید. آثار او بیانگر خصومیتی معمایی است که از لحاظی به معنی حفاظت از خود در برابر هم سطح سازی نیروهای تکنولوژی است. شاید هنر مدرن نیز مبین نکتهٔ دیگری هم باشد که به یاری آن بتوانیم بدبینی آدورنو را بفهمیم و آن نکته این است: هر چه توجه فرد به کل در تمامیت آن بیشتر می شود قدرت تفکر وی کاستی می گیرد. در اینجا می خواهم به کمک استعارهای منظورم را روشین کنم. ارگ نوازِ خوب از ارگ کوچک به نحوی استفاده می کند که گویی ابزار عظیمی است و ارگ نوازِ بد از بهترین ارگ روی زمین به نحوی استفاده می کند که گویی ارگی کوچک است. از این رو ما باید یاد بگیریم که ارگ کوچک را استادانه بنوازیم. فکر می کنم این گفتهٔ من در بارهٔ سرنوشت نوع بشر در قرنهای آینده نیز صدق کند. به هر حال این بدان معنی نیست که پیشه فلسفه باید کنار گذاشته شود. من مطمئن هستم که انسان ها همیشه در صدد فراتر رفتن از افق فایده طلبی هستند.

- س: آیا اندیشهٔ منطق تاریخ به شکلی که در تفسیر مارکسیستی از دیالکتیکِ خد*ایگان و بندهٔ* هگل دیده میشود شما را اغوا نمیکند؟ پیوند بین ایس نوع تفکرِ مبتنی بر تکامل و هرمنوتیک فلسفی را در چه میبنید؟
- ج: بگذارید من این پرسش را به سه بخش تقسیم کنم. اول ما باید معنای هرمنو تیک فلسفی را بدانیم. هرمنو تیک فلسفی روش نیست؛ حتی اگر برخی نظریه پردازان اجتماعی آن را روش بدانند. هرمنو تیک فلسفی تأملی است در بارهٔ طرق استفاده از روش ها. هرمنو تیک فلسفی سعی می کند نشان دهد که روشی وجود ندارد تا به ما در استفاده عقلانی از روش ها کمک کند. تا جایی که تکامل موردنظر است آدمی باید آگاه باشد که مشکل مقیاس ها mansures به وجود می آید. البته نژاد انسان بخشی از فرایند تکاملی است و درست به همان دلیل که بعضی انواع به سبب بلند بودن بیش از حد پاها یا به جهت دشواری پیدا کردن غذا منفرض شدند نژاد انسانی هم ممکن است به دلیل ناسازگاری ابزار فکریش از بین برود. ولی بگریم تقشهٔ آلمان نگاه کنیم و از روی آن تصمیم بگیریم که چه گل خاصی را در باغچه مان بکاریم. فکر میکنم پیوندی که شما بین تفکر تکاملی و دیالکتیک هگلی خدایگان و بنده برقرار کردید ناشی از سوءتفاهم و استفاده نابجای مارکس از این دیالکتیک است. هگل می برود. ولی بگریم کند میکنم پیوندی که شما بین تفکر تکاملی و دیالکتیک هگلی خدایگان و بنده برقرار کردید ناشی از سوءتفاهم و استفاده نابجای مارکس از این دیالکتیک است. هگل نمی گریم کردید ناشی از سوءتفاهم و استفاده نابیای مارکس از این دیالکتیک است. هگل نمی گریم کردید ناشی از سوءتفاهم و استفاده نابیای مارکس از این دیالکتیک است. هگل نمی گریم کردید ناشی از سوءتفاهم و استفاده نابیای مارکس از این دیالکتیک است.

میداند، در حالی که ارتباط خدایگان با واقعیت به میانجیگری خدمات بنده برقرار می شود. از این رو دیالکتیک مارکسیستی و مقاهیم انقلاب و اعتصاب های عمومی آن استفاده ای نابجا از بینش هگلی در بارهٔ برتری کارگر بر مصرف کنندهٔ صِرف است. البته، شاید عذری وجود داشته باشد. همان طور که سعی کردم در ششمین تحقیقم در بارهٔ دیالکتیک هگل نشان دهم – که در آخرین چاپ این کتاب در آلمان منتشر شده است – هگل هنوز بیش از حد تحت تأثیر فلسفهٔ دکارت بود. در واقع نبوغ هگل در روش دیالکتیکی او نبود بلکه در درک و شهود چرخش های دیالکتیکی عظیم بود. آنچه مهم است نظام او نیست بلکه احساس اوست در بارهٔ تنش ها و تضادها. یکی از نکات مهم از نظر هگل این است که واین همانی و هغیر این همانی و اهمچون جنبه هایی از رابطهٔ بازتابی بین خود و دیگری تمانی کنیم. نکته ای که افلاطون در آغاز می دید و هگل در انتها.

این مصاحبه ترجمهای است از :

Roy Boyne, Interview with Hans-Georg Gademer in «Theory, Culture and Society» (Sage, London), Vol. 5 (1988), 25-34.

سومين شمارة ارغنون در پاييز ١٣٧٣ منتشر خواهد شد . مضمون اين شماره : مبائى مدرنيسم عنوان برخي از مقالات شمارة ٣: فردریش نیچه: فواید و مضار تاریخ برای زندگی \_\_\_\_\_ : درباب حقیقت و دروغ به مفهومی غبر اخلاقی رابرت ب. پی پین: نیچه و منشأ مفهوم مدرنیسم زیگموند فروید: داستایوسکی و پدرکشی/ من و خود کارل مارکس: گزیدهای از دستنوشته های پاریس پل ریکور: هرمنو تیک \_احپای معنا یا کاهش تو هُم ماکس وبر : مقدمه بر اخلاق پروتستانی کثورگ زیمل : پول و زندگی مدرن کارل لوویت : ماکس وبر مارشال برمن: مارکس و مدرنیسم

## ARQANOON

A Quarterly Journal of Philosophy , Literature and the Humanities Vol.1/ No.2 / Summer 1994

## ROMANTICISM

## ARQANDON

## ROMANTICISM

On the Romantic Philosophy of Life / Georg Lukacs Romanticism in Literature / Rene Wellek Extracts from Preface to Lyrical Ballads / William Wordsworth The Romantic Imagination / Morris Bowra Allegory and Symbol / Paul de Man Figures of Romantic Anti-Capitalism / R. Sayer & M. Lowy The Historical and Social Origins of Romanticism / Hossein Payandeh Victor Hugo: Les Misérables / Charles Baudelaire Les Romantiques allemands / M. Alexandre & E.Tunner Romanticism in Political Thought / Ali Mortazavian Interview with Tom Bottomore / Interview with H-G. Gadamer