

# فلسفة تحليلي

زبان حقیقت و حقیقت زبان / پرسف می علی آبادی
برهان عالم خارج / چ ا موراتر جمه منوچهر بدیعی
افدیشه / گوتلوپ فرگه ترجمه محمود پوسف ثانی
بوصیف ها / برتراند راسل ترجمه محمود پوسف ثانی
دو حکم جزمی تجربه گرایی / و ا کواین ترجمه سنوچهر بدیعی
پیرامون اشاره / پیتر استراوسون ترجمه رضا محمدزاده
گوتلوپ فرگه و تحلیل معطقی زبان / شیاء موجد
گاریپ و فلسفه تحلیلی / علی پایا
فیزیکالیسم / آتر تویرات ترجمه علی سرتصوبان
فیزیکالیسم / آتر تویرات ترجمه علی سرتصوبان
فیزیکالیسم / آتر تویرات ترجمه علی سرتصوبان
فلسفه تحلیلی و فلسفه زبان / کیس دانلان ترجمه شاپور اعتباد و مراد فرهادپور
تأملاتی در باب فرهنگ و هنر و ادبیات / لودویگ ویتگشتاین ترجمه حسین پاینده

(d)

# ادغنون

فصلنامهٔ فلسفی ، ادبی ، فرهنگی سال دوّم ، شمارهٔ ۷ و ۸، پاییز و زمستان ۱۳۷۴

# فلسفة تحليلى



مرکز مطالعات و تحقیقات فوهنگی وزارت فوهنگ و ارشاد اسلامی

## ارهنون فصلنامهٔ فلسفی ، ادبی ، فرهنگی سال دوّم ، شمارهٔ ۷ و ۸، پاییز و زمستان ۱۳۷۴

مدیر مستول: احمد مسجد جامعی زیر نظر شورای نویسندگان و ویراستاران تهیه شده در مرکز مطالعات و تحقیقات فرهنگی معاونت امور فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی

مدیر داخلی : حمید محرمیان معلّم / حروفیین : امیر عبّاسی لیتوگرافی : مقدّم / جاپ : فرهنگ / ناظر جاپ : محن کاران

خرض و مشی اصلی از فتون معرفی و تقدیباتی و مسائل بهم از هنگ و تفکّر معاصر، به ویژه در خرب، از طریق گزینشی و افعیباته و آیت گون از منون طراز ازّل در حوزمعای فلسفه و کلام و ادبیات و حلوم انسانی، و ترجمه و احبیاتاً تـغریر دقـیق آنهاست: خسمن آنکه از تألیف و تحلیق نفیس در این زمینه مشتافاته استقبال می شود

مقالات مندرج در ارفنون صرفاً مبین آراه نویسندگان آنهاست مقالات و مطالبی که برای ارفنون ارسال میشود باید بر یک روی کاغذ نوشته شود و منن اصلی مقالاتِ ترجمه شده ضمیمه گردد ارغنون در ویرایش مطالب آزاد است مطالب دریافت شده بازگردانده نمی شود استفاده از مطالب ارفنون با ذکر مأخذ آزاد است

دفتر ارغنون : تهران . صندوق پستی ۱۹۳۹۵/۶۴۱۵ . تلفن ۲۰۰۱۲۹۰ و ۲۰۰۱۳۹۱

بهای این شماره : •••۵ ریال

# فهرست

| یک  | شورای نویسندگان                               | يادداشت                            |
|-----|-----------------------------------------------|------------------------------------|
| ١   | یوسف ص. علی آبادی                             | زبان حفيفت و حقيقت زبان            |
| 44  | ک.س. دانلان / ترجمهٔ شاپور اعتماد و           | فلسفة تحليلي و فلسفة زبان          |
| ,   | مراد فرهاديور                                 |                                    |
| 99  | ضياء موحد                                     | گوتلوب فرگه و تحلیل منطغی زبان     |
| AΔ  | برتراند راسل / ترجمهٔ ضیاء موحد               | دربارهٔ فرگه                       |
| AV  | گوتلوب فرگه / ترجمهٔ محمود يوسف ثاني          | انديشه                             |
| 115 | گوتلوب فرگه / ترجمهٔ منوچهر بدیعی             | مقدمة مبانى حساب                   |
| 177 | ج. ا. مور / ترجمهٔ منوچهر بدیعی               | برهان عالم خارج                    |
| 149 | ً برنراند راسل / نرجمهٔ سید محمد علی حجتی     | توصيفها                            |
| 150 | العلى پايا—ازك                                | کارنب و فلسفهٔ تحلیلی // سامه      |
| 771 | وبلَّرد وَن أُرمن كواين / ترجمهٔ منوچهر بديمي | درباب آنچه هست                     |
| 101 | / ترجمهٔ منوچهر بدیعی                         | دو حکم جزمی تجربهگرایی             |
| 444 | رضا محمدزاده                                  | مقدمهای بر مقالهٔ «پیرامون اشاره»  |
| PAY | ب. ف. استراوسون / ترجمهٔ رضا محمدزاده         | پيرامون اشاره                      |
| ۲۲۱ | ادموندگِتيه / ترجمهٔ شاپور اعتماد             | آیا معرفت باور صاذق موجه است؟      |
| ۳۲۷ | أنو نُوبُرات / ترجمهٔ على مرتضويان            | فيزيكاليسم                         |
| 741 | لودویگ ویتگنشتاین / ترجمهٔ حسین پاینده        | تأملاتى درباب فرهنگ و هنر و ادبيات |
| ۳۵۷ | سبوِل بارِت / ترجمهٔ هدایت علوی تبار          | خدا در فلسفة ويتگنشتاينِ مثقدّم    |
| ۳۸۷ | ويلرد ون ارمن كواين إ ترجمهٔ هالهٔ لاجوردي    | محدوديتهاى معرفت                   |
| 444 | پاسكال أنژل / ترجمهٔ منوچهر بديعي             | فلسفهٔ تحلیلی در فرانسه            |
|     |                                               | نشربات عمدهٔ بینالمللی در زمینهٔ   |
| ۴•۵ | یوسف ص. علیآبادی                              | فلسفة تحليلى                       |
| 4.9 | تثودور أدورنو / ترجمهٔ يوسف اباذرى            | جایگاه راوی در رمانِ معاصر         |
| 414 | محمدرضا ريخته كران                            | گادامر و هابرماس                   |



### يادداشت

بخش اصلی این شمارهٔ ارخنون اختصاص به معرفی فلسفهٔ تعطیلی دارد. در این معرفی مطالب را چنان برگزیده ایم که هم سیر و رشد تاریخی این مکتب را نشان داده باشیم و هم فیلسوفان شاخص آن را با ارائهٔ نمونه ای از بهترین آثار آنان معرفی کرده باشیم.

ترتیب مطالب در این شماره بدینگونه است که مقاله های مربوط به تحولات و گرایشها و موضوعهای پردامنه و کلی را در اول آوردهایم، سپس با در نظر گرفتن تقدّم و اهمیت تاریخی، به معرفی بعضی فیلسوفان و ترجمهٔ نمونه هایی از آثار آنان پرداخته ایم.

این نخستین باری است که در ایران مقاله های پرآوازه و تأثیرگذاری مانند داندیشه از فرگه، دیرهان عالم خارج از مور، دتوصیفها از راسل، ددرباب آنبچه هست و ددو اصل جزمی تجربه گرایی از کواین، دپیرامون اشاره از استراوسون، دآیا معرفت، باور صادق موجه است؟ از ادموند گتیه در یک مجموعه ترجمه و منتشر می شود. هر یک از این مقاله ها سالها مورد بحث و گفتگوهای فلسفی بوده است و نیز هر کدام به گونه ای در نقد از نظریه یا مسألهٔ فلسفی مهم خاصی نوشته شده است. به همین دلیل در ابتدای اغلب مقاله ها مقدمهٔ کوتاهی افروده ایم و

موضوع اصلی و هدف کلی هر یک را توضیح داده ایم تا خواننده تصوری اجمالی از محتوای آن مقاله داشته باشد.

نوشته های فیلسوفان مکتب تحلیلی معروف به دقت و انسجام اند. این نکته ای است که پاسکال آنژل، یکی از استادان فرانسوی فلسفهٔ تحلیلی، در مقالهٔ دفیلسفهٔ تحلیلی در فرانسه ، که ترجمهٔ آن در همین شماره آمده است، بدان اشاره کرده آن را یکی از ویژگیهای فلسفهٔ تحلیلی دانسته است. ترجمهٔ دقیق این نوشته ها کار آسانی نیست. اگر از کواین، استراوسون و آثار فنی و جدّی راسل و بسیاری دیگر، چیزی به فارسی ترجمه نشده، یکی هم بدین دلیل است که ترجمهٔ چنین آثاری کار آسانی نیست. کسانی هم که کار را آسان گرفته اند، در واقع، کار خوانسندگان را دشسوار کرده اند.

هدف از فراهم آوردن این مجموعه آن بوده است که متنهای معتبر و تأمّل انگیزی از فلسفهٔ تحلیلی در اختیار علاقه مندان به ویژه دانشجویان فلسفه قرار گیرد. مقاله هایی که در این شماره آورده ایم همیشه در درسهای فلسفی مورد استناد بوده اند، بدون آنکه ترجمهٔ نسبتاً روشن و مطمئنی از آنها در دسترس بوده باشد.

فلسفة تحلیلی دامنه ای گسترده و نمایندگان و گرایشهای گوناگونی دارد. ما در این شماره، حتی به اجمال، نتوانسته ایم به فلسفهٔ تحلیلی در اروپای شرقی و کاناداو کشورهای اسکاندیناوی، که هر کدام فیلسوفان بارز و ویدگیهای چشمگیری دارند، اشارهای کنیم. در کشورهای انگلیسی زبان نیز تنها به معرفی اجمالی برخی از بنیانگذاران و در واقع بعضی از مهمترین فیلسوفان نسل اول و دوم فلسفهٔ تحلیلی تا حدود سال ۱۹۵۰ اکتفا کرده ایم. امیدواریم که در شماره یا شماره های دیگری از ارغنون این مطالب را دنبال کنیم.

.

در پایان لازم است از استادان و دانشوران بزرگواری که با همکاری خود در تهیه و

ترجمه و نگارش مقالهها، فراهم آوردنِ این مجموعه را ممکن ساختند و به ویژه از آقای منوچهر بدیعی که بیشترین سهم را در ترجمهٔ مقالهها برعهده داشتند، صمیمانه سپاسگزاری شود.

شورای نویسندگان



# زبان حقيقت و حقيقت زبان 🕆

نوشتهٔ يوسف ص. على آبادي

#### ۱. مقدمه

شاید گزانه نباشد اگر بگوییم کلیترین حکمی که می توان به درستی دربارهٔ زبان بیان کرد این است که زبان یک وسیله است. این حکم کلی در بادی امر محل زیادی برای مناقشه بهجا نمیگذارد ر علت این امر نیز آن است که در این حکم اطلاع مهمی دربارهٔ سوضوع در اختیار کسی قرار نمی گیرد. اگر کسی در توصیف وولت متره تنها به این اکتفا کنند که وسیله ای است، سخنی نادرست نگفته است ليكن در عين حال اين سخن جهل كسي را كه نمي داند وولت متره چيست برطرف نمیسازد. پس غرض از گفتن این سخن چیست؟ اگر در مقایسهٔ زبان با «ولت متر»، از لحاظ وسیله بودن، قدری فراتر رویم، شاید بتوانیم مدخل بحثی راکه میخواهیم شروع کنیم فدري روشنتر سازيم. مي توانيم بگوييم كه وولت متره وسيلهاي است كه يک كاربرد معيني دارد: با آن اختلاف پتانسیل در یک مدار الکتربکی اندازه گیری میشود. چنانچه خواسته باشیم اطلاعات بیشتری در این خصوص کسب کنیم می توانیم به بحث مقدماتی الکترو دینامیک در علم فیزیک رجوع کنیم و به این ترتیب حاجت ما کاملاً برآورده خواهد شد. زبان، از سوی دیگر، به نظر می رسد کاربردهای متفاوتی داشته باشد به طوری که در هر یک از آنها به صورت وسیلهای خاص و متمایز جلوه گر می شود. در محاورات معمول میان انسانها در یک اجتماع، زبان عمدتاً وسیلهای است برای انتقال اخبار، نیات و خواستهها. در دست یک شاعر یا داستانسوا زیبان می تواند تنها چنین وسیلهای نباشد و مانند ابزار کار یک نفاش یا مجسمهساز برای خلق اثری زیبا و بدیم به کارگرفته شود. از سوی دیگر در دست یک خطیب یا واعظ اخلاقی زبان می تواند به صورت وسیلهٔ دیگری به کار گرفته شود که عمدتاً در خدمت تهییج احساسات و عرقیات یا ترغیب مخاطبان به قبول یک موضع خاص قرار گیرد. برای شناسایی زبان در مقام هر یک از این وسایل متنوع نیز مباحث خاصی وجود دارد. وزبان شناسی، عسمد تأ بررسی زبان به عنوان وسیله ای از نوع اول را به عهده دارد. ودر نقد ادبی، زبان غالباً به عنوان وسیله ای از نوع درم مورد بحث و تحقیق قرار میگیرد و وعلم بیان، نیز مبحثی است که زبان را به عنوان وسیله ای از نوع سوم در مد نظر قرار می دهد.

در اواخر قون نوزدهم و شروع قون بیستم میلادی در اروپا جریانی فکری پدید آمد که زبان را به عنوان موضوعی فلسفی قلمداد کود. این جریان در طول قرن بیستم رشد چشمگیری نـمود به طوری که به سوعت جای ثابتی را لااقل در فوهنگ فلسفی انگلیسی زبان اشغال کود. در نظر اول ممکن است قبول این نکته که زبان حتی می تواند موضوعی باشد که دربارهٔ آن جایی برای بحث و تعمق فلسفی وجود دارد، ثقیل نمایند فلسفه سنتاً به طرح و بررسی مسائلی در بــارهٔ عمیقترین و اساسیترین کنجکاو بهای بشر اشتغال داشته است: اینکه مبنای هستی اساساً چیست و از چه نوع هویاتی تشکیل شده است؟ مقام و مرتبه ذهن در نظام هستی کدام است و آیا امکان دستیابی به کنه حقیقت این نظام و شناسایی چند و چون آن وجود دارد؟ آیا غایت و مقصودی برای زندگی در کار است؟ حقیقت نیکی و بدی چیست؟ ماهیت زیبایی کدام است و از این قبیل سؤالات. اگر زبان صرفاً وسیله یا حتی وسایلی چند باشد ــو اینجا باید غرض از طرح اولین جملة اين سطور روشن شود ــ تعمق و تفحص فنسفي دربارة أن چه موردي ميتوانـد داشـته باشد؟ اگر قصد، شناسایی زبان است که چنانچه در مقام هر یک از انواع وسایلی که برشمردیم منظور شود، مبحثی خاص برای آن وجود دارد. اگر قصد مورد سؤال قرار دادن کفایت میاحث نامبرده در شناسایی زبان است، چرا این نقص با ترمیم هر یک از آنها مرتفع نشود و اساساً قلسفه چه کمکی میتواند در این خصوص بکند؟ به یک کلام، قبول زبان به عنوان یک موضوع قلسفی به نظر می رسد همان قدر مورد داشته باشد که قوار دادن «ولت متر» در این مقاما

ملاحظاتی از این قبیل بسیاری را بر آن داشته، و شاید هنوز نیز داشته باشد، که رویکرد فلسفی به زبان را نوعی تنزل در شأن فلسفه و موجبی برای ابتذال مباحث آن تلقی کنند. اینکه اینگونه ملاحظات مانعی برای تثبیت این رویکرد به عنوان یک جریان مهم فلسفی نشده، یک واقسعیت تساریخی است. این نیز که در میان بنیانگذاران این سنت و همچنین بسط و توسعه دهندگان آن متفکرانی وجود داشته و دارند که از برجسته ترین فلاسفهٔ معاصر در دنیا بهشمار می روند، لااقل امروزه به طور جدی مورد مناقشه قرار ندارد. پس تلفیق این واقعیات با انتظاری که از فلسفه، مباحث و مسائل آن خاطرتشان ساختیم ضرورت روشین شدن نوع و

شیوهٔ پژوهش دربارهٔ زبان را در این رویکرد و ارتباط آن را با مسائل بنیادی فیلسفه منظرح میسازد. هدف از بحث حاضر برداشتن چند قدم اولیه در این جهت است.

در دورانهای مختلف بعضی از فلاسفه فراخور بحث خویش پیرامون مسائل اساسی در زمینه های متفاوت فلسفی، اشاراتی براکنده به زبان و نقش آن در اندیشه داشته الله. در دوران جدید، این عنایت خصوصاً در آثار فلاسفهٔ انگلیسی مانند تامس هایز، جان لاک، دیوید هیوم و جان استوارت میل به صراحت مشهود است. لیکن دور از انصاف نیست اگر اولین متفکری را که بحثی منظم و عمیق و بالشراحه دربارهٔ زبان و قابلیتهای آن در ارتباط با مسائل بنیادی فلسفه مطرح ساخت گو تلوب فرگه (۱۹۲۵–۱۸۴۸) معرفی کنیم. حرفهٔ فرگه ریاضیات بود. وی اگرچه مطرح ساخت گو تلوب فرگه (۱۹۲۵–۱۸۴۸) معرفی کنیم. حرفهٔ فرگه ریاضیات بود. وی اگرچه آشنایی حاصل کرده بود، لیکن تمامی دوران خدمت دانشگاهی خویش را به مدت ۱۹۳سال در دوران تحدید در کار تحقیق، علاقه و توجه فرگه معطوف به تلاریس ریاضیات در دانشگاه پنا در آلمان گذراند. در کار تحقیق، علاقه و توجه فرگه معطوف به مبانی بنیادی ریاضیات بود؛ این در زمان حیاتش چندان مورد توجه ریاضی دانان معاصر قرار دربارهٔ چه نوع هویانی صادر می شوند. این نوع علاقه و توجه ریاضی دانان معاصر قرار به همین علت نیز تحقیقات وی در زمان حیاتش چندان مورد توجه ریاضی دانان معاصر قرار نگرفت. از سوی دیگر روشی را که فرگه در کار تحقیقات خویش کشف کرد و دنبال گرفت به قدری بدیع و بی سابقه بود که فلاسفهٔ همعصرش، به خصوص در صرزمینهای آلمانی زبان به قدری بدیع و بی سابقه بود که فلاسفهٔ همعصرش، به خصوص در صرزمینهای آلمانی زبان به قدری بدیع و بی سابقه بود که فلاسفهٔ همعصرش، به خصوص در صرزمینهای آلمانی زبان به قدری بدیع و بی سابقه بود که فلاسفهٔ همعصرش، به خصوص در صرزمینهای آلمانی زبان

در اواخو قرن نوزدهم میلادی، برنراند راسل (۱۹۷۰–۱۸۷۲) جوان در دانشگاه کیمبریج انگلستان با علائق مشابهی، مستقلاً و بدون آگاهی از کارهای فرگه، وارد تحقیق در میانی بنیادی ریاضیات شده به نتایجی نیز رسیده بود. وی در سال ۱۹۰۰ میلادی در کنفرانسی بین المللی در با اثار ریاضی دانان شهیر ایتالیایی جی سبه پئانو۲ (۱۹۳۲–۱۸۵۸) آشنا شد. پئانو در راس گروهی از ریاضی دانان ایتالیایی طی سالهای ۱۸۹۵ تا ۱۹۰۸ میلادی دست اندرکار تحقیق درباب اصل موضوعی ساختن حساب اعداد بود و در زمرهٔ معدود ریاضی دانان اروپایی قرار داشت که با آثار فرگه آشنایی داشتند. راسل از طریق پثانو با آثار فرگه آشنا شد و با وی باب مراوده از طریق نامه نگاری را باز کرد. حاصل این مراود، یکی این بود که در سال ۱۹۵۳ میلادی هنگامی که جلد دوم آخرین کتاب فرگه به نام فوانین بنیادی حساب اعداد ۲ زیر چاپ بود، قرگه از مناقضی که راسل در بنیان نظریهٔ مجموعه های گئورگ کانور ۳ (۱۹۱۸–۱۸۲۵) کشف کرده بود مطلع شد. در این اثو در جلدی فرگه دستاوردهای یک عمر تحقیق خویش را دربارهٔ تحویل مطلع شد. در این اثو درجلدی فرگه دستاوردهای یک عمر تحقیق خویش را دربارهٔ تحویل

تمامی ریاضیات به منطق منتشر میساخت و در این خصوص تعبیر کانتور را از مقهوم مجموصه بی کم وکاست مبنای کار خویش قرار داده بود. فرگه در پایان جلد دوم کتاب خویش، ضمیمه ای را اضافه نمود که خبر کشف راسل را اعلام می کرد. این ضمیمه با جملات زیر شروع می شود: «برای یک عالم چیزی ناخوشایند تر از آن نیست که درست پس از به قرجام رساندن کار خویش شاهد فروپاشی بنیان آن باشد. در زمانی که چاپ این اثر مراحل پایانی خود را طبی می کرد نامه ای از آقای بر تراند راسل موا در چنین حالتی قرار داده ه

حاصل دیگر این مراوده آشنایی راسل با طلبهٔ مستعد و جوانی بود که با شیفتگی از مطالعهٔ آثار فرگه برای تلمذ در مباحث بنیادی ریاضیات به محضر فرگه روی آورده بود. فرگه او را به راسل معرفی کرد تا در کمبریج به امر تعلیم و هدایتش کمر بندد. اجابت این خواسته از طرف راسل، لودویگ ویتگنشتاین ۱۹۵۱–۱۸۸۹) را چندی قبل از شروع جنگ جهانی اول بسه کمبریج کشاند. حضور ویتگنشتاین در قضای قلسفی کمبریج باعث وقوع دو «زلزلهٔ» پیایی در فاصلهای حدود ۲۰ سال از یکدیگر گردید که قرهنگ فلسفی معاصر در اروپا و امریکا هنوز در حال جذب «ارتعاشات» آنهاست. به این توتیب بود که فرگه تنها پس از موگ از گمنامی به در آمد و آثار و افکارش مورد توجه جهانیان قرار گرفت.

در اواخر قرن نوزدهم میلادی، محیط فلسفی کمبریج صحنهٔ تاخت و تاز دیگری بود که به رهبری مجرج ادوارد مور ۷ (۱۹۵۸ - ۱۸۷۳) بر ضد جریان فلسفی غالب در آن زمان شکل گرفت. مور دانشجری دورهٔ مقدماتی رشتهٔ ادبیات قدیم یونانی در دانشگاه کمبریج بود که با راسل (که در دانشگاه در سال از وی جلوتر بود) آشنا شد و به تشویق وی تغییر رشته داده به تحصیل فلسفه روی آورد. برخلاف راسل، مور تبحری در ریاضیات نداشت. علاقهٔ وی به فلسفه صرفاً از طریق آشنایی با بعضی از همدورههای خود در دانشگاه که جوانانی فلسفی مشرب بودند، و متعاقب آن مطالعهٔ آثار فلسفی رایج در آن زمان، جلب گردید. در این آشار دیدگاه غالب را اید تالیسم و ذهنگرایی تشکیل می داد که عمدتاً تحت تأثیر افکار و آراءِ هگلی قرار داشتند.

عکس العمل مور نسبت به این آثار، همراه بنا تحقیقات و دستاوردهای فرگه و راسل، بنیانگذار نهضتی در فلسفه گردید که نقش زبان در پدید آوردن مسائل فلسفه و یافتن راه حل برای آنها را در دستور کار تحقیقات فلسفی قرار داد. این نهضت امروزه تبدیل به سنتی در فلسفه شده است که معمولاً با نام «تحلیلی» مشخص می شود. سنت تحلیلی خود خصیصهای مکتبی ندارد؛ بدین معنا که مجموعه ای از آراء و عقاید که رئوس کلی جواب به مسائل فلسفی را معین سازد وجود ندارد تا با پایبندی به آن یک متفکر در زمرهٔ فلاسفهٔ تحلیلی قرار گیرد. فلاسفهٔ تحلیلی

بیشتر با اشتراک نظر دربارهٔ اهمیت زبان در فلسفه و همچنین روش و ابزار تحقیق در مباحث فلسفی (منجمله نحوهٔ بیان و ارائهٔ نتایج کار)، آنهم بهطور کلی و نه به گونهای دقیق، مشخص می شوند. بنابراین متفکرانی از مکاتب مختلف فلسفی (مانند رئالیسم، ایدئالیسم، پراگماتیسم، پروژیتیویسم و غیره) می توانند در این سنت قرار گیرند. اینکه معیار دقیق تحلیلی بودن چیست تا با محک آن بتوان بهطور قاطع تعیین کرد که کدام فیلسوف تحلیلی است و کدام نه، مرضوع بحث ما نیست. شاید اساساً چنین معیاری نیز وجود نداشته باشد. لیکن اینکه چه نوع مشغلهٔ فکری دربارهٔ زبان می تواند خصیصهای کاملاً فلسفی داشته باشد و چگونه در خدمت حل مسائل بنیادی فلسفه قرار گیرد، موضوعی است که جای بحث در آن خالی است و ضرورت طرح آن وجود دارد. برای طرح این بحث متفکرانی راکه هر یک در پیریزی شالودهٔ سنت تحلیلی نقشی بیشگام داشته اند برگزیده ایم و نظر خود را دربارهٔ دستاوردهای عمدهٔ ایشان ارائه می کنیم. ابتدا از بیشگام داشته اند برگزیده ایم و سپس به رئوس نظریات قرگه می پردازیم.

### ۲. مور: تحلیل و زبان

#### الف) زبان در نلسفه

آنچه که کنجکاوی عمیق مرر را نسبت به فلسفه برانگیخت و تا پایان عمر وی را رها نکرد، این برد که در نظر او نظریههای فلسفی باب روز آن دوران عمدتاً تصویر کاملاً متفاوتی از حقیقت امور ارائه میدادند. در این نظریهها تمامی مواردی که در نظر وی و سایر کسانی که با فلسفه آشنایی ندارند حقایقی مسلم و قطعی انگاشته میشدند، شبهه آمیز قلمداد شده، حقیقت انها انکار میگردید. نظر فلاسفه را دربارهٔ حقیقت عالم می شد به دو دسته تقسیم کرد. در یک دسته (که بیشتر شامل پیروان آلمانیزبان مکتب هگلی بود) حقیقت به قدری مرموز و اسرارآمیز تلقی می شد که دسترسی به آن جز از طریق درک شهودی کلیتی که ویژگیها و خصوصیات آن هیچگاه روشن و مشخص نمی شود، امکان پذیر نیست. زبانی که برای توصیف و تبیین این کلیت به کار گرفته می شد نیز در عین تشایه ظاهری با زبانهای عادی و معمولی آنجنان غامض و مغلق به بخار می رسید که ظاهراً منظرر نویسنده، با فرض روشن بودن برای خودش، در قالبی واضحتر به فابل بیان نمی بود. حتی کسانی که سوسختانه ادعای پیروی از نظریات اینگونه نویسندگان را داشتند، در این خصوص که تعبیر واقعی و راستین این زبان کدام است متفق القول نبوده، میان داشتند، در این خصوص که تعبیر واقعی و راستین این زبان کدام است متفق القول نبوده، میان خود به نزاع و مناقشات نفظی استفال داشتند.

در دستهٔ دیگر (که بیشتر پیروان انگلیسی مکتب هگلی را دربر میگرفت) حقیقت در اینکه در جزئیات و امور مشخص تجلی نکرده بلکه تنها در کلیتی جامع و فراگیر جلوه گر است با دستهٔ اول سهیم و مشترک بود. لیکن کلیتی که تجلیگاه حقیقت قلمداد می شد، هویتی انگاشته می شد که دارای و یژگیها و خصوصیاتی قابل توصیف است. متفکرانی از قبیل چربرت بردلی ۸ که دارای و یژگیها و خصوصیاتی قابل توصیف است. متفکرانی از قبیل چربرت بردلی ۸ (۱۹۲۴–۱۸۶۶) و خصوصیاتی آکسفورد انگیلستان، جسان منگ تگرت ۱ (۱۹۲۵–۱۸۶۶) و څرج استاوت ۱۰ (۱۹۲۵–۱۹۶۵) و کمبریج، براساس اعتقاد به این نوع کلیت، سعی داشتند تا در توصیف هر چه روشنتر و واضحتر از و یژگیهای آن بکوشند. البته اینان هیچگاه در امر یافتن در این سلیس و قابل فهم برای تبیین کلیت موردنظر خود توفیق کامل نیافتند. لیکن کوشش آنها در این جهت، علی الخصوص اهتمامات مک تگرت جوان که مور با او در کمبریج آشنا شده بود در این جهت، علی الخصوص اهتمامات مک تگرت جوان که مور با او در کمبریج آشنا شده بود و در کلاسهای درسش نیز با علاقه شرکت میکرد)، وی را سخت تحت تأثیر قرار داد. این امر همراه با نکته ای که مور خیلی زود به آن توجه کرد، شالودهٔ طریقی را بی ریخت که وی برای دست و پنجه نرم کردن با مسائل فلسفی پیدا کرد و به ندریج در تکوین آن کوشید. این نکته آن بود که اهتمام این متفکران در بیان نظرات و تعییرات خود به زبانی سلیس و قابل فهم نه تنها موجب نزدیکی آراه آنان به یکدیگر نشده بود، بلکه به نظر می رسید موجب پدیدار و آراه همگل) نیز فاصله هایی قابل ملاحظه میان مواضع هر یک و منبع الهام همگی (یعنی افکار و آراه همگل) نیز شده است.

نتیجهای که مور از توجه به وضع مذکور گرفت این بود که عدم توفیق این متفکران در دستیابی به بیانی واضح از نظراتشان و همچنین مناقشات ایشان بر سر مواضع یکدیگر، هر دو یک علت دارند. علت را مور در این تشخیص داد که هیچیک از ایشان برای طرح دقیق سؤائی که موجبات طرح مسألهای را فراهم کرده است، سعی و اهتمام جدی مبذول نداشتهاند. سؤال اگر مبهم بماند و یا بهطور دقیق طرح نشود طبعاً جا برای تعبیرات و استنباطات متعددی باز میکند. هر یک از این تعبیرات نیز جواب خاص خود را می طلبد، بدون اینکه معیاری در دست باشد تا براساس آن بتوان میان جوابهای رقیب سنجشی معقول انجام داد. این تشخیص ذهن مور را می متوجه تمامی فلسفه و بالاخص نوع مسائلی که در آن مطرح می شوند، کرد. در این راستا تعمقات وی به موضعی کشیده شد که نیعاتی بنیادی برای جستجوی حقیقت در فلسفه در بر داشت. برای روشنتر شدن این تبعات، مقایسهای میان نحوهٔ جستجوی حقیقت در علوم و در فلسفه می تواند کمک کننده باشد. در علوم به نظر می رسد که مسائل از طریق توجه مستقیم به در فلسفه می تواند کمک کننده باشد. در علوم به نظر می رسد که مسائل از طریق توجه مستقیم به جهان و مشاهدهٔ کیفیات، رفتار و روابط میان اشیاء و وقایع واقع در آن مطرح می شوند. سپس جهان و مشاهدهٔ کیفیات، رفتار و روابط میان اشیاء و وقایع واقع در آن مطرح می شوند. سپس

مفاهیمی که برای طرح مسائل و همچنین یافتن راه حلی مناسب برای آنها به کار گرفته می شوند به به بعوی معین می گردند که در برابر هر سؤال تنها یک جواب و در مقابل هر جواب روشهایی تعیین کننده برای سنجش آنها وجود داشته باشد. در فلسفه، لااقل تا آنجا که به نظر معلول نحوه بود، هیچ مسألهای از طریق رجوع مستقیم به دنیا مطرح نمی شود، بلکه مسائل معلول نحوه تفکر فلاسفه دربارهٔ جهان و بیان نتایج آن هستند. در این نحوه تفکر، علی رغم به خرج دادن وسواس در انتخاب مفاهیم توسط فلاسفهٔ سرشناس، اصلی که در تعیین مفاهیم در علوم صادق است، حکمفوما نیست، بالنتیجه طرح نظریههای پیشنهادی برای حل مسائل در هر رشته از علوم بالأخره منجر به توافق نظر میان دانشمندان نسبت به تأیید یا تکذیب آن نظر می گردد، درحالی که در فلسفه نه تنها امر سنجش نظریهها غالباً تحت الشعاع علائق و تعصبات مکتبی قرار می گیرد، بلکه میان پیروان یک مکتب نیز عموماً اتفاق نظر حاصل نمی شود. بنابرایس در گیرودارهای فلسفی هیچگاه به طور قطعی و عینی معلوم نمی شود که حق باکیست و کدام رأی صائب یا باطل فلسفی هیچگاه به طور قطعی و عینی معلوم نمی شود که حق باکیست و کدام رأی صائب یا باطل است. تا زمانی نیز که این حال بر فلسفه حکمفرماست توقع جستجوی صقیقت، به مستای است. تا زمانی نیز که این حال بر فلسفه حکمفرماست توقع جستجوی صقیقت، به مستای راستین کلمه، از آن نمی توان داشت.

#### ب) زبان و حقیقت

برای قرار دادن تفکر فلسفی در راستای جسنجوی حقیقت، از نظر مور چارهای جز این نیست که قبل از وارد شدن به مباحث فلسفی، تجدیدنظوی بنیادی در نحوهٔ سؤال و جواب در فلسفه صورت پذیرد. سخن موجز مور در این باره چنین است:

من تصور نمیکتم که جهان یا علوم هیچگاه مسألهای فلسنی را برای من مطرح کرده باشند. مسائل فلسفی تنها توسط مطالبی برای من مطرح شدهاند که فلاسفهٔ دیگر دربارهٔ جهان یا علوم اظهار داشته و بیان کردهاند... مسائلی که در اینجا مورد نظر من هستند عمدتاً از دو ترجاند، یکی این مسأله که کاملاً روشن شود منظور یک فیلسوف از آنچه گفته است چه بوده، و دوم این مسأله که معلوم شرد چه دلائل فی الواقع قانع کننده ای برای درست یا نادرست بودن منظور وی وجود دارد. تصور می کنم در نمام طول زندگی ام کوشش من معطوف به حل مسائلی از این نوع بوده است...

Moore [1942a] در صنحه ۱۴ (Schilpp [1968]

برای بافتن نام و نشان این مقاله و کلیهٔ اقوالی که به این شکل در منن ارائه می شوند، رجوع کنید به مدخلی
 که به همین شکل در بخش مراجع آمده است.

مضمون سخن مور در اینجا، اگر با مضمونی که به اشکال مختلف در نظریات راسل و 
وینگنشتاین (که هر دو به انحاءِ مختلف تحت تأثیر وی قرار گرفته بودند) به چشم میخورد یکی 
نباشد، بسیار به آن شباهت دارد. این مضمون آن است که کاربرد نابجای زبان در فلسفه صلت 
اساسی پیدایش مسائل فلسفی است و تنها را حل این مسائل در گرو جایگزین کردن این کاربرد 
با کاربرد صحیح آن است. برای روشن شدن این تکته ملاحظانی را که مور در سه مقالهٔ معروف 
خود [1917-18] Moore [1925] Moore و [1939] Moore منتشر ساخته است، به اختصار 
مورد نظر قرار می دهیم.

به نظر می رسد که بسیاری حقایق وجود دارند که به گونه ای بر ما معلوم و مکشوف اند که بهطور عادی مناقشه دربارهٔ آنها مضحک به نظر میرسد. (اینکه چگونه بر اینها معرفت پیدا كردهايم مورد بحث نيست؛ تنها واقعيت امر را در نظر ميكيريم.) فيالمثل ابنكه در جهان اشياثي مادي وجود دارند؛ يا اينكه وجود يا عدم اينگونه اشياء تابع ادراك يا عدم ادراك أنها توسط اذهان نیست؛ یا اینکه بعضی از وقایع در جهان قبل یا بعد یا همزمان با یکدیگر اتفاق میافتند. کوء دماوند نمونهای از شیشی مادی است که پدون شک وجود دارد و قبل از آنکه ذهنی به درک آن ناثل شده باشد نیز وجود داشته است و چنانچه همهٔ اذهان به نحوی از عالم محو شوند می تواند كماكان وجود داشته باشد. اين كوه در زماني فعاليت أتشفشاني داشته است، بعد از أن از فعاليت بازایستاده و در حال حاضر به جز صدور گازهایی با ترکیبات گوگردی از قلهٔ آن فعالیتی ندارد. لیکن نظر پههایی فلسفی هستند که وجود اشیاءِ مادی وا انکار میکنند، یا وجود آنها را صرفاً معادل با ادراكشان توسط ذهن مي پندارند. نظريه هايي فلسفي نيز وجود دارند كه منكو واقعي بودن زمان (یا مکان) هستند. از دو حال نمی تواند خارج باشد: یا در اینگونه نظریه ها مفاهیم به کار گرفته شده همان هستند که در زبانهای عادی به کار گرفته می شوند، که در این صورت این نظریه ها به وضوح باطلاند؛ يا اينكه با وجود تشابه لفظي، مفاهيمي متفاوت از مفاهيم معمول در زباتهاي عادی مراد اینگوند نظر پدهاست. استفاده از الفاظ رایج در زبانهای عادی برای اشاره به مفاهیمی كاملاً متفاوت، در علوم بسيار اتفاق ميافتد. في المثل، مفاهيمي كه در علم مكانيك با الضاظ هجرم»، «کار» یا «انرژی» مشخص میشوند، با مفاهیمی که در زبانهای عادی مراد همین الفاظ محسوب میشوند، تفاوت دارند. لیکن در چنین مواردی منفهوم صوردنظر در همر عملمی بما تعاریف دقیق مشخص میگردد بهطوری که طرح مسائل توسط آنها یا جستجوی راحل برای این مسائل موجباتی برای سردرگمی در تعیین صواب از ناصواب پدید نمی آورد. این مقایسه نمونهای روشن از کاربرد صحیح زبان را در یک فعالیت فکری در اختیار ما قرار میدهد و به زعم

مور دقیقاً همین اصل دربارهٔ نحوهٔ صحیح به کارگرفتن زبان در تفکر رایج فلسفی رعایت نمیشود.

برخلاف راسل و ویتگنشتاین که اساساً منکر اصالت مسائل فلسفی بودهاند (و هدف اصلی فلسفه را در این می دانسته اند که نشان دهد این مسائل در واقع سنأله نیستند)، مور معتقد است که مسائل فلسفي واقعي و اصيلاند. فلسفه در نظر وي اصالتاً يک فعاليت معرفتي است که مانند هر فعالیت معرفتی دیگر باید چشم به حقیقت داشته باشد. منتها تا زمانی که طرح و پرداختن به مسائل فلسفى از طريق استفادهٔ ناصواب از زبان صورت مي گيرد، اين مسائل بالضرور، لاينحل باتني ميمانند. لاينحل ماندن مسائل فلسفي را ميتوان به صورت پيچيده و غامض بدودن أن جلوه داد: مي توان گفت كه فلسفه سنتاً سعى در حقيقت جويي داشته است، ليكن مسائل فلسفي چنان پیچیدگی و غموضی دارند که نمیتوان جوابگویی به آنها را مشمول آزمونهایی کرد که نتایج سادهٔ «آری» یا «نه» را میپذیرند. در واقع ایس نظر در تنصور راییج از فیلسفه در اذهبان ریشههایی عمیقی داشته است، و هدف اساسی بدعت مور را میتوان در به مبارزه طلبیدن آن خلاصه كود. در نظر مور، حقیقت جويي در فلسفه با قبول لاينحل بودن مسائل أن سازگاري ندارد و هو بهانه برای طبیعی جلوءدادن دومی در واقع توجیه انصراف از اولی است. وی چارهٔ قعرار گرفتن فلسفه در راستای حقیقت را بذیرش راه حل توسط مسائل آن تشخیص می دهد. بیرای رادحل پذیرشدن مسائل فلسفی نیز استفادهٔ صحیح از زبان را در فلسفه تجویز میکند. طریقی را كه مور براي بهكرسي نشاندن ابن تجويز انتخاب ميكند، جالبتوجه است. بحث صويح و انتزاعی دربارهٔ کاربرد صحیح زبان در آثار وی کمتر یافت می شود. در عوض وی بیشتر سمی داشته است که تحوهٔ استفادهٔ صحیح از زبان را در عمل و در حین دست و پنجه نوم کردن با مسائل مختلف فلسفى پيدا كرده، أن را از اين طريق نشان دهـد. گـزينش ايـن طـريق خـود نـمايانگر دلېستگې عميق مور په حقيقت جو يې است. زيرا بدينوسيله ادعاي وي درېاره کارآيي استفاده صحیح از زبان در حل مسائل فلسفی در منصّة عمل به نمایش گذاشته میشود تا محاسن و معایب آن به رأی العین معلوم گردد.

### ج) تحليل و مفاهيم

روشی را که مور برای اصلاح کاربرد زبان در فلسفه پیشنهاد میکند خود «تنحلیل» ۱۰ نیام میدهد. براساس این نامگذاری، مشتقات «تحلیل مفهومی» ۱۰ و «تحلیلی» ۱۳ نیز متعاقباً وضع و بر جنبههای مختلف فعالیت فلسفی در سنتی که مورد بحث است تعمیم داده شده است. برای

آشنا شدن با ویژگیهای کلی این روش، در بادی امر باید توجه داشت که تحلیل، در نظر صور، عملی است که غایت آن را عربان ساختن مفاهیم از پردهٔ ابهامات و اغتشاشات تشکیل می دهد. دلیل این امر نیز آن است که وی حقیقت را در پیوندی تنگاتنگ با مفاهیم تلقی می کند. درست یا نادرست صفائی هستند که بر ترکیبی از مفاهیم تعلق می گیرند و تنها با درک آن دسته از ترکیبات مفهومی که درست هستند دسترسی به حقیقت میسر می شود. از سوی دیگر، مفاهیم توسط الفاظ و عبارتهای لغوی بیان می گردند؛ اینجاست که ارتباط زبان با حقیقت کاملاً نمایان می گردد و اهمیت کاربرد صحیح زبان در امر حقیقت جربی هویدا می شود.

نحوة به کارگرفتن زبان در بحثهای سنتی فلسفی بدین ترتیب بوده است که یا الفاظ و عبارتهایی از زباتهای عادی عبناً به عاریت گرفته می شوند بدون اینکه وجوه تشابه و تفارق میان مفاهیمی که بر آنها دلالت داشته با قرار است داشته باشند، دقیقاً و به روشتی مشخص شود. (این حال، فی المثل، دربارهٔ الفاظ و عباراتی چون «وجود داشتن» وزمان» یا «مکان» صادق است.) یا اینکه الفاظ و عبارتهای نوینی وضع شده اند بدون اینکه مفاهیمی که مراد آنها هستند به طور دقیق و به روشنی مشخص و متمایز گردند. (این حال، فی المشل، در مورد عبارتهایی چون «ورح مطلق» و نفس متعالی» یا «تصویر ذهنی» صادق است.) سپس با استفاده از اینگونه الفاظ سؤالاتی مطرح می شوند (فی المش، وآیا تصاویر ذهنی در ذهن قرار دارند یا اینکه عناصر مشکلهٔ آن را تشکیل می دهند؟ و و آیا نفس متعالی با نفس تجربی یکی است؟ و و آیا اشیاء مادی وجود دارند؟ و و و آنها اراثهٔ جواب مکفی به اینگونه سؤالات است. لیکن اگر جوابی را مکفی بدانیم هدف از طرح آنها اراثهٔ جواب مکفی به اینگونه سؤالات است. لیکن اگر جوابی را مکفی بدانیم که دربارهٔ درست یا تادرست بودن آن بتوان تصمیمی مدلل اما قاطع گرفت، هیچ جوابی که دربارهٔ درست یا تادرست بودن آن بتوان تصمیمی مدلل اما قاطع گرفت، هیچ جوابی به اینگونه سؤالات نمی تواند مکفی باشد.

استفاده از زبان به این صورت از نظر مور نابجاست، زیرا زبان تنها در حالی می تواند در امر دست یافتن به حقیقت مشعر تمر واقع شود که: (الف) عبارتهای لغوی که برای بیان مفاهیم منظور می شرند هر یک تنها بر یک مفهوم معین و مشخص دلالت داشته باشد؛ و (ب) خصوصیات و روابط میان مفاهیم موردنظر در واقع همان باشد که توسط ترکیبی از چنین عبارتهای لغوی بیان شده است. این حقیقت دربارهٔ زبان نحوهٔ صحیح به کارگرفتن آن را برای پیگیری حقیقت در فلسقه معین می سازد. برای این منظور، قبل از طرح هر مسألهٔ فلسفی ابتدا لازم است مفاهیم موردنظر مورد تحلیل قرار گیوند تا از این طریق کاملاً از بکدیگر مجزا و متمایز گردند. تنها در این صورت است که می توان دربارهٔ خصوصیات و روابط میان مفاهیم سؤالاتی طرح کرد که بتوانند جواب

مكفى بپذيرند.

تحلیل مفاهیم از نظر مور معادل یافتن تعریف آنهاست: ویافتن تعریف یک مفهوم همان ارائهٔ تحلیلی از آن است. ویافته Schipp [1968] در صفحهٔ ۶۶۵ [1968] Schipp ، در همانجا، تبیین دقیقتر تحلیل را مور اینگونه ارائه می دهد:

سخن یک شخص هنگامی می تواند "ارائهٔ تحلیل" از یک مفهوم تلقی شود که در آن (الف) هم موضوع تحلیل و هم حاصل آن هر دو مفهوم بوده باشند، و جنانجه تحلیل صحیح انجام گرفته باشد، این هر دو، به تحوی از انحاه، یک مفهوم را تشکیل دهند؛ و (ب) هبارتی که برای پیان موضوع تحلیل به کار گرفته شده است، از پکدیگر متفاوت بوده گرفته شده است، از پکدیگر متفاوت بوده باشند... شرط سومی نیز باید به این دو اضافه شود که بدین قرار است: (ج) عبارتی که بیانکنندهٔ موضوع تحلیل است، نه تنها باید یا آنکه حاصل کار را بیان می کند تفاوت داشته باشد، بلکه تفاوت این دو نیز باید در آن باشد که مفاهیمی که در عبارت اول به صراحت ذکر شدهاند نمی پاید در عبارت دوم صریحاً خکر شوند. بدین ترتب در عبارت " \* چندمین فرزند مذکر یک پدر و مادر است" مفاهیم "مذکر" و "جندمین فرزند مذکر یک پدر و مادر است" مفاهیم "مذکر" و "جندمین فرزند بدی بارد و مادر است" مفاهیم "مذکر" و است" صادق نیست، عبارت اول در واقع ته تنها این مفاهیم را ذکر می کند بلکه ظریق آمیخته شدن آنها را در مفهوم "برادر" متذکر می شود که در این مورد خاص صرفاً ترکیبی عطفی است، اما در موارد دیگر را در مفهوم "برادر" متذکر می شود که در این مورد خاص صرفاً ترکیبی عطفی است، اما در موارد دیگر می تواند سرفاً شرخیه نیز باید در عبارتی که بیانکنندهٔ موضوع تحلیل است، به صراحت ذکر شود، به عقیدهٔ من، خود یکی از شرایط لازم برای ارائهٔ یک موضوع تحلیل است.

(همانجا، صفحهٔ ۶۶۶ ـ تأکیدات همه از مور است.)

کسانی که با فلسفهٔ قدیم یونان آشنایی دارند، ممکن است در اینجا ایراد بگیرند که طرح روش تحلیل توسط مور در فلسفه تازگی ندارد. لزوم تفکیک و تدفیق مقاهیم توسط تعاریف و نقش اساسی آن در کشف حقیقت، قرنها پیش از مور در آثار افلاطون مورد تأکید قرارگرفته، به تقصیل بحث شده است. در این آثار، پیوند تنگاتنگ میان مفاهیم و حقیقت برای اول بار بهصورت مکتوب در ناریخ تفکر بشر مطرح می شود و هدیالکتیک سقراطی، به عنوان روشی که در خدمت تفکیک و تلقیق مقاهیم قرار دارد دقیقاً براساس این پیوند تشریح شد، در مقام راهبر ذهن به سوی حقیقت عملاً به کارگرفته می شود. مور شاید خود اولین کسی باشد که در شرح حال مختصر خویش در [1968] Schipp علاقه و ذین خود را نسبت به افکار افلاطون (و ارسطر) محتصر خویش در آثار افلاطون این امر نباید تفاوت بنیادی میان بدعت مور و نوآوری افلاطون را مخدوش سازد. در آثار افلاطون مقاهیم هو یاتی معرفی می شوند که از سنخ ذهنیات هستند (به

همین علت نیز ذهن قابلیت درک و دستیایی به آنها را داراست). همانگونه که اشیاءِ مادی در فضا و زمان سکنی دارند، افلاطون این هویات را در عالمی فرای عالم فیزیکی مأوا می دهد که اذهان نیز از ساکنان ازلی آن هستند. درک این هویات توسط ذهن را افلاطون مانند رؤیت توصیف میکند و فرآیند تیل به آنها را از طریق به کار بستن و دبالکتیک سفراطی، به زدودن کدورت از دیدگان تشبیه میکند. (از این لحاظ شاید «دیالکتیک سفراطی، بی شیاهت به «روانکاوی فرویدی» نباشد!)

در آثار مور، از طرف دیگر، سخنی در این باره که مفاهیم چیستند و آیا در جایی سکنی دارند یا ندارند، بافت نمی شود. در مورد چگونگی دستیابی ذهن به مفاهیم نیز نظر روشنی در آثار وی مشهود نیست. آنچه در این باب هست، سخن در بارهٔ رابطهٔ نفظ است و مفهوم این رابطه نیز از جنس رابطهٔ جمله و معنا است، و این هر دو پای زبان را به میدان می کشند. آنچه در کار صور فی الواقع بدعت است، رها کردن حقیقت از بند ذهن و ذهنیت و مطرح کردن زبان به عنوان عامل دسترسی به آن است. (در این خصوص تنها متفکری که بر مور سبقت داشته است، فرگه است.) همانطور که از گفتهٔ خودش پیداست، تعلیل عملی است که با زبان و بر زبان صورت می گیرد (نه با ذهن و بر ذهنیات). بدین ترتیب، در نظر مور، آنچه ارتباط میان فهم و حقیقت را به طور کلی برقرار می سازد، زبان است و نه ذهنیات. این بینشی کاملاً تازه و بدیع است که مسائل بسیاری رأ مطرح می سازد. در آثار مور اثر قابل ملاحظهای از رویارویی با این مسائل به چشم نمی خورد. (شاید هم وی توانایی چنین رویارویی وا در خود نمی دید.) لیکن این بینش حربهای را در اختیار رفی قرار داد که دامنهٔ کاربردش تمامی زمینههای فلسفه وا دربر می گرفت.

میرائی که از صور باقی مانده است حاصل استفاده از این حربه برای حل مسائلی در هستی شناسی، اخسلاقیات و ادراکات حسی است. در هبچ یک از این موارد داه حل پیشنهادی مور به صورت وحرف آخره تثبیت نشده و مباحث فلسفی دربارهٔ موضوعات مربوطه کماکان ادامه دارد. لیکن آنچه در آن دسته از این مباحث که در سنت تحلیلی جربان دارد اثری از بدعت مور را به وضوح نشان می دهد، کوشش قلاسفه در روشن و متمایز ساختن مفاهیمی است که از طریق سعی آنها در یافتن تعاریفی دقیق و دقیقتر صورت می پذیرد. بدین ترقیب به جرأت می توان اذعان کرد که بحثهای کنونی در سنت فلسفهٔ تحلیلی همان کمال مطلوبی را دنبال می کنند که مور برای نخستین بار ضرورت تحقق آن را در فلسفه احساس کرده بر آن اصرار می ورزید.

#### ۳. فرگه: ساختار منطقی

#### الف) ریاضیات و زبان ریاضی

شحوهٔ ورود زبان به تفکر فرگه و همچنین نتایج و دستاوردهای وی از این تفکر، با آنچه دربارهٔ مورگذشت تفاوتهای چشمگیری دارد. فرگه در آغاز فعالیتهای تحقیقاتی خویش در ریاضیات به سرعت به سوی سنتی گرایید که در آن دلمشغولی اصلی ریاضیدانان را یافتن بنیادی سازگار و رها از هرگرنه تناقض برای مبحث «آنالبز» (یا نظریهٔ اعداد حقیقی) تشکیل میداد. مبحث آنالبز در اواخر قون هفدهم ميلادي مستقلاً تنوسط نيونن و لايبنيتز بها عنوان كردن كسياني وبينهايت ريزه وارد مرحلة نويتي از تكامل خود شد. انگيزهٔ لايبنيتز در رويآوردن بــه ايــن مبحث (متعاقب مسائلي كه در آثار پاسكال مطرح شده بودند) كاملاً رياضي بود و بافتن روشي برای محاسبهٔ مماس بر یک منحنی و مساحت زیر آن در دستور کیار وی قبرار داشت. همدف نبوتن، از طرف دیگر، جنبهای کاملاً فیزیکی داشت و معطوف به یافتن روشی ریاضی بود تا از طریق آن بتواند سرعت و شناب لحظهای یک متحرک را محاسبه کند. زبانی که هر یک از این متفكران براي بيان نظرية خويش أبداع كرده بودند با يكديگر تفاوت داشت، ليكن محتوابي كه توسط هر یک از این دو زبان بیان می شد کاملاً معادل هم بود. زبان ابداعی لایبنیتز بر زبان نیوتن ارجحیت داشت (بهطوری که هنوز هم در دورههای مقدماتی آسالیز سفاهیم مشنق و انتگرال توسط علائم ابداعی لایبنیتز معرفی میشوند)، به همین جهت نیز مکانیک نیوتن را می شد عیناً به این زبان بهتر بیان کرد. موقفیتهای شگرفی که مکائیک نیوتن به سرعت در توضیح و پیش بینی دفیق پدیده های زمینی و سماوی بیدا کرد موجب شد تا حیثیت و اعتبار عظیمی برای نظریهٔ ریاضی نیوتن و لایبنیتز فراهم آید، بهطوری که در اوایل قرن همجدهم میلادی، ریاضیدان معتبری در اروپا وجود نداشت که به نحوی شبغته و مجذوب نظریهٔ جدید نشده باشد

در سال ۱۷۱۹ میلادی، اسقف جرج بارکلی (فیلسوف شهیر تجربه گرای ایرلندی) در رساله ای که تحت عنوان وتحلیلگره ۱۳ منتشر ساخت، ضربات مهلکی را بر پایه و اساس نظریهٔ جدید وارد آورد. بارکلی ریاضی دان نبود، لیکن طی یک تجربهٔ تلخ شخصی آثار و عواقب حملاتی را که پیروان فیزیک جدید با تکیه بر توفیقات آن براساس اعتقادات مذهبی وارد می آوردند شخصاً حس کرد. به همین جهت نیز بر آن شد تا خود را با اسرار نظریهٔ ریاضیی که مبنای این فیزیک را تشکیل می داد آشنا سازد. نتیجهٔ این آشنایی کشف و افشای دقیق و مدلل

تناقضاتي منطغي بودكه در بطن اين بنا نهفته بود. اساس اين تناقضات را از يك طرف تعريف کمیات «بینهایت ریز» به عنوان کمیانی تشکیل میداد که در عین ناچیزبودن هیچگاه مقدار صفر نمی پذیرند. از طرف دیگر، در برهانهای مختلفی که با استفاده از این کمیات طرح ریزی میشد، در مواقعی که مصلحت ایجاب میکرد از آنها چشمپوشی شود، مقدار صفر برای آنها سنظور میگردید. طی حدود صد و پنجاه سیال پس از انتشار این رسیاله، تیناقضانی راکیه بیارکلی موشکافانه کشف کرده بود، قدرت فکری بزرگترین ریاضی دانان اروپا را بـ، مـبارز، طلبید. از یک سو مبحث آنالیز ابزاری را در اختیار ریاضی دانان و فیزیک دانان قرار می داد که تو انمندی آنها در حل مسائل مختلف و کسب نتایج بدیع در تاریخ علم تا آن زمان بیسابقه بود. از سوی دیگر، وجود تناقض در مبانی این مبحث، گرچه به نظر میرسید برای فیزیک دانان قابل تحصل تلقی شوده نمی توانست اذهان ریاضی دانان را آسوده بگذارد. در طول قرن هجدهم میلادی، غولهای رياضي چون اويلو، دالامبر، لاگرانژ و گاوس، هر يک يه انحاء مختلف سعي فراواني در دور زدن این تناقضات و بسط نتایج نظریهٔ جدید مبذول داشتند. لیکن با وجود حصول نتایجی جدید و قدر ثمند در درون این نظریه، توفیقی در متزه کردن بنیان آن از تناقض نیافتند. در اواپیل قبرن نوزدهم میلادی اولین قدمهای مؤثر در جهت صحیح توسط کنوشی بنوداشته شند و حبدود پنجاه سال بعداز آن اولین نظریهٔ منسجم و دقیق و عاری از هرگونه تناقض توسط وایراشتراس ۱۹ تدوين گرديد.

#### ب) ریاضیات و منطق

دو نکته در این روند حائز اهمیتی اساسی است. یکی اینکه کوشش محققان در پسیریزی مبانی استوار برای مبحث آنالیز توسط انگیزهای که خصیصهای به وضوح منطقی داشت دامن زده می شد. در هر مرحله از این روند نیز ملاحظاتی صرفاً منطقی در سنجش اعتبار دستاوردهای یک ریاضی دان در این خصوص دخالت داشتند. نکتهٔ دیگر ایسنکه نظریهای که بالأخره به دست و ایراشتراس طرح ریزی شد، به شکل بی سابقه ای (در ریاضیات) کیفیتی صوری داشت. پدین معنا که در این نظریه تمامی مواضعی که در کوششهای گذشته تنها براساس شهود یک یا چند ریاضی دان توجیه می شدند از میان بوداشته شده، جای خود را به مواضعی دادند که برای هر یک اثباتی دقیق و باصلابت ارائه شده بود. این دستاورد تنها به قیمت جایگزین کردن «تصاویر» به ظاهر بدیهی هندسی یا «تصورات شهودی» دربارهٔ وماهیت کمیات» با تعاریف یا اصول موضوعه ای کاملاً انتزاعی تمام شد که از هرگونه تعبیر یا تفسیر مشخصی قارق و میزا بودند.

وضع مشابهی نیز به تدریج در هندسه پدید می آمد. به دنبال کوشش برای اثبات اصل موضوع پنجم اقلیدس (اصل توازی) رکشف هندسه های غیراقلیدسی، به نظر می رسید که بسط و توسعهٔ تحقیقات در مبانی هندسه نیز جهتی مشابه را به سوی کمال هصوری شدن، طی می کند. این نظر بالأخره با تکمیل تحقیقات کانتور و پثانو در ریاضیات و انتشار دستاوردهای هیلبرت در هندسه کاملاً تأیید شد.

نظریه های صوری، به علت منتزع بودن از هر تعبیر و تغسیر مشخص، مبین هویتی به نام وساختاره در مبحثی تلقی می شوند که هدف تبیین مبانی آن را دنبال می کنند. تصوری خام و نادقیق ولی گریا از این هویت را می توان با تشبیه آن به اسکلتی هاستخوانی، به دست آورد که با افزودن ه گوشت و پوست، از طریق تعبیر و تفسیر به آن معتوا پیدا کرده مرجودیتی مشخص به شکل مجموعه ای از جملات معتادار پیدا می کند. تنا اواسط قرن نوزدهم میلادی چنین خصوصیتی تنها در انحصار منطق به حساب می آمد. تنها نظریه ای در منطق نیزک به شکلی کاملا صوری مدون شده در حقانیت آن مناقشه ای جدی وجود نداشت؛ نظریه تباس ۱۱ ارسطویی بود. طبق این نظریه، قالب بنیادی هر حکم خبری، یا ساختار منطقی آن را سه جزو موضوع، محمول و رابط شکل می دهند به طوری که با قرار دادن الفاظ معنادار، هر یک از نوع مناسب، در درون این رابط شکل می دهند به طوری که با قرار دادن الفاظ معنادار، هر یک از نوع مناسب، در درون این اجزاء، جمله ای مشخص و معنادار حاصل می شود. بر این مینا، قواعدی در این نظریه وضع می شوند که با به کاربستن آنها می توان در مورد هر میجموعهٔ متشکل از سه جمله، بدون در نظرگرفتن معنای هر یک، تعبین کرد که آیا تشکیل استدلالی معتبر می دهد یا نه. بدین توتیب در نظرگرفتن معنای هر یک، تعبین کرد که آیا تشکیل استدلالی معتبر می دهد یا نه. بدین توتیب صورت گرفته مقام منطق به عنوان وسیله ای اغماض ناپذیر در زمینه های مختلف معرفتی در صورت گرفته مقام منطق به عنوان وسیله ای اغماض ناپذیر در زمینه های مختلف معرفتی در حصورت گرفته مقام منطق به عنوان وسیله ای اغماض ناپذیر در زمینه های مختلف معرفتی در

نقش اجتناب ناپذیر منطق در فعالیتهای معرفتی ایجاب میکند که نظریهای که به عنوان نظریهٔ درست منطقی اختیار می شود نوع زبانی را که مناسب حقیقت جویی است تعیین کند. بنابراین، چنانچه نظریهٔ قیاس به عنوان نظریهٔ درست منطقی اختیار شود، زبان حقیقت بالضروره باید زبانی باشد که توانایی انعکاس ساختار موضوع -محمولی احکام را داشته باشد. زبانهای جادی از نیرهٔ هندواروپایی برای بسیاری از جملات خبری خود این قابلیت را تضمین میکنند. پساساً می توان گفت که نظریهٔ موضوع -محمولی بودن ساختار احکام فی الواقع «قبایی» است که مناسب «اندام» اینگونه جملات «دوخته» شده است.) لیکن در این زبانها جملاتی نیز وجود دارند که بیانکنندهٔ نسبتها هستند و لااقل در ظاهر امر تن به این قید نمی دهند. بنابراین برای قرار دارند که بیانکنندهٔ نسبتها هستند و لااقل در ظاهر امر تن به این قید نمی دهند. بنابراین برای قرار

گرفتن اینگونه زبانها در مقام زبان حقیقت یا لازم است به نحوی نسبتها به همحمولات تحویل شوند و یا باید واقعی بودن نسب به عنوان مصادیق مفاهیم نسبی (مانند به بزرگتره به بالمندتره هسنگینتر و امثالهم) انکار گردد. در طول بیش از بیست قرنی که نظریهٔ قیاس در پسهنهٔ منطق حکمروایی بلامنازع داشت، این شفرق هر دو به انحاء مختلف آزمون شدند. با وجود ایسکه هیچگاه نتایج درخشانی از این آزمونها به دست نیامد، این امر مانع از این نشد که فلاسفه، طی قرون متمادی و تا اواخر قون نوزدهم میلادی، بالاجماع نظریهٔ قیاس را تنها نظریهٔ درست دربارهٔ ساختار منطقی احکام و اعتبار استدلالات بدانند.

از بدو تدوین نظریهٔ قیاس بر منطق دانان معلوم بود که زبان ریاضیات از حیث قابلیت مذکور با زبانهای عادی تفاوتهایی بنیادی دارد. اولاً احکام و قضایای نظریه های مختلف در ریاضیات را (منجمله هندمه) نمي توان تماماً در قالب موضوع محمولي گنجاند و شانياً همة براهين ریاضی را (منجمله براهینی که نتایج آنها را قضایایی عمیق و مهم تشکیل میدادند) نمی توان در مجموعههای سمجملهای (با مجموعههایی از این مجموعهها) خلاصه کرد. تا مدتهای مدید این امر موجباتی برای نگرانی منطق دانان فراهم نمی کرد، زیرا می توانستند ریاضیات را، نه بهعنوان شاخهای از معرفت که حقایقی را مکشوف سیسازد، بلکه به عنوان مشغولیاتی ذهنی (از نوع بازیهای فکری مانند شطرنج) تلقی کنند. این دیدگاه به صورت سنتی غالب در فرهنگ یونان باستان پس از فروپاشی مکتب فیثاغورثیان تثبیت شد و سپس به فرهنگ اروپا در قرون وسطی منتقل گودید. در اواسط قرن هفدهم میلادی این سنت توسط گالیله، هم صریحاً و هم عملاً مورد حمله قوار گوفت. سخنان معروف وی در رسالهای تحت عنوان «*هسارسنجه*<sup>۱۷</sup> بسه وضوح نظر وی را دربارهٔ لزوم جایگزیشی زبان عادی با زبان ریاضی در مقام زبان حقیقت بازگو ميسازد: وفلسفه متني است كه در كتابي عظيم، يعني عالم، به رشتهٔ تحرير درآمده است؛ عالمي که پیوسته در مقابل دیدگان ما گسترده است. لیکن این کتاب را نعی توان فهمید مگر اینکه نخست زبانی راکه به آن نوشته شده است فراگرفت و حروفی راکه متن از آنها انشاء گودیده است، خواند. این کتاب به زبان ریاضی نوشته شده و حروف متن آن را مثلثها، دوایر و سمایر اشكال هندسي تشكيل ميدهند بدرن اينها امكان درك حتى يك كلمه از مفاد ابن منن براي بشر میسر نیست؛ بدون اینها انسان به گمگشتهای میماند که میان راهروهای تودرتو و درهمهیچیده، در تاریکی سرگردان است. و در صفحات ۲۳۷ و ۲۳۸ [1957] Drake .

گالیله آگاه بود که تبعات نظرش دربارهٔ ارزش معرفتی ریاضیات مستقیماً کفایت نظریهٔ قیاس را به عنوان ابزاری مؤثر در حصول معرفت به زیر سؤال میکشد. این آگاهی در میان سطور کتاب

جاو دانی وی [1632] Gatileo به صواحت مشهود است. وی اولین قدمهای بنیادی را نیز عملاً با استفاده از ابزار و براهین ریاضی برای نظریهپردازی دربارهٔ مقوله حوکت در اثر معروف خود [1638] Galileo برداشت و بدین ترتیب پایههای علم نوین فیزیک را پسیریزی کنود. پیگیوی نو آوری گالیله توسط نیرتن متجر به پدیدآمدن نظریهای جامع و اعجابانگیز در فیزیک به زبان ریاضی شد که در امر توضیح و پیش بینی حرکات اجسام زمینی و سماوی تنوأساً، تنوفیقات چشمگیری پهدست آورد. لیکن نه گالیله، نه نیوتن و نه سایر متفکرانی که به کارآیی زبان ریاضی در حصول معرفت از طبیعت عمیقاً اعتقاد داشتند، هیج یک نتوانستند (و یا نخواستند) قدمی در جهت کشف نظریدای منطقی بردارند که زبان جدید حقیقت لزوم جایگزینی نظریهٔ قیاس را با آن مطوح ساخته بود. وجود پایههای متزلزل و مشکوک در مبانی این زبان جدید و عدم شوفیق بزرگترین اذهان ریاضی جهان در ترمیم این وضع برای مدتی حدود صد و پنجاه سال، به نظر نگارنده عامل اصلی بیتوجهی به لزوم تنحول در منطق را تشکیل میدهد. وجنود چنین وضعیتی، عدم عنایت منطق دانان ارو پا را به لزوم یافتن نظریهای جدید در منطق و ادامه پایبندی ایشان را به نظریهٔ قیاس (به عنوان تنها نظریهٔ صوحه منطقی) کیاملاً تعوجیه میکند. تـوفیق وایراشتراس در رفع این نقیصهٔ بنیادی در ریاضیات، از یک سو نق**طهٔ** چرخشی را در این رونــد به وجود آورد. بعد از وی دیگر دلیلی موجه برای طفره رفتن از قبول زبان ریاضی به عنوان زبان واقعی حقیقت وجود نداشت. از سوی دیگر، بسط و توسعهٔ روزافزون روشهای ریاضی برای نظریه پردازی در زمینه های دیگر علم فیزیک، مانند حیطهٔ گازها، حرارت، الکتریسیته و مغناطیس و توفیقات چشمگیر اعمال این روشها، دلائل فزاینده و پرقدرت دیگری را مبنی بر وجود مناسبتي عميق ميان وياضيات و حقيقت مطرح ميساخت.

بدین ترتیب در دهدهای پایانی قرن نوزدهم میلادی دو موضوع به طور جدی در دستور کار تحقیقات منطقی قرار گرفت. موضوع اول مربوط به دلایل محکم و موجهی می شد که حکایت از نقصان و نارسایی نظریهٔ قیاس در نبیین ساختار منطقی احکام و مبانی استنتاجهای معتبر می کردند. دیگر امکان نداشت سرسختی احکام و براهیین دیاضی را در تین دادن به قالب و قراعدی که نظریهٔ قیاس برای تفکر الزامآور قلمداد می کرد با بهانه هایی چون فیقدان ارزش معرفتی در تفکرات ریاضی، تهدیدی جدی برای حقانیت این نظریه به حساب نیاورد. این تهدید در عین حال ضرورت یافتن نظریهای جامع در منطق را مطرح می ساخت که بخواند دربرگیرندهٔ کلیه زمینه های تفکر دربارهٔ حقایق امور باشد. موضوع دوم مربوط به کیفیت تماماً صوری نظریه های بنیادی در ریاضیات بود که مسألهٔ تعیین نوع قرابت کل ریاضیات را با منطق

مطرح می ساخت. دربارهٔ هر دو این موضوعات، تحقیقات فرگه و راسل مستقل از یکدیگر به نتایج مشابهی رسیدند. رأی این دو متفکر دربارهٔ نوع قرابت ریاضیات با منطق را می توان اجمالاً در یک جمله خلاصه کرد: ریاضیات عین منطق است. این بدان معنی است که: (۱) اصول مرضوعه و قضایای نظریههای ریاضی هر یک بیانگنندهٔ حقیقتی هستند، و (۲) حقایق ریاضی همان حقایق منطقی اند. این رأی دربارهٔ رابطهٔ ریاضیات و منطق به ومنطق گرایی ۱۹۸ شهرت دارد و ما در اینجا وارد بحث دربارهٔ آن نمی شویم. در مورد کلیترین شکل برای ساختار منطقی احکام خبری همین قدر کافی است در اینجا گفته شود که هم فرگه و هم راسل مبنای این شکل را در رابطهٔ تابع و متغیر یافتند. این رابطه اساس نظریهٔ تکمیل شدهٔ آنالیز را تشکیل می دهد و با تمسک رابطهٔ تابع و متغیر یافتند. این رابطه اساس نظریهٔ تکمیل شدهٔ آنالیز را تشکیل می دهد و با تمسک را در به آن، همراه با (۱) تعریف ادواتی که به نام وسوره ۱۹ اشتهار یافته اند، (۲) تعریف توابعی که آنها را «توابع حقیقتی» ۱۰ نام داده اند و (۳) مجموعهای از اسامی خاص، می توان ساختار منطقی تمامی جملات معنادار خبری را در هر زبان که برای حقیقت جویی کفایتی دارد، معین کرد. ۱۲

#### ج) تفکر، ذهنیت و امکان معرفت

در زمانی که فرگه به تحقیقات منطقی اشتغال داشت، تلقی رایج از منطق در میان فلاسقه این بود که منطق علمی است که تبیین قوانین تفکر را در دستور کار خود دارد. در این تلقی تفکر عملی به حساب می آید که در ذهن از طریق محتویات آن صورت می پذیرد. غایت این عمل را نیز تشکیل «قضاوت» می دانستند که تعبیر آن از نظر منطقی محدود به واسطهای می شد که فکر را به حقیقت مرتبط می سازد. بدین ترتیب قوانینی که منطق سعی در کشف و بیان آنها داشت از اصول و قواعدی تشکیل می شدند که در راهیابی به حقیقت نقشی هدایت گر را بر عهده داشتند. چنانچه در گذار فکر از قضاوتی به قضاوت دیگر این اصول و قواعد رعایت می شدند، امکان نمی داشت در گذار فکر از قضاوتی به قضاوت دیگر این اصول در کار ذهن خطور کند. در حالی که عدول از رهایت آنها، علاوه بر این خطای همیشه محتمل، ذهن را مواجه با خطاهایی مضاعف نیز رهایت آنها، علاوه بر این خطای همیشه محتمل، ذهن را مواجه با خطاهایی مضاعف نیز می کرد. بنابراین «قوانین تفکر» در منطق تنها می توانستند مصونیت ذهن را در برابر خطا هنگام می کرد. بنابراین «قوانین تفکر» در منطق تنها می توانستند مصونیت ذهن را در برابر خطا هنگام تضاوت برای آغاز تفکر ندارند. بدیهی است که تا ملاک مناسبی برای چنین گرینشی به قوانین تفکر افزوده نشود، منظور برقراری ارتباط میان فکر و حقیقت برآورده نخواهد شد. از آنجا که تضول معرفت در گرو تحقق این منظور است، جستجو برای یافتن چنین ملاکی مسألهای است که در معرفت شناسی باید دنبال شود.

تها اوابسل قبرن بیستم میلادی در نظریههای مختلفی که مکاتب منتوع فیلسفی در معرفت شناسی تهیه و عرضه می کردند، تلقی مشترکی از کیفیت معرفت به چشم می خورد. در این تلقی، معرفت از مجموعه ای از قضاوتهای درست تشکیل می شود و محتوای هر قضاوت نیز هو یتی کاملاً ذهنی دارد؛ یعنی موجودات و عناصوی را دربر میگیردکه یا خود صوفاً از تصاویو، نقوش یا تصوراتی که تنها در ذهن شکل میگیرند بوده ۲۲، یا اینکه توسط اعمالی صرفاً ذهنی ۲۰ تأمین میشوند. از تبعات این تلقی برای رباضیات این است که اصول سوضوعه و قبضایای نظریدهای ریاضی حقایقی را تنها دربارهٔ ذهنیات بیان میکنند. فرگه خیلی زود متوجه شدکه این نظر نمی تواند یا واقعیات امر انطباقی داشته باشد و بنابراین تلقی مذکور میباید مبتنی بر خطا بوده باشد. ملاحظات فرگه در این باره براساس خصوصیاتی شکل گرفتند که وی دربارهٔ ذهنیات از آغاز فعالیتهای تحقیقاتی خویش کشف کرده، حاصل آنها را یه تقصیل در [1918] Frege به چاپ رسانده است. این خصوصیات را میتوان جمعاً با یک جمله بیان کرد: ذهنیات مختص ذهن منفودي هستند که خود در آن تحقق مي پذيرند. اين بدان معناست که چندوچون ذهنيات (۱) تنها بر ذهنی معلوم و مکشوف است که در آن ظهور میکنند؛ و (۲) از آن ذهبن به ذهبن ديگري قابل انتقال نيستند. اين حال دربارهٔ احساسات، عواطف و آلام كاملاً مشهود است. تنها خود من علم به احساس خاصی دارم که از دیدن فلان منظره در فلان تاریخ به مین دست داده السبت، به طوری که امکان ندارد بتوانم این احساس را به دیگری منتقل سازم. می توانم سعی کنم آن را به زبانی توصیف کنم یا توسط تصاویری به نمایش گذارم؛ لیکن آن توصیف یا این تصاویر هیچیک اولاً با احساس من یکی نبوده و ثانیاً آنچه را دیگران میتوانسند از آنسان درک کنوده و بفهمند احساس من نبوده، بلکه تصور یا برداشت آنها از این احساس است. بـاز ایـن تـصور و برداشت مختص ذهنی است که در آن تحقق میهابد و هیچ راهی وجود ندارد تا از طریق آن بتوان تصور و برداشت اذهان مختلف را با یکدیگر و با آنچه در ذهن من تحقق داشته است، حمتی مقایسه کرد. به اعتقاد فرگه این حال اختصاص به نوع خاصی از ذهنیات نداشته، بلکه همگی آنها را (منجمله نقوش، تصاوير يا تصورات ذهني) شامل ميشود. فرض كنيم راهي پيدا شده باشد که مرا قادر میسازد به محتویات ذهن فرد دیگری مستقیماً دسترسی پیداکنم تا شاید از ایس طریق بتوانم استنباط خود را از محتویات ذهنی او با آنچه *فیالواقع* در ذهن وی نقش بسته است، مقايسه كنم. ودسترسي يافتن مستقيم من به محتويات ذهن أن شخص تنها مي تواند بدين معنا باشدکه بدون تمسک به واسطهای چون توصیف یا تصویری محسوس از آن محتویات، به درک انها نائل آیم. لیکن فرض تحقق چنین درکی خود مستلزم ظهور تصوراتی (از محتویات ذهن آن

شخص) در ذهن من است که در مورد انطباق آنها با واقعیت امر (یعنی محتویات ذهن آن شخص به همان صورتی که در ذهن او جلوه کردهاند) جای سؤال وجود دارد.

دلیل انتقال ناپذیر بودن محتویات ذهنی، از نظر فرگه، از واقعیت ذهن ناشی می شود. ذهن اساساً محفظه ای بسته است که کلید اسرار آن نه تنها فقط در دست شخصی است که ذهن به او تعلق دارد، بلکه راهی نیز وجود ندارد تا از طریق آن وی بتواند این کلید را به دیگری واگذار کند. هر راهی که برای تحقق این منظور تصور شود، خود مانعی برای تحقق آن دربر خواهد داشت. تبعات این حال برای معرفت ابعادی خانمان برانداز را شامل می شود. اگر (۱) قنضاوت را از عناصر تشکیل دهندهٔ معرفت قلمداد کنیم، و (۲) برای محتوای هر قضاوت نیز قائل به هویتی کاملاً ذهنی باشیم، آنگاه بالفروره باید تن به این نتیجه دهیم که معرفت (لااقل به شکل عینی و عمرمی آن) امکان پذیر نیست. در باب (۱) فرگه هیچ مناقشه ای ندارد، اما آگر قرار است عمرمی آن) امکان پذیر نیست. در باب (۱) فرگ هیچ مناقشه ای ندارد، اما آگر قرار است آن بحقق می پذیرند. در این صورت نیز قضاوت یک ذهن را با قضاوت اذهان دیگر نمی توان حتی مقایسه کرد و قضاو تها بالفروره کیفیتی کاملاً شخصی و خصوصی پیدا می کنند. اگر آنچه را من درست تشخیص می دهم با آنچه دیگران درست یا نادرست تشخیص می دهند حتی به مقایسه درنیاید، قضاوتی که عموم بتوانند در آن سهیم شوند میسر نیست و در نتیجه معرفت، به منایسه درنیاید، قضاوتی که عموم بتوانند در آن سهیم شوند میسر نیست و در نتیجه معرفت، به شکلی که منظور اهل علم است، امکان پذیر نخواهد بود.

#### د) معنا رحقیقت

اما فرگه نه تنها معرفت عمومی و عینی را امکانپذیر میدانست بلکه ریاضیات تکمیل شده در زمان خویش را تحققی از کمال مطلوب آن محسوب می کرد. در این ریاضیات هر قضیه مبتنی بر اثباتی متقن و باصلابت است و هر اثبات نیز درستی یک نتیجه را به نحوی عینی و به گونهای که یکسان برای عموم قابل درک است، تثبیت می کند. بنابراین در ریاضیات قضاوت هست و هر قضاوت نیز هیچ خصیصهای از خصائص و یژهٔ ذهنیات را ندارد. فرگه این نتیجه را تعمیم می دهد: معرفت تنها در زمینه هایی امکانپذیر است که در آنها تشکیل قضاوت عینی میسر بوده باشد. قضاوت نیز تنها به شرطی می تواند عینی باشد که محتوای آن به یکسان برای عموم قابل درک و بررسی باشد. اما محتوای یک قضاوت چه می تواند باشد تا در عین اینکه هویتی ذهنی ندارد به گرنهای یکسان برای عموم قابل درک باشد؟ طرح این سوال هوشمندی فرگه را در انتخاب راهی که به جواب باید برسد روشن می سازد. این راه را رجوع به زبان در مقابل فرگه قرار انتخاب راهی که به جواب باید برسد روشن می سازد. این راه را رجوع به زبان در مقابل فرگه قرار

داد. علت برگزیدن زبان را برای جستن جواب می توان به گونه ذیل تبیین کرد: در هر رشته از فعالیت فکری که نظر به جستجوی حقیقت دارد، نتایج حاصله ترسط جملاتی بیان می گردند که در زبانی تألیف می شوند. نقد و بررسی این نتایج نیز از طریق فیهم ایس جملات و ارزیابی قدمهایی انجام می پذیرد که برای اثبات هر مدعا برداشته شدهاند. هر یک از ایس قدمها، به نوبهٔ خود، توسط جملاتی قابل بیان هستند. نتیجهٔ ارزیابی نیز در قالب جملاتی در همان زبان اعلام می شود و به همین توتیب مورد نقد و بررسی عامه قرار می گیرد. هنگامی که این روند به نتیجهای منتهی شود که نقد و بررسی فزونتر دربارهٔ آن موردی نداشته باشد، مسی توان گفت نتیجهای منتهی شود که نقد و بررسی فزونتر دربارهٔ آن موردی نداشته باشد، مسی توان گفت اغماض نایذیو دارد.

اما أنجه از عبارات و جملات یک زبان فهمیده شده، در ارتباط با حقیقت مورد سنجش و ارزیابی قرار میگیرد معنه است. زبان فی الواقع محملی است که معنا را انتقال می دهد. از سوی درگی زبان حقیقت به گونهای یکسان قابل فهم است: بدین معنا که کلیهٔ کسانی که در استفاده از زبانی که برای جستجوی حقیقت مناسب است تبحر و مهارت کافی پیداکوده باشند می توانند دری واحدی از عبارات و جملات صریح و سلیس آن داشته باشند. فی المثل هرکس که زبان هندسهٔ اقلیدسی را به حد کافی فراگرفته باشد از قضایای آن همان را میفهمد که اقطیدس با هندسهدانان دیگر فهمیده یا می فهمند. اما ارضای دو شرط لازم است تا زبانی بتواند به گونهای مكسان قامل فهم باشد. يكي اينكه معنا بايد ثابت و متعين باشد؛ چنانچه معنا در واقع متغير و نامعین پاشد درکنی واحد از زبانی که حامل آن است امکان نمی پذیرد. دیگر اینکه معنایی واحد باید بتواند از ذهنی به ذهن دیگر منتقل شود؛ اگر امکان تمیداشت که ذهنی همان معنا را بفهمد که ذهن دیگری فهمیده است، نه تنها تبادل آراء و اخبار از طریق زبان به صورتی که معمول است ممكن نميشد، بلكه امكان تعليم و تعلم علوم و معارف نيز از ميان ميرفت. تعين و انتقال بذيري معنا ايجاب ميكند كه معنا موجوديتي مستقل از ذهن و ذهنيت داشته بأشد. ذهن معنا را درمی،ابد و کشف میکند اما نمی تواند خالق و صانع آن باشد. پس از این جهات تفاوتی بنیادی بین معنا و تصورات ذهنی به چشم میخورد. تصورات مخلوق ذهن و محبوس در آن هستند به طوری که هیچ محملی وجود ندارد تا از آن طویق بتوانند از این محبّس رها نسده در دسترس عموم قرار گیرند. معنا در مقابل آزاد و مستقل از ذهن است و چه ذهنی در کار باشد چه تباشد در جهان وجود داشته مانند ساير ساكنان آن به يكسان در برابر «انظار، گسترده است.

اینجا نوبت به طرح عمیقترین سؤال میرسد که تعمقات فرگه را می توان کوششی بنرای

یافتن جوابی مناسب به آن تعبیر کرد: سؤالی که چشم به حقیقت زیان دارد. ملاحظاتی که از نظر گذراندیم بر سه نکته دلالت دارند: (۱) قرایتی میان دّعنیات صرف از یک طرف و حقیقت امور از طرف دیگر وجود ندارد؛ (۲) در کسب معرفت و یافتن حقیقت، زبان نقشی اغماض،ناپذیر ایفا ميكند؛ و (٣) زبانِ حقيقت حامل معاني متعين و ثابتي استكه موجوديت آنها مستقل از ذهن و دهنیت است. از این سه نکته می توان نتیجه گرفت که پیوندی تنگاتنگ و قرابتی باطنی میان معنا و حقیقت وجود دارد. معناست که حقیقت را منعکس میسازد و تنها از طریق درک معنا دسترسی به حقیقت میسر میشود. پس کیفیت حقایق را می توان از طریق شناسایی کیفیت معنا به دست آورد. لیکن کیفیت معنا را چگونه می توان شناسایی کرد؟ جواب فرگه را به این سؤال مي توان در يک جمله خلاصه کرد: از طريق شناسايي کيفيت زبان حقيقت. پراي اينکه زياتي بتواند حامل معاینی باشد که حقیقت را منعکس میسازند، لازم است میان این زبان و آن معاتی وجهی مشترک وجود داشته باشد. فرگه این وجه مشترک را در ساعتار منطقی تشخیص می دهد و از این حیث تشخیص وی شباهتی بارز با نظر معلم اول منطق یعنی ارسطو دارد. جسمنجوی ساختار منطقی توسط ارسطو با این انگیزه دنبال شدکه وی بتواند از طریق کشف آن به مقوّمات حقیقت دست بابد. طریقی را نیز که ارسطو برای این جستجو برگزید میتنی بر تحلیل ساختار زبانی بود که به تشخیص او برای راهیابی به حقیقت کفایت تام دارد. پس روی آوردن به زبان و تحقیق در کیفیات آن برای دستیابی به عمل و اساس حقیقت نه تنها در سینت تیفکر فیلسفی بی سابقه نبوده، بلکه برخلاف تصوری که در آغاز بحث به آن اشاره شد، موجباتی را نیز برای انحطاط و ابتذال مباحث فلسفى بديد نياورده است.

#### ه) ساختار در زبان حقیقت

اما چنانچه که گذشت نمونه هایی را که فرگه و ارسطو هر یک به عنوان زبان حقیقت برگزیدند، با یکدیگر تفاوت داشتند. نحوهٔ تعلیل این دو نیز دربارهٔ ساختار منطقی متفاوت بود. ارسطو ساختار را تنها در جملات زبان عادی سراغ کرد و از آن به قالب موضوع محمول برای احکام " رسید. آنچه در آخرین مرحله از تعلیل هر یک در مقام موضوع یا محمول قرار می گرفت (به ترثیب جواهر اولیه و کیفیات)، با الفاظ یا عباراتی مشخص می شوند که خود دارای ساختاری منطقی نیستند. در نظریهٔ ارسطو، تنها جملات دارای ساختار منطقی اند و این ساختار یا رابطهٔ تملک بین جواهر اولیه و کیفیات را منعکس می کند یا رابطهٔ اندراج را بین جواهر ثانوید. رابطهٔ تملک بین جواهر اولیه و کیفیات را منعکس می کند یا رابطهٔ اندراج و ابین جواهر ثانوید. فرگه از سوی دیگره تحقیق خود را در باب ساختار از زبان ریاضی آغاز کرد. وی در این زبان

علاماتی راکه معنا می پذیرند به طور کلی از سه نوع یافت: (۱) علاماتی که معنای آنها کامل است. و هر یک دلالت بر فی المثل عددی دارند ـ تمام ارقام مانند ۴۲، و ۷۲ و و ۳٪ از این دستهاند؛ (۲) جملاتی که هر یک حکمی را بیان می کنند که یا درست است یا نادرست، مانند ۳۵=۳+۲ه یا ۹۶<۴۶؛ و (۳) عباراتی که در ترکیب آنها متغیرات آزادی وجود دارد. این متغیرها عالاماتی هستندکه خود دلالت بر مقداری خاص نداشته، لیکن می توان مقادیری از مجموعهای از اعداد را با آنها جایگزین کود. این عبارات خود دارای معنای کاملی نبوده، لیکن از طریق جایگزینی ذکر شده معنایی خاص میپذیرند. به همین جهت فرگه آنها را عبارتهایی «اشباع نشده» ه<sup>ه ۱</sup> میخواند. به ازای جایگزینی هر مقداری برای متغیرات در این عبارات، آنها «اشباع» شد. حاصل به صورت جملهای کامل درمی آید. مثالهای سادهای از این نوع عبارات را می توان در: ۳۲=۶٪ یا «×<۷٪ یافت. به ازای مقدار ۲ برای x و ۳ برای ۷ این عبارات تبدیل به جملاتی میشوند که حکم درستی را بیان میکنند. به ازای مقدار ۳ برای × و ۲ برای ۷ جملاتی حاصل می شود که هر یک حکمی نادرست را بیان میکند. اینگونه عبارتها در زبان ریاضی دلالت بر موجوداتی دارند که آنها را «تابع» میخوانند. توابع دقیقترین تعریف خود را برای اول بنار در نظریهٔ مجموعههای کانتور پیداکردند. در این نظریه توابع به عنوان موجودانی تعریف میشوند که هر یک تناظری یک به یک میان اعضای یک مجموعه و اعضای مجموعهای دیگر را برقرار می سازند. با اتخاذ این تعبیر برای هبارتهای فوق، فرگه خود را ملزم دید که ودرست بودن، یا ونادرست بودن، را به صورت مقادیری تلقی کند که جمعاً یک مجموعه دو عضوی را تعریف میکنند. این مقادیر را در هجبر بولي ۱۲۶ با ارقام ۱۵ و ۲۰ و و در کتابهاي منطق په زبان انگليسي با حروف ، T و و ، F پانشان میدهند. بدین ترتیب توابعی که با عبارتهای «۳۷=۶» و «۳<۶ مشخص می شوند تناظری یک به یک میان مجموعهای از اعداد از یک طرف ی مجموعهای متشکل از دو مقدار درست و نادرست (یا ۱ و ۰ ، یا T و ۴) برقوار می سازند. نکته ای راکه در این خصوص باید به آن توجه هاشت این است که چنین تعبیری، درست و نادرست را هر یک مانند سایر مقادیر ریاضی ب صورت هشینی، جلوهگر میسازد. لیکن این اشیاء با موجودات ریاضی تفاوتی اساسی دارند و آن این است که هویت آنها ریاضی نبوده بلکه مرتبط با حقیقت امری است. درست آن حکمی است که حقیقتی را منعکس میسازد و نادرست حکمی است که خلاف آن را. بنابراین و برای برجسته ساختن این تفارت، فرگه این مقادیر را «مقادیر حقیقتی» ۲۷ نام می دهد.

با استفاده از ابزاری که توصیف آنها گذشت، فرگه مفاهیم و نسب را به عنوان انواعی خاص از توابع معرفی میکند: «ما در اینجا با توابعی روبهرو هستیم که مقادیر آنها هسمیشه مقادیری

حقیقتی است. این نوع توابع را هنگامی که از یک متغیر تشکیل شده باشند "مفهوم"۲۸ و هنگامی که از دو متغیر تشکیل یافته باشند "نسبت" <sup>۱۹</sup> نام میدهیم.، [1891] Frege در صفحهٔ ۳۹ (Geach & Black [1980] . با این تعبیر راه برای بسط کاربرد ابزارهایی که از تحلیل زبان ریاضی به دست آمدهاند به کلیهٔ زبانهایی که برای جستجوی حقیقت کفایتی دارنـد (سنجمله زبانهای عادی) باز میشود. در نظر فرگه مفاهیم هویاتی هستند که در هر زبان با عباراتی مشخص می شوند که شکل تابعی با یک متغیر را دارند و بر تناظری یک به یک میان اعضای یک مجموعه و مجموعه مقادير حقيقتي دلالت ميكنند. اين عبارتها را فرگه ومحمول، ٣٠ميخواند. به طور مثال، عبارتهای « x انسان است»، y » سبز است» و z » متحرک است؛ هر یک محمولات سادهای را در زبان فارسی تشکیل میدهند که بر مفاهیم انسان، سبز و متحرک دلالت میکنند. به همین ترتیب، طبق تجویز فرگه، عباراتی که بر نسب دلالت دارند نیز تعیین می شوند. از این تحلیل روشن می شود که مفاهیم در نظر فرگه هو یاتی هستند که دارای ساختار هستند. محمولات نیز عبارانی را در یک زبان تشکیل می دهند که خود نه تنها ساختار دارند بلکه به موجب سهیم بو دن در ساختاری مشترک با مفاهیم، قابلیت انعکاس آنها را در زبان پیدا میکنند. برای وجود مفاهیم به تعبیر فرگه و جود حداقل دو مجموعه كفایت ميكند: یكي مجموعة مقادير حقیقتي و دیگری مجموعهای که از عضو تهی نبوده باشد. با وجود حیداقیل دو منجموعه از این نبوع، مجموعهای از تناظراتی یک به یک که می *توانند* میان اعضای آنها برقرار شوند، یا به عرصهٔ وجود میگذارد. از طریق کشف این تناظرات، مفاهیم مکشوف شده توسط و ضع عبارتهایی که با ساختار آنها مناسبت دارند، در زبان منعکس میگردند.

هر عضو یک مجموعه را می توان نامگذاری کرد. نامگذاری هر شیء نیز از طریق برقراری تناظری یک به یک میان علامت یا لفظی در زبان با شینی منحصر به فرد صورت سی گیرد. علامت یا ترکیبی از علائم در یک زبان که در چنین تناظری با شینی قرار گیرد، از نظر فرگه مقام اسم خاص را در آن زبان احراز می کند. نظریهٔ قرگه دربارهٔ اسامی خاص به نفصیل در مقالهٔ [1892] Frage مطرح شده است. قبل از فرگه، نظریهٔ متنفدی منسوب به جان استوارت میل الا دربارهٔ اسامی خاص وجود داشت که در آن اسامی خاص علائمی فاقد هرگوله ساختار تلقی شده دربارهٔ اسامی خاص وجود داشت که در آن اسامی خاص علائمی فاقد هرگوله ساختار تلقی شده معنای هر یک در شیش که بر آن دلالت می کنند خلاصه می شود. ۳ برهان معروف فرگه در این مقاله در مورد رابطهٔ این همانی میان ستارهٔ صبح و ستارهٔ شب بدین منظور طرح ریزی شده است مقاله در مورد رابطهٔ این همانی میان ستارهٔ صبح و ستارهٔ شب بدین منظور طرح ریزی شده است این رابطه برای این منظور کافی می بوده جملات وستارهٔ صبح همان ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ این رابطه برای این منظور کافی می بوده جملات وستارهٔ صبح همان ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ این رابطه برای این منظور کافی می بوده جملات وستارهٔ صبح همان ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ این رابطه برای این منظور کافی می بوده جملات وستارهٔ صبح همان ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ این رابطه برای این منظور کافی می بوده جملات وستارهٔ صبح همان ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ این رابطه برای این منظور کافی می بوده جملات وستارهٔ صبح همان ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ این رابطه برای این منظور کافی می بوده جملات و ستارهٔ صبح همان ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ سبح است» و هستارهٔ سبح و ستارهٔ سبح و ستارهٔ صبح است» و هستارهٔ سبح و سبح و سبتارهٔ سبح و سبتارهٔ صبح و سبح و سبح و سبح و سبح و سبتارهٔ صبح و سبح و سبح

صبح همان ستارهٔ شب است. نمی باید از لحاظ منطقی کوچکترین تفاوتی با یکدیگر داشته باشند. (زیرا الفاظ وستارهٔ صبح» و «ستارهٔ شب، در واقع بر شیثی واحد یعنی سیارهٔ زهره دلالت میکنند.) اما این دو جمله به وضوح از این لحاظ با یکدیگر تفاوت دارند. اولی جملهای است «تحلیلی» که فاقد هرگونه محتوای خبری است، درحالیکه دومی جملهای است وتـألیفی، کـه خبری ارزشمند را دربارهٔ واقعیتی بیان میکند که از طریق تحقیقات نجومی مکشموف گشته است. فرگه و جود این تفاوت را میان جملاتی از این قبیل، دال بر و جود ساختار در اسامی خاص معرفی میکند. هر یک از این دو اسم در عین دلالت بر یک شیء واحد، دارای ساختاری متفاوت است و با تمسک به ساختار هر یک می توان تفاوت منطقی میان دو جملهٔ مذکور را توضیح داد. براي روشن شدن اين مطلبكه ساختار منطقي اسامي خاص چه نوع هويتي ميتواند باشده به یک نکته توجه میکتیم. هر اسم خاص در یک زبان از نظر منطقی معادل توصیفی است که می توان از یک جنبه از شیئی که اسم بو آن دلالت میکند در آن زبان تألیف کرد. فی المثل نام «ارسطو» را در نظر بگیرید. فرض کنیم که توصیف «شاگرد افلاطون و معلم اسکندرکبیره یک جنبه از شخصیت ارسطو را بیان میکند. حال چنانچه هر جملهای را که در آن لفظ وارسطوی در مقام دلالت بر ارسطو قرار گرفته است در نظر بگیریم، و فقط این لفظ را در آن با توصیف فوق جايگزين كنيم، جملاتي بهدست مي آيد كه مقذار حقيقتي احكام بيانشده تنوسط آنيان هيچ تفاوتي با مقدار حقيقتي جملة نخست نميكند. هرگاه جملة اولي مبين حكمي درست بوده باشد، جملهٔ حاصل از این جایگزینی نیز مبین حکمی درست خواهد بود، و چنانچه حکم بیانشده توسط اولی نادرست بوده باشد، همین امر در مورد جملهٔ دوم صدق خواهد کرد و بالعکس. توصیف موردنظر به وضوح دارای ساختار است: ساختار آن را می توان با عبارت «شاگرد x و معلم ۷٪ نشان داد. معادل بودن این توصیف به لحاظ منطقی با نام وارسطوی، ایجاب میکند که این نام نیز در واقع همین ساختار را دارابوده باشد. (اگر این واقعیت در زبانهای عادی به صراحت تمایش نمی باید این امر را می توان به حساب نقص اینگو نه زبانها گذارد.) حال اگر در عبارتی که نشاندهندهٔ ساختار منطقي نام «ارسطو» است نظر كنيم، أن را از نوع عباراتي خواهيم يافت كه تابعي را مشخص ميسازند. چنانچه در اين نظر قدري دفت نيز كنيم، متوجه خواهيم شدكه تابع مشخصشده در اینجا از نوع نوابعی که مفاهیم یا نسب را تشکیل میدهند نیست. مفاهیم، به خاطر میآوریم، توابعی هستند که بین مجموعهای از اشیاء و تنها مجموعهٔ مقادیو حقیقتی تعویف میشوند. در اینجا تابع موردنظر بین مجموعهای از اشیاء از یک طرف و مجموعهٔ دیگری از اشیاء از طرف دیگر تعریف شده است. چنانچه به ازای متغیرات x و y در این تابع

ومقادیره افلاطون و اسکندرکبیر را قرار دهیم، ومقداره تابع ارسطو می شود. چنانچه مقادیر این متغیرها به ترتیب برنتانو و هایدگر برگزیده شوند، صقدار تابع هوسرل می گردد؛ و چنانچه مسیرداساد و مسلامحسن فسیض کاشانی به این منظور انتخاب شوند، مقدار تابع بر ملاصدرالدین شیرازی قرار می گیرد. تناظر یک به یکی که در اینجا برقرار شده است، جفتی از اعضای مجموعه ای را که در آن افلاطون، اسکندرکبیر و کلیهٔ کسانی که معلم کسی و شباگرد دیگری بوده اند، با تک فردی از مجموعه ای مطابقت می دهد که شامل ارسطو، هوسرل، دیگری بوده اند، با تک فردی و امثالهم می شود.

با طرح چنین ساختاری برای اسامی خاص، فرگه به نظری بدیع دست می بابد که شاید زیاد مورد توجه واقع نشده است. انسانها در محاورات و تفکرات خود به اشیاء ارجاع می دهند، به آنها اشاره می کنند و آنها را معرفی می کنند. نظریه های ذهنی گرا این قابلیت را یا از طریق اصطای کیفیتی ارجاعی به ذهنیت توضیح می دهند (فی المثل در آراه هیوم و کانت ماهیت نقوش و تصاویر ذهنی در ارجاع و معرفی اشیاء خلاصه می شود)، یا اینکه این کیفیت را به نفس برخی از اعمال ذهنی و بعضی از انواع آگاهی نسبت می دهند (فی المثل در آراه برنتانو و هوسول برخی از انواع آگاهی نسبت می دهند (فی المثل در آراه برنتانو و هوسول برخی از نظریه ها به نفع نظریه ای واقع گرا که در آن خلع بد از ذهن و ذهنیت در دستور کار قرار دارد، طبعاً نظریه ها به نفع نظریه ای واقع گرا که در آن خلع بد از ذهن و ذهنیت در دستور کار قرار دارد، طبعاً این سؤال را مطرح می سازد که توضیح چنین قابلیتی در تفکر انسانها چیست. نظریهٔ فرگه دربارهٔ اسامی خاص دقیقاً این منظور را از طریق نسبت دادن ساختار منطقی به آنها برآورده می سازد. متأسفانه فرگه شخصاً در هیچ یک از آثار خود صریحاً به این سؤال نبرداخته است و هیچ گاه نیز متأسفانه فرگه شخصاً در هیچ یک از آثار خود صریحاً به این سؤال نبرداخته است و هیچ گاه نیز اسامی معرفی کرده ایم تبیین نکرده، تنها به ذکر چند مثال جسته گریخته در این خصوص اکتفا کرده است. لیکن به زعم ما این معتا در آثار وی وجود دارد و با زدردن ابهام از اطراف آن نه تنها می توان پاسخی بدیع به این سوال بیافت بلکه به عمق نوآوریهای او در قلسفه نیز بیشتر پی برد.

تابعی فرض کردن ساختار منطقی اسامی خاص دو نتیجه در بر دارد: یکی اینکه از طریق فرار دادن مفادیری مناسب در این توابع (بهطوری که تابع خود به ازای آنها صاحب مقداری باشد)، یک و فقط یک شیء منحصربه فرد معرفی می شود؛ دیگر اینکه با جایگزینی چنین مقادیری در این توابع، اسم خاص محتوایی خبری پیدا می کند. شاگرد افلاطون و معلم اسکندر کبیر بودن خبری را دربارهٔ ارسطو تشکیل می دهد که با اطلاع یافتن از آن تنها شخص ارسطو از میان خیل اشخاصی که وجود داشته یا دارند، معرفی می شود. عمل معرفی کردن را

تابعی که ساختار منطقی اسامی خاص را تشکیل می دهد، از طریق تناظری یک به یک که میان مجموعه هایی که وجود دارند و تهی نیستند انجام می دهد. وجود این مجموعه ها نیز تعیین کنندهٔ این تناظرها به گونه ای ثابت و متعین است، زیرا هر مجموعه خود هویتی ثابت و متعین دارد. بدین ترتیب: (۱) ساختار منطقی اسامی خاص به عنوان عاملی جلوه گر می شود که با دارا بودن آن اسامی خاص کیفیتی ارجاعی و اشاره ای پیدامی کننده و (۱) با داشباع این ساختار، محترایی متعین و ثابت پدید می آید که می تواند خبری مشخصاً از یک شمی در اسه اطلاع بوساند. در مورد درحالی که ممکن است آن شیء مستقیماً در دسترس قوار نداشته باشد. فی المثل در مورد ارسطو یا هر شخص دیگری که زمانی وجود داشته و از میان رفته است، صرفاً با درک نام او و بدون اینکه الزامی به ادراک مستقیم از آن شخص وجود داشته باشد، می توان دقیقاً فهمید که مخلورات و تفکرات توضیح داده شود؛ زبان و کیفیت عناصر تشکیل دهندهٔ آن خود این مهم را محاورات و تفکرات توضیح داده شود؛ زبان و کیفیت عناصر تشکیل دهندهٔ آن خود این مهم را به انجام می رسانند. واضح است که از مهمترین تبعات این نظر یکی این است که تفکر نه با ذهن و بر دهنیت بلکه با زبان و بر معنا صورت می ذیرد مخالین تفکره از نظریهٔ سنتی در منطق کماکان جستجوی حقیقت می گیرد و چنانچه مضمون «قوانین تفکره از نظریهٔ سنتی در منطق کماکان حفظ شود تعبیر صحیح آن در حقیقت زبان خلاصه می گودد.

#### و) معنا و محتوا

این نفصیلات چه تصویری از معنای اسامی خاص ترمیم میکنند؟ قبل از شروع بحث در این باره، باید گفت که در مورد جواب صحیح به آن میان شارحان و منتقدان فرگه اختلاف تظر وجود دارد. علت اساسی وجود این مناقشات، یکی در انتخاب واژههایی است که فرگه خود در [1892] Frege برای توضیح تمایز بین محتوای خبری و مدلول اسامی خاص انجام داده است؛ علت دیگر آن نیز قصور فرگه در طرح و روبارویی با این سؤال است. و ژهای که فرگه خود در این مقاله برای آنچه ما به آن امدلول» اسم خاص نام می دهیم، برگزیده است در آلمانی Bedeutung و معادل آن در انگلیسی meaning و در فارسی معنا است. شاید دلیل این انتخاب نابجا را یتوان اینگونه توجیه کرد که طبق نظریهٔ جان استوارت میل معنای هر اسم خاص تنها در شیئی خلاصه اینگونه توجیه کرد که طبق نظریهٔ جان استوارت میل معنای هر اسم خاص تنها در شیئی خلاصه می شود که بر آن دلالت دارد. امروزه همهٔ شارحان و منتقدان انگلیسی زبان فرگه در انتخاب و اژهٔ می میشود که بر آن دلالت دارد. امروزه همهٔ شارحان و منتقدان انگلیسی زبان فرگه در انتخاب و اژهٔ میشه نویسندگان انگلیسی زبان با استفاده از آن مفهوم همدلول» و ازهٔ اخیر به فارسی دلالت است، کلیهٔ نویسندگان انگلیسی زبان با استفاده از آن مفهوم همدلول» (referent) را منظور دارند. و اژهای

که قرگه برای مفهومی برگزیده است که ما از آن به عنوان «محتوای خبری» باد کرده ایم، در آلمانی Sinn است که معادل انگلیسی آن sense است. برای این واژه در فارسی معادل دقیقی وجود تدارد. بعضی از کاربردهای آن در آلمانی و انگلیسی متوادف مفهوم سعنا (msaning) هستند و همین آمر نیز باعث شده که نه تنها راسل بلکه مایکل دامت ۳۳ که از برجسته ترین شارحان و منتقدان فرگه در حال حاضر است و فی الواقع عمری را صرف بررسی و نقد آثار وی کرده است، همین معنا را از آن مستفاد کند. از نظر ما چنین تعبیری از این واژه باعث بروز اشکالاتی در نظریهٔ فرگه می شود که تنها به علت انتخاب این تعبیر پدید می آیند و با اتخاذ تعبیری دیگره که پیشنهاد خواهد شد، ظاهر نمی شوند. بحث مجملی در این خصوص متعاقباً خواهد آمد. از طرف دیگر واژهٔ مستود دارند. خبر نیز هویتی است که واژهٔ مستاد را است: از شیء با واقعهای «صادر» شده به سوی ادراک کسی که آن را درمی بابد «جریان» بیدا می کند. بنابراین صلاح در آن دیدیم که در اینجا واژهٔ «خبر» با «محتوای خبری» را به عنوان بیدا می کند. برای واژهٔ انتخابی فرگه و معادل انگلیسی آن برگزینیم.

چه می شود اگر Sinn را به معنا تعبیر کنیم؟ برای و رود به بحث دربارهٔ این سؤال، نخست باید مطالبی به اجمال در مورد نظر فرگه دربارهٔ جملات بیان شود. فرگه جملات را عبارتهایی در نظر میگیرد که از طریق واشباع، عبارات تابعی که بر مفاهیم دلالت میکنند، حاصل میگردند. نحوهٔ واشباع، اینگونه عبارات نیز بدین صورت است که با متغیرهای آزاد در آنها توسط سورهای کلی و جزئی محصور میشوند، با تمامی این متغیرات با اسامی خاص جایگزین میگردند. بدين ترتيب هر جمله عبارتي كامل است و از اين حيث به اسامي خياص شباهتي شام دارد. بنابواین فرگه خود را ملزم می بیند که برای آن، هم مدلول و هم محتوای خبری تعیین کند. براین اساس، او محتوای خبری یک جمله را حکمی تشخیص میدهد که توسط جمله بیان می شوده، و مدلول آن را یکی از مفادیر حقیقتی معین میکند. بر این اساس فرگه هو جمله راکه حکمي درست بيان ميکند اسم خاصي براي مقدار حقيقتي درست ميانگارد و هر جمله راکه مبين حكمي نادرست است، نامي براي مقدار حقيقتي نادرست تلقي ميكند. هر كدام از احكام بیانشده توسط اینگونه جملات نیز به نوبهٔ خود خبری را از جنبهای از جوانب هر یک از این مقادیر به اطلاع می رسانند. معضل هنگامی پیش می آید که جملهای داشته باشیم که در آن اسم خاصی بدون دارا بودن مدلول، به کار رفته باشد. اینگونه اسامی معمولاً توسط افسانه و داستان وارد زبانهای عادی میشوند و نمونههایی از آنها را میتوان در زبان فارسی در اسامیی چوف مرستم دستان، محسين كرد شبستري، «اميراوسلان رومي» و امثالهم سراغ كرد. جملهاي مانند ورستم دستان دو متر قد داشته را در نظر بگیرید. شکی نیست که این جمله حکمی را بیان میکند، زیرا تمام کسانی که فارسی را خوب بلدند، با درک این جمله کوچکترین ابهامی در آنچه می گوید پیدا نمی کنند. حال فرض می کنیم که حکم بیان شده توسط این جمله همان معنای آن باشد. از آنجا که بین معنا و حقیقت پیوندی تنگاتنگ برقرار است، لازم می آید که حکم بیان شده توسط این جمله یا درست با نادرست بوده باشد. به این دلیل که موجودی به نام ورستم دستان و وجود نداشته که قدی داشته باشد، می توان استدلال کرد که حکم بیان شده توسط این جمله باید نادرست باشد. اصل دو مقاری در منطق (اصلی که می گوید هر جمله معنادار یا باید درست باشد نادرست بود نقیض آن درست است، شق نادرست بود نقیض آن درست است، شق نالئی نیز وجود ندارد)، ایجاب می کند که با فرض نادرست بودن این جمله نقیض آن درست بوده با باشد. نقیض این جمله خیل است: هاینطور نیست که رستم دستان دو متر قد داشت. و این جمله فی الواقع می گوید رستم دستان دو متر قد نداشت. اما همان دلیلی که موجب شد تا حکم بیان شده توسط جمله اول را نادرست فرض کنیم در مورد این حکم نیز صدق می کند. بنابراین نمی توان گفت حکم اخیر درست است (در عین اینکه از نقش یک حکم نادرست به دست آمده است).

فرگه این قبیل جملات را اساساً فاقد مقدار حقیقتی می داند. دلیل نظر وی را نیز این اصل تشکیل می دهد که هر عبارتی که به ظاهر دلالتکننده باشد، تنها در صورتی دارای مدلول است که کلیهٔ اجزای آن که هر یک به ظاهر دلالتکننده است، دارای مدلول باشند. جنانچه لفظ یا عبارتی به ظاهر دلالتکننده (مانند یک اسم خاص) اما در واقع فاقد مدلول، جزئی از عبارتی را عبارتی و مشکیل دهد که به ظاهر دلالتکننده است، عبارت دوم نیز فاقد مدلول خواهد بود. ۱۱ این اصل به ظاهر کاملاً موجه می آید و براساس آن جملاتی که حاوی اسامی خاصی هستند که هر یک به نوبهٔ خود دلالت بر شیشی واقعی ندارند، قاقد مدلول به حساب می آیند. مدلول جملات را نیز فرگه مقادیر حقیقتی خواهند بود. پس اگر این قبیل جملات را معنادار فرض کنیم، باید اذهان کنیم که اصل دو مقداری در منطق صواحتاً توسط فرگه نقض شده است. راسل در واقع این شق را در تعبیر فرگه برمی گزیند و براساس آن تشخیص می دهد که قائل بودن به خصوصیت دلالت کنندگی در توصیفات، مالاً به براساس آن تشخیص می دهد که قائل بودن به خصوصیت دلالت کنندگی در توصیفات، مالاً به نقض اصل دو مقداری در مقابل این تهدید، راسل در واقع این شق را در تعبیر فرگه برمی گزیند و راسل لازم می بیند که توصیفات را از مجموعهٔ عبارتهای دلالت کننده حذف کند. نظریهٔ معروف وی دربارهٔ توصیفات (معین و غیرمعین) کوششی است برای تبیین توصیفات به عنوان را در دربارهٔ توصیفات به عنوان وی دربارهٔ توصیفات (معین و غیرمعین) کوششی است برای تبیین توصیفات به عنوان

عبارتهایی که دلالت کننده نیستند. بدین ترتیب با انکار دلالت کنندگی برای ترصیفات، دلالت کنندگی الفاظی که در زبانهای عادی به صورت اسامی خاص ظاهر می شوند نیز انکار می شود (زیرا هر توصیف معین از شیئی به لحاظ منطقی معادل اسمی است که بر آن شیء اطلاق می شود.) ۲۷ دامت از طرف دیگر، تا نیمه راه پا به پای راسل پیش می رود. وی نیز مانند راسل نه تنها حکم بیان شده توسط یک جملهٔ خبری را معادل معنای آن به حساب می آورد، بلکه محتوای خبری اسامی خاص را نیز عین معنای آنها تعبیر می کند (مگر نه اینکه آنچه از این عبارات و جملات نهمیده می شود محتوای خبری و احکام بیان شده توسط آنها است؟ چه چیزی افزون بر این برای معنا لازم است؟) وی همچنین این استدلالی را می پذیرد که نسبت خواهد برد. لیکن دامت، برخلاف راسل، وجود این تنافض را نه دلیلی بر انکار دلالت کنندگی خواهد بود. لیکن دامت، برخلاف راسل، وجود این تنافض را نه دلیلی بر انکار دلالت کنندگی اینگرنه عبارات، بلکه حجتی بر نادرستی اصل دو مقداری در منطق به حساب می آورد. ۲۸

واضح است که هر دو این آراء در تناقضی آشکار با نظریات فرگه قرار دارند. وی صواحتاً هم به دلالت کنندگی اسامی خاص و توصیفات معادل آنها در زبانهای عادی قائل است، و هم اصل دو مقداری را در منطق صادق می داند: ودرک من از مقدار حقیقتی یک جمله درست بودن یا دارست بودن آن است. هیچ مقدار حقیقتی دیگری نیز وجود ندارد. [1892] Frege وارد می آورند نادرست بودن آن است. هیچ مقدار حقیقتی دیگری نیز وجود ندارد. [1892] Trege و صفحهٔ ۳۶کتاب (1980] Geach & Black و الهامی که این منتقدان بر فرگه وارد می آورند این است: پافشاری وی بر دلالت کنندگی اسامی خاص و اصل دومقداری در منطق، او را به موضعی متناقض می کشاند. لیکن به نظر ما موضع فرگه تنها در صورتی متناقض جلوه می کند که از معتوای خبری اسامی و جملات، سعنای آنها را تعبیر کنیم. اگر معتا در نظر فرگه متمایز از دربارهٔ جملات معضل آفرینی که مورد بحث ما قرار دارند، اساساً فاقد معتا هستند؛ در عین اینکه محتوای خبری دارند. اگر این تعبیر درست باشد، نظر فرگه بدین صورت تفسیر می شود که صداول و صحتوای خبری دارند. اگر این تعبیر درست باشد، نظر فرگه بدین صورت تفسیر می شود که صداول و صحتوای خبری دارند. اگر این عبیر درست باشد، نظر فرگه بدین صورت تفسیر می شود که صداول و صحتوای خبری دارند. اگر این عبیرات و جملات هیچ یک به تنهایی معنای آنها را تشکیل نداده، بلکه هر یک از مقومات آن

جملائی که بیانکنندهٔ حکمی هستند، لیکن معنا ندارند، دارای کاربردهایی ارزشسمند در زبانهای عادی بوده، قابلیتها و غنای آنها را افزایش میدهند. قابلیت زبانهای عادی برای تشکیل اینگونه جملات، آنها را به صورت ابزاری مؤثر در خدمت داستانسرایی، نسمایشنامهنویسی، شعرسرایی و سایر فعالیتهای خلاقهٔ هنری قرار میدهد که از نظر فرهنگی ارزشی انکارناپذیر دارد. لیکن برای زبانِ حقیقت دارا بودن این قابلیت نقص است. در کار جستجوی حقیقت تنها معنا دخالت دارد و چنانچه زبانِ حقيقت اجازهٔ تشكيل جملاتي را بدهد كه بيانكنندهٔ حكمي هستند بدون اینکه در واقع معنایی داشته باشند، غرض از استفاده از اینگونه زبانها به کلی نقض میشود. تجویز فرگه برای رفع این نقیصه چنین خلاصه میشود: «زیانی از لحاظ میتطفی مطلوب است که شوط ذیل را ارضاء کند: هر عبارتی که در مقام اسمی خاص، با رعایت صحیح قواهد دستور زبان و از ترکیب علاماتی تشکیل می شود که معانی آنها قبلاً معین شدهاند، باید در واقع شیشی را مشخص کند؛ و هیچ علامت جدیدی نباید در مقام اسم خاص وارد زبان گردد، مگر اینکه مدلول آن مشخص بوده باشد.، (همانجا، صفحهٔ ۷۰) اینکه چگونه این مهم باید در زبانِ حقیقت تحقق پذیرد سؤالی نیست که برای آن جواب راضح و سادهای در دست باشد.

رفع تناقض فوق به ترتیبي كه اینجا پیشنهاد شد خود خالي از اشكال نبوده، مسائلي را مطرح میسازد که ابزار لازم برای حل آنها لااقل در آئار فرگه به چشم نمیخورد. فیالمثل این نظر که عبارات معناپذیر به لحاظ دارابودن ساختاری تابع و متغیری محتوایی خبری راکسب میکنند. به تنهایی نمی تواند چگونگی داشتن محتوای خبری را در عین فقدان معنا برای عبارتهای زبان عادي توضيح دهد. قرار دادن اسامي خاصي كه بر موجودي دلالت ندارند در يك عبارت تابعي، منجر به جایگزینی متغیرها در تابع مربوطه با هیچ مقداری نمی شود. بنابراین از طریق این نــوع جابجایی، تابع موردنظر خود مقداری حاصل نکرده در نتیجه نمی تواند شیشی را معرفی کند. پس اگر قرار باشد کسب محتوای خبری تنها از طریق مقداریافتن یک تابع امکان پذیرگرده (غیر از این چگونه این امر می تواند تحقق پذیرد؟) چگونه امکان دارد جملاتی وجود داشته باشند که در عين نداشتن معنا، حكمي را بيان ميكنند؟ پيش آمدن اين سؤال و سؤالاتي مانند آن، به هو حال بر نسبت تناقض دادن به اصولي كه فرگه نظرية خويش را دربارة حقيقت زبان براساس أنها استوار كرده است، ارجحيت دارد. سؤالاتي از اين قبيل انگيزهٔ تحقيق و تقحص بيشتر در صمق آثار قرگه را دامن میزنند و از طریق این تحقیقات امکانات بیشتری برای دستوسی به حقیقت زبان، معنا و فکر فراهم میگردد. اما آنچه در این راستا مناقشه نمیپذیرد، این است که افکار و آراء فرگه خصوصیتی راهگشا دارند و مسائلی را مطرح میسازند که تا زمان وی در فلسفه مسبوق به سابقهای نبودهاند. اینکه معنا چیست و چگونه زبان قابلیت حمل و تقل آن را دارد؛ و اینکه چه کیفیاتی در معنا موجبات انعکاس حقیقت را در آن فراهم می آورند، سؤالاتی هستند که توسط فرگه مطرح شدهاند و بعد از وی قدرت فکری برجسته ترین فلاسفه و منطقدانان قرن حاضر را به

خود مشفول ساختهاند.

### ۴. نتيجه

بحث حاضر با طوح سؤالي به ظاهر مضحك از طريق مقايسة زبان با ولتمتر آغاز شد. قصد ما از چنین آغازی این بود که متعاقباً نشان دهیم صرف وسیله بودن زبان ته تنها قرارگرفتن آن را در مقام موضوعي براي تعمقات فلسفي، به موجبي براي مبتذل ساختن فلسفه و مباحث أن تبديل نمیکند، بلکه بالعکس باعث و بانی گشود، شدن راههایی کاملاً تازه و بیسابقه برای تعمیق و توسعهٔ غنای مباحث فلسفی میگردد. این چکیدهٔ میراثی است که از تشکیل سنت تحلیلی در فلسفه پدجهٔ مانده است و امروزه نیز نه تنها فعالانه پیگیری و دنبال میشود، بلکه به سرعت دو اقصير نقاط جهان بسط و گسترش مي يابد. در اين ميراث دو مضمون را برجسته نموده سعى کردیم هر یک را از طویق بحثی نسبتاً تقصیلی در آراءِ مور و فرگه تا حدودی بشکافیم و در معرض انظار قرار دهیم. یکی از این مضامین این است که مسائل سنتی در فلسفه را می توان با كيفيث لايتعل مائلان مشخص كرد و علت وريشه كرفتن، آنها را در وبدئة و فلسفه در استفادهٔ نابجا از زبان عادی یافت. مضمون دیگر این است که تحقیق در ساختار پنهان زبان می تواند اسرار معنا را و فتعرفته مكشوف ساخته، انتظارات ما را از أنجه به صنوان حقیقت در فعالیتهای معرفتی جستجو میکنیم به واقعیت امر نزدیک و نزدیکتر سازد. این مضامین در واقع sec روی، یک هسكه» را تشكيل ميدهند. نحوة صحيح استفاده از زبان، مانند ساختار واقعي آن، توسط حقيقت زبان تعیین میشود. برای یافتن حقیقت زبان نیز باید تحقیق را از نقطهای آغیاز کود. در ایس خصوص، انتخاب نوعی از زبان به عنوان نمونهای مناسب برای تفکر در راستای حقیقت، به نظر ضروري ميرسد. مور اين زبان را به طور كلي با مشخص كردن انتظاري كه از زبان مناسب بواي حل مسائل معرفتي بايد داشت، معين كرد. اين انتظار را نيز نه تنها با توجه به كيفيت زباني كه در علوم به کارگرفته می شود، بلکه همچنین با نظر به کاربردهایی از زبانهای عادی که در حل مسائل کارآیی داشته به نتایجی توافق برانگیز میرسند، شکل داد. فرگه از سوی دیگر ریاضیات تكميلشده در زمان خود را جايگاه اوليهٔ زبان حقيقت تشخيص داد. هر دو اين متفكران با آغاز حرکت از چنین نقطهای به نتایجی دست یافتند که تجویزاتی را برای تکمیل زبانی که انتخاب کرده بودند و ترمیم نواقص آن، در بر داشت. بدین ترتیب تحقیق در خصوصیات نوع زبانی که به عنوان زبان حقیقت برگزیده شده بود، این دو متفکر را به دستاوردهایی دربارهٔ حقیقت زبان نائل

آورد که الاقل می توان آنها را قتح بایی در جهت روشن شدن واقعیت زبانِ حقیقت به شمار آورد. پرورش این مضامین در آثار مور و فرگه، سرآغاز جریان یافتن دو رده در تفکر فلسفی گردید که آثار و بیعات هر یک به سرعت به تمامی شعبات فلسفه سرایت کرد. از یک طرف ادامهٔ کار فرگه توسط راسل و ویتگنشتاین (در سرحلهٔ اول از فعالیتهای فکری او) نه تنها نظریههای جدیدی را دربارهٔ معنا مطرح ساخت، بلکه باعث پیدایش نظریههایی عمیقاً متافیزیکی دربارهٔ اساس و ساختار هستی گردید. از طرف دیگر، بسط و تعمیق ملاحظات مور دربارهٔ نحوهٔ کاربرد اساس و ساختار هستی گردید. از طرف دیگر، بسط و تعمیق ملاحظات مور دربارهٔ نحوهٔ کاربرد زبان، در مرحلهٔ دوم از فعالیتهای فکری ویتگنشناین، با زیر و رو کردن شماری از فروش ریشه دار فلسفی، تصویری بلیع و بی سابقه از زبان را مطرح ساخت که تیعاتی عظیم در نظریه پردازی راجع به ذهن، فهم، معرفت، علوم طبیعی، ریاضیات، منطق و هنر به همراه آورد. ابزاری چون مختلل مفهومی و «تحلیل منطقی» که برای اول بار از طریق آثار مور و فرگه وارد صحنهٔ فلسفه شده بودند، به سرعت در زمیتههای مختلف فلسفی چون اخلاقیات، معرفت معرفت شناسی، زیبایی شناسی رخنه کرده، خلاقانه به کار بسته و می شوند. تأسیس مباحثی جدید در فلسفه، چون هفلسفهٔ زبان» (یا «فلسفهٔ زبان» (یا «منطق فلسفی») نیز نوبات و پیامدهای مستقیم قرارگوفتن زبان در مقام موضوعی برای تأملات فلسفی است.

شاید اغراق نباشد اگر تکاندهنده ترین تأثیر پیدایش سنت تحلیلی در فیلسفه را در زمینهٔ تصور فلسفی از مفاهیم قلمداد کنیم. تصور وجود قرابت باطنی میان مفاهیم و ذهنیت به قدری عمیق در تفکر فلسفی ریشه دوانده بود که قرنها مناقشه، اختلاف نظر و بحثهای بی انجام دربارهٔ حقیقت مفاهیم تتوانسته بود کوچکترین خدشهای بر آن وارد آورد. رویکود فرگه و مور به زبان پیکشبه ورق را در این باپ برگرداند. نحوهٔ استفاده از زبان توسط مور برای حل مسائل فلسفی، و طرز نگرش و تحقیق فرگه دربارهٔ آن، زبان را به صورت در بچهای جلوه گر ساخت که از درون متفذ آن بارقهای از حقیقت مفاهیم به یکباره هویدا گردید. اینک به جای درونکاوی به طرق و انجاء مختلف برای یافتن نقشی از مفاهیم در ذهن و ذهنیات، زبان به صورت محملی وارد فلسفه شد که نوید انعکاس آیبنهوار مفاهیم را در خود می داد. اعماق این محمل، برخلاف باطن آن محبس، به یکسان در برابر انظار همگان گسترده است، بنابواین امکانات نوینی برای تحقیق عینی و عمومی در گرشه ها و دقایق آن برای تحری حقیقت مفاهیم فراهم آمدند. پیدایش این امکانات تحولی سترگ را در کیفیت بحث در کلیهٔ مسائلی موجب شده است که به نحوی از انجاء با حقیقت مفاهیم آرتباط دارند. در فلسفه، دامنهٔ اینگونه مسائل زمینه های و سیعی را در بر می گیرد.

برای اینکه سؤالی را که در آغاز مطرح کردیم بی جراب نگذاشته باشیم، جمع بندی این بحث را با پاسخ دادن یه آن به انجام می رسانیم. سؤال این بود: زبان مانند ولت متر یک وسیله است؛ چرا موردی برای قرار دادن ولت متر در مقام صوضوعی برای تأملات فلسفی وجود تدارد، درحالی که برای زبان قائلیم که دارد؟ در جواب می گوییم: اولاً برای دست یافتن به حقیقت ولت متر، مراجعه به مهحنی کوچک و مقدماتی در بخشی از علم فیزیک کفایت می کند. توفیق در این امر نیز تبع و پیامدی در هیچ بخشی از این علم یا علوم دیگر پدید نسمی آورد. ثانیا، خطیر ترین عراقبی که ممکن است از استفادهٔ قابجا از ولت متر حاصل آید، در از بین رفتن آن یا صدمه زدن به اشخاص با اموال، خلاصه می شود. در مورد زبان، اولاً برای دست یافتن به حقیقت آن لازم است در عمیفترین مباحث منطق و فلسفه وارد شد و به غور و تحقیق نشست. توفیق در حصول دستاوردی سزاوار در این رهگذر نیز تأثیراتی بنیادی بر کل فلسفه و منطق به جا می گذارد. ثانیا، استفادهٔ نابجا از زبان باعث بروز مسائل لاینحلی می شود که برای قرنها فلسفه می گذارد. ثانیا، استفادهٔ نابجا از زبان باعث بروز مسائل لاینحلی می شود که برای قرنها فلسفه صحنهٔ تاخت و تاز آنها بوده و در نتیجه از مسیر جستجوی حقیقت منحرف شده است. توفیق در صحنهٔ تاخت و تاز آنها بوده و در نتیجه از مسیر جستجوی حقیقت منحرف شده است. توفیق در اصلاح کاربرد زبان کل فلسفه و از این انحراف رهانیده، ارزش معرفتی شایسته آن را اعاده می کند.

بخشی از این مقاله، به صورت سخترانی و شحت همین عنوان، در سومین کنفرانس زبان شناسی به تباریخ
 ۷۴/۱۲/۵ در دانشگاه علامه طباطبایی ایراد شد.

### مراجع :

```
Bell [1945] : E.T. Bell, The Development of Mathematics, McGraw-Hill, New York, 1945
Boyer [1959]: C.B. Boyer, History of the Calculus, Dover, NewYork, 1959
1-24 مفجات . [1978] Dummett (1978) . M. Dummett (1978) . Dummett (1978)
Dummett [1978]: ______ , Truth and Other Enigmes, Duckworth, London, 1978
Drake [1957]: S. Drake, Discoveries and Opinions of Galileo, Doubleday, New York, 1957
21-41 صفحات , [980] Geach & Black (1980) در , Frege (1891) : G. Frege, Function and Concept,
Frege [1892] : _____, On Sense and Reference, در Geach & Black [1980], جنجات
                                                       این مقاله به فارسی ترجمه شده است.
Frege (1918): _____, Der Gedanke: Eine Logische Untersuchung
                                                 از این اثر دو ترجمه در انگلیسی موجود است:
              1) P.T. Geach & R.H. Stoothoff (مترجمان), Thoughts, در Geach [1977],
                 pp. 1-30

    M. Quinton & A.M. Quinton (نترجمان), The Thought: A Logical Inquiry,

                  <sub>c</sub>, Klemke [1968], αp. 507-535
231-280 مفجات (1957) Drake (1957) در ,Drake (1957) Galile, The Assayer
Gatileo [1632]: _____ , Dialogue Concerning the Two Cheif World Systems,
              H. Crew, A. de Salvio, Dover, New York, 1954: نرجمه به انگلیسی
Galileo [1638] : ______ , Dialogues Concerning Two New Sciences,
              :S. Orake, University of California, Berkeley, Los Angeles; شرجسه بيه انگىلىسى:
              1967
Geach (1977): P.T. Geach (ed.), Logical Investigations, Gottlob Frege, Blackwell, Oxford,
              1977
Geach and Black [1980] : P.T. Geach & M. Black (مسترجستان) Translations From the
              Philosophical Writings of Gottlob Frage, Blackwell, Oxford, 1980
Klemke [1968] : E.D. Klemke (ed.), Essays On Frege, University of Illinois, Urbana, 1968
Moore [1917-18] : G.E. Moore, The Conception of Reality, Proceedings of the Aristotalian
              101-120 صفحات , Society, V.16
193-223 صفحات , [1925] : _____ , A Defense of Common Sense, در Muirhead (1925], صفحات
Moore [1939]: _____, Proof of an External World, British Academy Proceedings, V.25,
              273-300 صفحات
3-39 صفحات [1942 a] : ______ , An Autobiography, در Schilpp [1942 a]
Schilpp [1942 b] : ______ , A Reply to My Critics, در Schilpp [1942 b] . ______ 535-677
Muirhead [1925] : J.H. Muirhead (ed.), Contemporary British Philosophy, Allen and Unwinn,
              London, 1925
```

39-56 ميفيرات , Russell [1965] : B. Russell, On Denoting, در Aussell [1965]

Russell [1919]: \_\_\_\_\_\_, Introduction to Mathematical Philosophy, George Atlan & Linwin, London, 1919.

Russell [1966]: \_\_\_\_\_, Logic and Knowledge, Allen and Unwinn, London, 1966

Schilpp [1942]: P.A. Schilpp (ed.), The Philosophy of G.E. Moore, The Library of Living Philosophers, V.4, Opencourt, La Salle, 1942

Wittgenstein [1921]: L. Wittgenstein, Logisch - Philosophische Abhandlung,

، ترجمه انگلیسی : Trectatus Logico-Philosophicus

ت مترجمان : D.F. Pears, B.F. Mc Guinness, Routledge and Kegan Paul, London, 1961

عواحد (۱۳۷۲): ضیاه مواحد، درآمدی به منطق جدید، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، تهران، ۱۳۷۳

### پینوشتها :

- 1. Gottlob Frage
- 2. Giuseppe Peano
- Grundgesetze der Arithmetik
- 4. Georg Carrton
- قرجمهٔ انگلیسی این ضمیمه در صفحات ۲۲۴-۲۲۴ کتاب [1980] Geach & Black آمده است. ترجمهٔ انگلیسی این دو جمله را مقایسه کنید با [1992] Bell صفحه ۲۸۰.
- 6. Ludwig Wittgenstein
- 7. George Edward Moore
- 8. Herbert Francis Bradley
- 9. John McTaggart
- 10. George Frederick Stout
- 11. analysis
- 12. conceptual analysis
- 13. analytic
- 14. The Analyst
- ۱۵. Karl Weierstraes. بسرای کسب اطبلاعات بسیشتر در ایسن زمسینه از تناریخ ریباهیات رجنوع کنید بنه [1945] Boyer [1959] و Boyer [1968] .
- 16. syllogism
- 17. Galileo [1623]
- 18. logiciem
- 19. Quantifier
- ۲۰. truth functions. این نام از وینگنشتاین است و او پرای نخستین بار تعاریف دقیق چهار نوع از این توایع را که شامل نفی، عطف، فصل و شرط می شوند از طریق روشی به نام «جداول حقیقتی» (truth tables) در [1921] Wittgenstein ارائه کرده است.
- ۲۱. برای آشنایی یا چگونگی صورت گرفتن این امر و همچنین قواعد استنتاج در نظریهٔ جدید منطقی رجوع کنید به موحد [۱۳۷۳] و مراجعی که در کتابشناسی آن معرفی شدهاند. درخور ذکر است که همهٔ اصطلاحاتی که در این کتاب برگزیده شدهاند با اصطلاحات مطرح شده در این مقاله مطابقت ندارند.
- ۲۲. پیروان این شکل تلقی از قضاوت را می توان در بین تمامی قلاسفهٔ نامدار قرون جدید (از دکارت تا کانت) سراغ کرد.
- ۲۳. این شکل تلقی از قضاوت متعاقب نظریات و افکار فیلسوف و روان شناس آلمانی قرن نوزدهم به نام برنتانو (۱۹۱۷-۱۹۳۸ Franz Brentano, ۱۸۳۸-۱۹۹۹) دربارهٔ ذهن و ماهیت آگاهی در اروپا باب شد. بکی از شاگردان وی ادموند هوسرل بود که براساس تعلیمات برنتانو مکتب پدیدارشناسی را در فلسفه و روانشناسی تأسیس نماد.
- ۲۴. اصلطلاح وحکم و برای آنجه که جمله بیان میکند و از آن فیهیده می شود برگزیده شده است. در د دانشنامه علائی ابو علی بینا این اصطلاح را همراه با وقضیه به همین منظور استعمال کرده است. لیکن به نظر ما دقیقتر آن است که لفظ وقضیه و ایرای نتایج منطقی که در یک دستگاه اصل موضوعی انبات می شوند حفظ کنیم. بدین ترتیب قضایا در یک نظریه احکامی هستند که در آن نظریه به انبات رسیده باشند.

### ۲۵. در انگلیسی Unsaturated

26, Boolean Algebra

۲۷. در انگلیسی truth value

در انگلیسی concept

۲۹. در انگلیسی ralation

۲۰. در انگلیسی predicate

#### 31. John Sturat Mill

۳۲. همین نظریه اخیراً توسط فلاسفه ای مانند کربیکی (Kripke) و باتئم (Putnam) احیا شده است. شکل دیگری از این نظریه را می توان در آراو راسل و ویتگشتاین دربارهٔ اسامی خاص مشاهده کرد، منتها باید توجه داشت که منظور ایشان از ۱۱سم خاص» با آنچه معمولاً در زبانهای عبادی در این صفوله گنجانده می شود، منظارت است. اینان با این لفظ مقوله ای منطقی را مشخص می سازند.

۳۳. بنابراین طبق این نظر بعید نیست که ماشینهایی چون کامپیونر، در عین فقدان ذهن و ذهنیت، دارای قابلیت تفکر فلمداد شوند.

#### 34. Michael Dummett

۳۵. فرگه این محتوا را Gedanke میخواند که معادل انگلیسی آن thought و به فارسی اندیشه است. مرخور ذکر است که مراد فرگه از این واژه موجودی ذهنی تبوده، بلکه آن است که توسط همهٔ اذهان به یکسان قابل فهم است و هیئاً از ذهنی به ذهنی دیگر می تواند متنقل شود. در زبان انگلیسی معمول است که این معنا را با واژهٔ proposition که معادل آن در این مقاله حکم برگزیده شده است، بیان میکنند.

٣٤. رجوع كنيد به مقالة [1982] Frege، خصوصاً در صفحات ٢٢-٤٢ كتاب [1980] Geach & Black. [

۳۷. رجوع کنید به (1905) Fuscell ، فصل شانزدهم کتاب [1919] Russell نیز اختصاص به بـحث دربـارهٔ توصیفات دارد.

۳۸. نگام کنید به [1959] Dummett . ۳۸

# فلسفة تحليلي و فلسفة زبان

نوشتهٔ ک. س. دانلان ترجمهٔ شاپور اعتماد ـ مراد فرهاديور

روشهایی که طی بخش اعظم قرن بیستم بر قلمه در بریتانیا و در دهههای اخیر بر فلسفه در آمریکا حاکم بوده است به این دلیل تحلیلی و معطوف به زبان خوانده شده است که تحلیل چگونگی بیان مفاهیم در زبان، مسألهٔ اصلی این دو سنت فلسفی بوده است. با آنکه استرالیا و کشورهای اسکاندیناوی نیز سهمی در توسعهٔ این نهضت فلسفی داشته اند، ولی خارج از کشورهای یادشده این سنت فلسفی پیروان اندکی داشته است. به رغم وحدت نظر این سنت فرد فرد فرد فلاسفه و نهضتهای پیرو آن، در باب اهداف و روش شناسی فلسفه، غالباً به شکلی حاد، با یکدیگر اختلاف نظر داشته اند. برای مثال، لردویک و یتگنشتاین (فیلسوف کمبریجی اطریشیالاصل) که پیش از نیمهٔ قرن بیستم یکی از چهرههای اصلی این سنت بود، نمونهٔ اطریشیالاصل) که پیش از نیمهٔ قرن بیستم یکی از چهرههای اصلی این سنت بود، نمونهٔ منحصربه فردی در تاریخ فلسفی به شمار می آید. او طی دو دوره از خلاقیت فلسفی بسیار بانفوذ خود توانست دو نظام فلسفی متفاوت بر پاکند که مضمون اصلی دومی نفی و استدلال منسجم برضد نظام اول بود. معهذا هم اثر اصلی و یتگنشتاین دورهٔ اول (رسالهٔ منطقی فلسفی، ۱۹۲۲) و برضد نظام اول بود. معهذا هم اثر اصلی و یتگنشتاین دورهٔ اول (رسالهٔ منطقی فلسفهٔ تحلیلی به شمار می آیند.

افزون بر این، غالباً اهداف متفاوتی برای مطالعهٔ فلسفی زبان وضع شده است. برخی فلاسفه، از جمله برتراند راسل و ویتگنشتاین دورهٔ اول، بر ایس قول بودهاند که ساختار ضمنی (underlying structure) زبانساختارجهان را بازمی تابد. براساس این قول، فیلسوف می تواند با تحلیل زبان به حقایقی مهم در باب واقعیت نائل آید. ایس نظریهٔ تصویری زبان

(picture theory of language) ، به رغم نفوذش، امروزه از جانب فلاسفة تحليلي عموماً باطل قلمداد مي شود.

یکی دیگر از مناقشات اصلی این است که آیا زبانِ روزمره ناقص، مبهم، گمراه کننده، و حتی بعضی او قات متناقض است یا خیر. از این رو برخی از فلاسفهٔ تحلیلی تأسیس زبانی هایدال و را مدنظر قرار داده اند: زبانی دقیق و فاقد ابهام و دارای ساختاری شفاف. الگوی عام چنین زبانی غالباً [زبان] منطق نمادی بوده است که توسعهٔ آن در قرن بیستم نقشی محوری در فلسفهٔ تحلیلی ایفا کرده است. قول بر این بود که تأسیس چنین زبانی می تواند بسیاری از مناقشات سنتی فلسفه را خاتمه بخشد، مناقشاتی که منشأ آنها ساختار گمراه کنندهٔ زبانهای طبیعی قلمداد می شد. اما در قطب مخالف، برخی از فلاسفه معتقد بودند که بسیاری از مسائل فلسفی از کم توجهی نسبت به آنچه مردمان به طور روزمره در موقعیتهای مختلف بیان می کنند، سرچشمه می گیرد.

فلاسفة تحلیلی به رخم این اختلاف نظرها در بسیاری موارد متفق القول اند. برای مثال، غالب این فلاسفه توجه خود را به مسائل فلسفی خاصی چون مسألة استقراء معطوف کرده اند، و یا آنکه مفاهیم معینی چون مفهوم حافظه یا هویت شخصی (personal identity) را مورد مطالعه قرار داده اند بدون آنکه نظامهای متافیزیکی جامعی وضع کنند. باین نگرش به همان قدمت روش سقراطی است، روشی که در رساله های افلاطون تجسم یافته است. افلاطون همیشه کار خود را با پرسشهای معینی چون «معرفت چیست؟» یا «عدالت چیست؟» آغاز می کرد، و ایس پرسشها را به شیوه ای تعقیب می کرد که می توان آن را به راحتی نمونه تحلیل فلسفی به مفهوم جدید کلمه دانست.

على الاصول، تحليل فلسفى بايد برخى مفاهيم مهم را وضوح بخشد و براى آن پرسشهاى فلسفى كه شامل اين مفاهيم است، پاسخى بيابد. مثال بارز چنين تحليلى را مى توان در نظرية وصفهاى معين راسل (theory of definite descriptions) يافت. بنا به قول راسل هر حكم سادة موضوع محمولى نظير «سقراط حكيم است» ظاهراً دو جزء دارد: يكى [مسنديا] موضوع اشاره (سقراط)، ديگرى [مسنداليه يا] آنچه دربارهٔ موضوع است (حكيم بودن سقراط). اما اگر وصفى معين جايگزين اسم خاص شود، مانند حكم «رئيس جمهور ايالات متحده حكيم است»، ظاهراً ما همچنان با امرى مورد اشاره و آنچه دربارهٔ آن بيان مى شود، سروكار داريم، ولى اگر هيچ ما همينان با امرى مورد اشاره و آنچه دربارهٔ آن بيان مى شود، سروكار داريم، ولى اگر هيچ ما ما همچنان با امرى مورد اشاره و آنچه دربارهٔ آن بيان مى شود، سروكار داريم، ولى اگر هيچ ما ما بازايى براى وصف موردنظر وجود نداشته باشد مسألهاى پديد مى آيد ـ همانند حكم زير:

مضمون آن قابل فهم است. به دليل وجود اين مسأله، آ. ماينونگ (يكي از فلاسفهٔ برجستهٔ قبل از جنگ جهانی اول)، که به جهت «نظریهٔ اعیان» (Gegenstandstheorie) مشهور است، ناجار شد برای تبیین چنین مثالهایی میان اشیاء دارای وجود واقعی و اشیائی که وجودی از نوع دیگر دارند تمایز قاتل شود؛ چون آیه اعتقاد او عنین احکامی را نمی توان درک کرد مگر آنکه معطوف

به اعتقاد راسل فلاسفه ای نظیر ماینونگ به اعتبار صورت ظاهری شکل دستوری اایس جمله] به غلط ينداشتند كه گويا چنين احكامي صرفاً احكام سادهُ موضوع ـ محمولي هستند. در واقع، آنها احكامي مركباند؛ چون تحليل مثال فوق أشكار ميسازدكه وصف معين «يادشاه کنونی فرانسه، به هیچ رجه جزء مستقلی از حکم را تشکیل نمی دهد. تحلیل زبانی نشان می دهد که این حکم ترکیب عطفی پیچیدهای از چند حکم است: (۱) وکسی یادشاه کنونی فرانسه است، و (۲) وحداکثر یک نفر پادشاه کنونی فرانسه است، ؛ (۳) واگر کسی پادشاه کنونی فرانسه باشد او حكيم است. امّا نكتهٔ مهمتر آن است كه هركذام از اين سه جزء به تنهايي حكمي كلي است كه به هیچکس یا چیز خاصی معطرف نیست. ((۱)، (۲)، (۳) تحلیل کامل حکم فوق به شمار می آیند.] در این تحلیل کامل، هیچ بخشی معادل بپادشاه کنونی فرانسه، وجود ندارد. این امر نشان می دهد که هیچ بخشی از حکم فوق را تمی توان عبارتی دانست که مانند اسمهای خاص بر چیزی دلالت کند، چیزی که گویا همان موضوع مورد اشارهٔ کل حکم است. بنابراین تمایز ماینونگ میان اشیائی که وجودی واقعی دارند و اشیائی که وجبودی از نبوعی دیگر دارنید، بیمورد است.

### ديدگاه عام فلسفة تحليلي

ماهیت و نقش و روش تحلیل

هدف فلمفة تحليلي مطالعة دقيق و موشكافانة مفاهيم است.

منزلت فلسفه در سنت تجربه گرا. روح و سبک فلسفهٔ تحلیلی با سنت تجربه گرا عجین است. سنتی که بر دادههای حواس تأکید میکند و قرنهاست که به استثنای دورههای کو تاه خصلت بارز فلسفة بريتانيايي بوده است و اين فلسفه را از كورانهاي عقل گراي فلسفة قارة ارويا متمايز ساخته است. از این رو تعجبی ندارد که فلسفهٔ تحلیلی عمدتاً در کشورهای آنگلوساکسون ریشه دوانده است. در واقع، عموماً سرآغاز فلسفة تحليلي جديد را به زماني نسبت مي.دهند كـه دو چـهرة برجستهٔ ابن سنت، راسل و مور (که هر دو فیلسوفان دانشگاه کمبریج بودند) بر ضد نوعی

ایدنالیسی ضدتجربه گرا قیام کردند که موقتاً عبرصهٔ فیلسفه را در انگیلستان قبضه کرده بود. مشهور ترین تجربه گرایان بریتانیا ـ جان لاک، جورج برکلی، دیوید هیوم و جان استوارت میل ـ در بسیاری از علایق و تعالیم و روشها با فیلسوفان تحلیلی معاصر شریک بودند. با آنکه بسیاری از تعاليم خاص ابن مشاهير، امروزه هدف حملة فيلسوفان تحليلي است، چنين به نظر مي آيدكه این امر بیشتر نتیجهٔ توجه هر دو گروه به مسائل فلسفی معینی است و تفاوتی در دیدگاه عام فلسفي آنها وجود ندارد.

خالب تجربه گرایان، به رخم پذیرش ناتوانی حواس در کسب یقین در خور معرفت، برآناند که رسیدن به باورهای موجه دربارهٔ جهان فقط از طریق مشاهده و آزمون میسر است؛ یـعنی استدلال پیشینی بر مبنای مقدمات بدیهی نمی تواند برای ما واقعیت جهان را مکشوف کند. این نظر به دودستگی بارزی میان علوم منجر شده است: اختلاف میان علوم فیزیکی، که در نهایت باید نظریههای خود را به باری مشاهده تصدیق کنند، و علوم قیاسی یا پیشینی ــ برای مثال، ریاضیات و منطق که روش آنها استنتاج قضایا از اصول موضوعه است؛ چون علوم قیاسی نمی توانند باورهای موجه، یا حتی معرفت، دربارهٔ جهان به ما عرضه کنند. این پیامد سنگ زیربنای دو نهضت مهم در متن فلسفهٔ تحلیلی بوده است: اتمیسم منطقی و یوزیتیویسم منطقی. برای نمونه، از دیدگاه پوزیتیویستی، قضایای ریاضی صرفاً نشیجهٔ تحیب بیامدهای اصول وضعی یا قراردادهایی هستند که برای تعیین چگونگی کاربرد نمادهای ریاضی تدوین شدهاند.

حال این پرسش مطرح می شود که آیا خود فلسفه را باید بخشی از علوم تجربی یا علوم پیشینی دانست؟ تجربه گرایانِ آغازین فلسفه را جزئی از علوم تجربی به شمار می آوردند. آنان در قیاس با فیلسوفان تحلیلی معاصر چندان مشتاق تأسل در (ساهیت) روش فیلسفی نبودند. تجربه گرایان آغازین بیشتر در یی حل مسائل معرفت شناسی (نظریهٔ شناخت) و فلسفهٔ ذهن بودند و اعتقاد داشتند که می توان از طریق دروننگری به حقایقی اساسی در این میاحث دست یافت؛ از این رو کار خود را نوعی روانشناسی دروننگر (introspective psychology) تملقی میکردند. در حالی که فیلسوفان تحلیلی قرن بیستم چندان تمایل نداشتهانید که دروننگری بی واسطه را مبنای غاثی تبیین امور بدانند. علاوه بر این به نظر می رسید که توسعهٔ روشهای دقیق در منطق صوری می تواند به حل مسائل فلسفی یاری رساند و منطق هم بی تردید از مصادیق بارز علوم پیشینی است. به این ترتیب، این نظر رواج یافت که فلسفه باید همراه با منطق و ریاضیات طبقهبندی شود.

تحليل مفهومي، تحليل زباني، تحليل علمي. معهذا اين يرسش همچنان به جا ماند كه نقش و روش فلسفه چیست. از نظر بسیاری فیلسوفان تحلیلی که به شیوهٔ موشکافانه و دقیق مور فلسفه می ورزند، و به ویژه از نظرگروهی که دانشگاه آکسفورد را مرکز فلسفهٔ تحلیلی ساختهاند، کار فلسفه تحليل مفاهيم است. به اعتقاد اين گروه، فلسفه مبحثي پيشيني است، زيرا فيلسوف يــه معنایی خاص از قبل صاحب مفهومی است که قصد تحلیل آن را دارد و در نشیجه بے زیباز از هرگونه مشاهدهٔ تجربی است.

فلسفه را مي توان به عنوان تحليل مفهومي يا تحليل زباني قلمداد كرد. براي مثال، فيلسوف در تحلیل مفهوم ودیدن، صوفاً ملاحظات زبانشناختی را بیان نمیکند ــ نظیر تحلیل فعل ودیدن، ـ هر چند که بررسی آنچه می توان به کمک این فعل بیان کرد برای نتایج تحلیل او بی ربط نيست؛ چون مفاهيم به هيچ زبان خاصي وابسته نيستند؛ هر مفهومي وجه مشترك همة زبانهايي است که قادر به بیان آن هستند. به این ترتیب، فلاسفهای که معتقدند کارشان تحلیل مفاهیم است همواره در جهت رفع این اتهام که مسائل و راهحلهای آنها صوفاً منحصر به لفظ است تملاش ک دواند.

از سوی دیگر، سایر فلاسفهٔ تحلیلی توجه خود را بیشتر به این امر معطوف کودماند که هر عبارتی چگونه در زبان روز مره غیرفتی به کاربرد، می شود. از این رو، برخی منتقدان، به قصد تحقیر، اصطلاح فلسفهٔ زبان متمارف (ordinary language philosophy) را به اینگونه تحلیلها اطلاق كردهاند. كتاب باتفوذ مفهوم فعن اثر گيلبرت رايل (فيلسوف برجستة آكسفوردي) نـمونة بارز تحقیقاتی است که به اعتقاد برخی از منتقدان مبنای عمدهٔ آن توجهی پیش باافتاده به نحوهٔ حرفزدن انگلیسی زبانها است؛ ولی آن دسته از فلاسفهٔ تحلیلی هم که به اصطلاح زبان متمارف با وحشت مينگرند چه بسا استدلالهايي نظير همان براهين رايل اقامه كنند.

مسألة ادراك نشان مي دهدكه فلاسفة تحليلي پايبند به تحليل مفهومي هدف و غايت فلسفه را متفاوت از علم و در عین حال مکمل آن میدانند. فیزیولوژیستها، روانشناسان و فیزیکدانها هم ـ از طریق آزمایشها و مشاهدات و نظریههای آزمونیذیر ـ در گسترش فهم مـا از مسألهٔ ادراک سهیم بودهاند. معهذا به نظر میرسد که علوم همواره گرایش دارند مواضع قبلی خود را پشت سر گذارند، گرایشی که ظاهراً فلسفه فاقد آن است. برای مثال، در قلمرو فلسفه، تبییتی که فیلسوفی تحلیلی چون مور و پوزیتیویستی چون آبر در قرن بیستم از ادراک ارائه میکنند با تیپین لاک در قرن هفدهم پیوندی نزدیک دارد.

اختلاف میان فلسفه و علم در آن است که عالِم رخدادی واقعی نظیر دیدن را بررسی میکند،

در حالی که فیلسوف مفهومی را مورد مطالعه قرار می دهد که از قبل و مستقل از هرگونه اکتشاف تجربی در اختیار دارد. اگر عالم کار خود را با این فرض شروع می کند که می تواند مثالهای [مفهوم] دیدن را در عین کاربرد این مفهوم تشخیص دهد، فیلسوف می خواهد بداند که دیدن متضمن چه اموری است، یا به سخن دیگر چه شروطی را می توان برای طبقه بندی موارد دیدن اعمال کرد. برای مثال، او می خواهد بداند کدام شرط لازم یا کافی است. به هنگام آزمون این نظریهٔ فلسفی که رؤیت هر شیء مستلزم آن است که این شیء در فرد مشاهده گر تجربهای بصری را سبب شود (نظریهٔ علّی ادراک) نیازی به اجرای آزمایشی علمی نیست. ایجاد موقعیتهای خاصی که در آنها آشیاء فیزیکی گوناگون هیچگونه تجربهٔ بصری را سبب نمی شوند، آن هم به این گونه درست باشد، قسد اثبات رؤیت ناپذیری این اشیاء، کار بیهوده ای است. زیرا اگر این نظریه درست باشد، این گونه موقعیتهای آزمایشگاهی مصداق دیدن نخواهند بود؛ و اگر نظریه غلط باشد صرف توصیف موقعیتهای آزمایشگاهی مصداق دیدن نخواهند بود؛ و اگر نظریه غلط باشد صرف توصیف موقعیتهای قرضی باید کفایت کند. مسألهٔ اصلی چگونگی طبقه بندی موقعیتهاست و برای باین منظور موقعیتهای واقعی مناسب اند.

نقش درمانی تعلیل. از دید برخی فیلسوفان سنت تحلیلی، به خصوص آنان که از ویتگنشتاین تأثیر پذیرفتهاند، تحلیل مفاهیم علاوه بر آنکه فی نفسه کاری لذّت بخش است ارزشی درمانی نیز دارد. حتی دانشمندان و عوام نیز در لحظات فلسفی خود به سبب عدم درکِ تحلیل مناسب مفاهیمی که به کار می برند مسائل فلسفی ایجاد می کنند. این افراد وسوسه می شوند تا برای تبیین این دشواریها نظریه هایی صور تبندی کنند، در حالی که می بایست نقش مفاهیم را از یکدیگر تمیز دهند، کاری که به آنان ثابت می کرد که اصلاً مسأله ای در کار نیست. بدین ترتیب، ناتوانی از درک نحوهٔ استعمال مفاهیم روانشناختی - نظیر احساسات، عواطف و امیال - توجه فیلسوفان را به مسائل خاصی معطوف کرده است، مسائلی چون علم به اذهان دیگر یا ایسنکه خوده عواطف و امیال می توانند موجب تغییراتی فیزیکی در جسم شوند و یا بالعکس. با این تصور از فلسفه، تحلیل مفاهیم موردنظر به جای حل (Solve) مسائل، آنها را «منحل» (Cissolve) می کند، زیرا فلاسفه با این کار درمی یابند که صور تبندی ایشان از مسأله بر خطاهایی در مورد خود این مفاهیم استوار بوده است.

غالباً از این نحوهٔ نگرش به فلسفه خرده میگیرند که چراکار فلسفه را صرفاً به رفع و رجوع سردرگمیهای فلاسفهٔ دیگر منحصر میکند و از این طریق آن را به کاری عقیم و بیهوده تبدیل میکند. البته لزومی ندارد که این سردرگمیها فقط به فلاسفهٔ دیگر محدود شود. بسرای مثال،

دانشمندان هم می توانند نظر په هایی فلسفی تأسیس کنند که بر نحوهٔ طواحی آزمایشهای آنیان تأثیر گذارد، و از اینرو نظریههای فلسفی آنان نیز می تواند مورد درمان فلسفی قرار گیرد. مثلاً رفتارگرایی در روانشناسی ـ بعنی همان دیدگاهی که عواطف و امیال و نگرشهای ذهبنی را تمایلات رفتاری (behavioral dispositions) قلمداد م کند ـ ظاهراً نظریهای فلسفی است، و چه بسا بر نوعی سردرگمی نسبت به تحلیل مفاهیم روانشناختی استوار باشد. معهذا رفتارگرایی در شکلگیری رهیافت روانشناسان به علم مؤثر بوده است. به این ترتیب، فلسفه از این دیدگاه مي تواند وراي حوزة بازيهاي فلسفي واجد ارزشي درماني باشد.

فلسفه، به رغم خصلت انتزاعي خود، هميشه به نيازهاي انساني معطوف بوده است، و شايد حتى الگوى درماني إفلسفه] بهترين صورت تحقق اين آرمان باشد. براي مثال، مردم عادي نيز همجون فلاسفه با این پرسش مواجهاند که آیا افعالشان با شرایطی پیشینی تعیین میشود یا خیر. امّا این مسأله، به شرط صحت دیدگاه درمانی از فلسفه، نتیجهٔ کژفهمی در باب مفاهیمی چون علّیت و مسؤلیت و فعل است که هرکدام محتاج تشریح و ترضیحاند.

#### زبان صوری در برابر زبان متعارف

به لحاظ مباحث روش شناختی، نقش زبان یکی از مهمترین ملاحظات فیلسوفان تحلیلی و در همهٔ منازعات آنان بُعد اصلی بحث بوده است. قلاسفهٔ خارج از نطهٔ تحلیلی رویهمرفته بر این نظر هستند که دلمشغولی این سنت فلسفی با زبان در حکم نوعی دوری از فیلسفه بیه تبعبیر کلاسیک آن است. در حالی که افلاطون و ارسطو، فلاسفهٔ قرون وسطی، تجربه گرایان انگلیسی ــ و در واقع بیشتر فلاسفهای که صاحب اثر به شمار می آیند ــ جملگی پرداختن به زبان را امری اساسی دانستهاند. معهذا در مورد اینکه زبان چه نقشی باید ایفاکند اختلافنظرهایی بنیادی وجود دارد. یکی از این اختلاف نظرها به اهمیت زبانهای صوری (به مفهوم رایج در منطق نمادی) برای پرسشهای قلسفی مربوط می شود.

تحول منطق ریاضی. از زمان ارسطو منطق همیشه با فلسفه متفق بوده است. امّا تا اواخر قرن نوزدهم منطق عمدتاً منحصر به تدوین قواعدی دقیق برای شکل نسبتاً سادهای از برهان بوده است: قیاس. و البته در طی این مدت منطق هیچگاه به طور منظم در امتداد تحولاتی که علم ریاضی از ابتدا شاهد آن بوده است گسترش نیافت.

عملاً از ابتدا ریاضی دانان به نحو دقیقی از دو روش مهم بهره گرفته اند: (۱)کاربرد روش اصل

موضوعي (نظير هندسة اقليدسي) درگستوش مبحث رياضي؛ و (٢)كاربرد نمادها يا متغيرهاي صوری برای بیان احکام کلی و صادق این مبحث (با چنین روشی می توان گفت A+B = B+A، معادلهای است که در آن می توان هر اسم یا عددی را جایگزین A و Bکرد و نتیجه همچنان صادق

شگفت آنکه منطق دانان در طول قرون و اعصار هرگز نتوانستند قدرت کاربرد نمادهای صوری را دریابند. سرانجام وقتی استعمال چنین نمادهایی و دیگر روشمهای ریاضی را آغاز کردند، توانستند درک ما را از این مبحث بسیار گسترش بخشند.

از میان همهٔ تحولات علمی که در طی قرن نوزده، عمدتاً از طریق آثار ریاضی دانان، رخ داد، ابداعات جورج بول انگلیسی، واضع جبر بول، و گئورک کانتور روسیالاصل، واضع نظریهٔ مجموعهها، اهمیتی خاص دارد، زیرا این ابداعات مبشر نزدیکی بیشتر منطق و ریاضیات بود. شخصیت برجسته ای که هم ریاضی دان و هم فیلسوف بود و بدین لحاظ می توان او را عمامل اصلی ازدواج منطق (به منزلهٔ مبحثی فلسفی) با روشهای ریاضی دانست، گوتلب فرگه (متوفی ١٩٢٥) نامداشت. فرگه که از استادان دانشگاه بنا در آلمان بود، از نظر تاریخی عمدتاً بهلحاظ نفوذ فکریاش بر برتراند راسل شهرت داشت، هر چند که المروزه از آثار او به اعتبار خودشان تقدير مىشود. اثر عظيم برتراند راسل، يزينكييها ماتماتيك [مباني رياضهات] (١٩١٠ -١٩١٣)، كه ما همكاري آلفود نورث وايتهد تكاشته شده بوده همراه باكتاب قبلي راسل به نام اصول رياضيات (۱۹۰۳) فلاسفه را به این نکته آگاه ساخت که کاربرد روشهای ریاضی در منطق ممکن است به لحاظ فلسفي اهميت شاباني داشته باشد. دستگاه نمادي [منطق صوري] اين حسن را داشت كه در مین اینکه با زبان متعارف پیوندی نزدیک داشت، فواعدش می توانست به دقت صور تبندی شود. علاوه بر این، پیشرفتهایی که در عرصهٔ منطق نمادی رخ داده است تمایزات و روشهای بسیاری به بار آورده است که می تواند در تحلیل زبان متعارف نیز به کار گرفته شود.

تفاوتهای زبان متمارف با منطق صوری. امّا چنین به نظر مه روسد که تفاوت میان زبان متعارف و زبان مصنوع منطق صوري صرفأ در اين نكته خلاصه نمي شودكه اولى فاقد قواعد دقيقأ وضع شده، است. آنچه در همان نگاه اول مشهود است این است که زبان متعارف غالباً قواعد منطق نمادی را علی الظاهر نقض می کند. برای مثال حکم زیر را در نظر گیرید: ۱۵ اگر این طلا است [که با نماد p نشان داده می شود]، آنگاه در تیزاب حل می شود [که با نماد p نشان داده می شود]. چنین حکمی در منطق نمادی با شکل منطقی موسوم به شرطی تابع ارزشی، p⊃q (که در آن ⊂ به

معنای «اگر ... آنگاه ... است) بیان می شود. براساس یکی از قواعد منطق هرگاه «این طلا است» کاذب باشد حکم فرق صادق است. در حالی که در زبان متعارف این حکم صرفاً بر مبنای دلاثل منطقی صوری صادق به شمار نمی آید، بلکه صدق آن در گرو وجود پیوندی واقعی در جهان واکنشهای شیمیایی است، پیوندی میان طلابودن و قابلیت حل شدن در تیزاب که هیچ ربطی به منطق نمادی ندارد.

در میان فلاسفهٔ تحلیلی وجود بسیاری از اینگونه نفاوتهای ظاهری میان منطق نمادی و زبان متعارف به نگرشهای گوناگونی دامن زدهاست، از سوءظن کامل به ذیربط بودن منطق نمادی به زبانهای غیرمصنوع گرفته تا نگرشی که زبان متعارف را محمل مناسبی برای بیان دقیق حقایق علمی قلمداد نمیکند.

تفاسیر مختلف از نسبت منطق با زبان. بسیاری از فلاسفهٔ تحلیلی معتقدند که منطق نمادی می تواند چارچوبی مناسب برای زبانی ایدثال یا کامل فراهم آورد. این حکم را می توان به دو صورت مختلف تعبیر کرد:

۱ - راسل و ویتگنشتاین دورهٔ اول معتقد بودند که منطق می تواند به نحو دقیقی ساختار واقعی همهٔ زبانها را آشکار سازد. در نتیجه هر نوع انحراف ظاهری از این ساختار در زبان متعارف باید ناشی از این واقعیت دانسته شود که دستور ظاهری (surface grammar) زبان متعارف نمی تواند ساختار واقعی آن را آشکار سازد و لذا می تواند امری گمراه کننده باشد. فلاسفهای که مدافع این نظر بودهاند، به قصد تکمیل آن، غالباً کوشیده اند تبا ظهور مسائل فیلسفی را به مسحور شدن توسط و یژگیهای ظاهری زبان نسبت دهند. برای مثال، به دلیل شباهت میان دو جملهٔ «ببرها گاز می گیرند» و «ببرها وجود دارند» ممکن است چنین به نظر رسد که فعل «وجود داشتن» همچون دیگر افعال، محمولی را بر موضوع حمل می کند. لذا چنین تصور می رود که گویا وجود نیز درست مثل گازگرفتن از زمرهٔ صفات ببرها است. امّا در منطق نمادی می رود که گویا وجود نیز درست مثل گازگرفتن از زمرهٔ صفات ببرها است. امّا در منطق نمادی معدولها نشان داده نعی شود بلکه نماد آن همان سور وجودی، (XE)، است که خوانده می شود محمولها نشان داده نعی شود بلکه نماد آن همان سور وجودی، (XE)، است که خوانده می شود محمولها نشان داده نعی شود با که داد و به ساوی که دی.».

۲ - دومین شکل تلقی منطق نمادی به منزلهٔ چارچویی برای زبان کامل در آشار رودلف
 کارناپ، معناشناس قرن بیستمی، تجلی می یابد. هدف اصلی کارناپ کشف این امر بود که بهترین زبان ـ به خصوص برای مقاصد علمی \_کدام است.

یکی از مشخصات بارز زبان صوری کتاب پرینکیپیا ماتماتیکا آن است که می تواند به کمک تعبیر به زبانی متشکل از احکام صادق یا کاذب تبدیل شود. در حالی که زبان متعارف منحصر به بیان احکام صادق نیست؛ در زبان متعارف می توان فرامین، پرسشها، سوگندها، باورها، و اجازه ما را به زبان راند و به امور ضروری یا ممکن حکم کرد. در نتیجه، بسیاری از فلاسفه انواع نااستاندهای (non - standard) از منطق را وضع کردهاند که مشخصات غیر ایجابی و غیرسلبی (non - assertoric) را شامل می شود. به این ترتیب، نظامهای گوناگون منطقی صور تبندی شدهاند و مورد مطالعه قرار گرفتهاند.

از سوی دیگر، بسیاری فلاسفه به خصوص ویتگنشتاین دورهٔ دوم و پیروانش بر این قول بوده اند که تلاش برای محصور کردن زبان در قالب نظامی صوری به معنای تحریف نحوهٔ عمل زبان است. عمل زبان وظایف گوناگونی را شامل می شود، و حتی در مورد عباراتی که ظاهراً به لمعاظ کارکردشان شبیه یکدیگرند برای مثال، آن جملاتی که تصور می رود صرفاً برای بیان امور واقع استعمال می شوند بررسی نحوهٔ واقعی استعمال آنها تفاوتهای بسیاری را آشکار می کند: برای مثال، تفاوتهای مربوط به عواملی که صدق و کذب عبارات را تعیین می کنند و تفاوتهای مربوط به نامزای دیگر زبان. بنابراین دیدگا، نظامهای صوری در بهترین حالت مسائل را بیش از اندازه ساده جلوه می دهند و در بدترین حالت به مسائل فلسفی خاصی منجر می شوند، مسائلی ناشی از این فرض که گویی زبان دقیقاً براساس مجموعهٔ سادهای از قواعد عمل می کند. نتیجتاً چنین ادعا می شود که نظامهای صوری به عوض حل و فصل مناقشات فلسفی از طریق کاویدن ظاهر گمراه کنندهٔ زبان متعارف، به نویهٔ خود در افزایش مناقشات فلسفی از طریق کاویدن ظاهر گمراه کنندهٔ زبان متعارف، به نویهٔ خود در افزایش می درگمی ما سهیماند.

# تاريخچة دورة نخست فلسفة تحليلي

واكنش به ايدثاليسم

طی دهدهای آخر قرن نوزدهم نوعی ایدثالیسم مطلقگرا بر فلسفهٔ انگلستان حاکم بود که از آثار فیلسوف آلمانی گئورگ ویلهلم فریدریش هگل نشأت میگرفت. این امر در تاریخ فیلسفهٔ انگلیسی حاکی از گسستی استثنایی در سنت نسبتاً خللناپذیر تجربه گرایی بود. بیذر فیلسفهٔ تحلیلی جدید زمانی کاشته شد که دو تن از چهرههای برجستهٔ این سنت، راسل و مور، حول و حوش آغاز قرن بیستم از ایدثالیسم بریدند.

ایدثالیسم مطلقگرا صراحتاً خصلتی منافیزیکی داشت، به این معناکه پیروانش کار خود را

تبیین حقایقی بس بنیادی در باب جهان می دانستند، آن هم به شیرهای خارج از توان دانشمندان. در حقیقت، از نظر پیروان ایدئالیسم مطلق کرا آنچه در حیطهٔ علوم حقایق به شمار می آید شایستهٔ عنوان حقيقت نيست؛ زيرا دانشمندان به ناچار بايد جهان را متشكل از اعيان متمايز قلمداد كنند و از این رو فقط می توانند نسبتهایی را که به گمان ایشان میان این اعیان بوقرار است توصیف و بیان کنند. امّا ایدنالیستها بر آن بودند که سخنگفتن در باب واقعیت به عنوان تکثری از اعیان به منزلة تحريف أن است؛ چون در نهايت فقط كل، يا امر مطلق، از واقعيت برخوردار است.

ابدئالیستها در نتیجهگیریهای خویش، و مهمتر از آن در روششناسی خویش، به هیچوجه جانب شهود متعارف و عقل سلیم را نمیگرفتند. بىراي مىثال، ج.م. مک تاگارت فیلسوف كمبريجي، چنين استدلال ميكردكه مفهوم زمان مفهومي متناقض است و از اين رو نمي توان برای آن مصداقی واقعی یافت. در حالی که تجربه گرایی بریتانیایی از آغاز عقل سلیم را منتفق خود دانسته بود و علم را الگوی کشف واقعیت میدانست. تجربه گرایان حتی در مواردی که أراءشان على الظاهر خلاف عقل سليم مي نمود عموماً سعى داشتند اين دو ديدگاه را با هم أشتى دهند.

ولي به سختي مي توان مدعى شدكه فلاسفة تحليلي در همه حال خود را جانبدار عقل سليم می دانستند و مسلماً نمی توان از فقدان کامل نتیجه گیریهای متافیزیکی (در باب ماهیت غایی واقعیت) در نوشته های آنان سخن واند. امّا در تاریخچهٔ سنت تحلیلی رگهٔ ضد متافیزیکی بارزی به چشم می خورد، و پیروان این سنت عموماً معتقد بود اند که روشهای علم و شعور متعارف راههای اصیل کشف حقیقت اند.

### مؤسسان فلسفة تحليلي: مور و راسل

نخستین گسست از این نظریهٔ ایدثالبستی، که جهان فیزیکی به راقع فقط جهان نـمودهاست، زمانی به وقوع پیوست که مور مقالهٔ دماهیت حکم، (۱۸۹۹) را نوشت. او در این مقاله نظریهای در باب حقیقت مطرح کرد که بنابر آن جهان فیزیکی هستی مستقل خود را دارد و شعور متعارف نیز سوای نظریههای فلسفی، وجود عینی جهان فیزیکی را پیشفرض میگیرد. با آنکه این نظریهٔ حقیقت به زودی رها شد، ولی تردیدی نیست که مبین بازگشتی به موضع عقل سلیم بود.

جهتگیریهای راسل و مور ــ و همچنین روشهای برخورد آن دو با مسائل ــ بــه زودی از یکدیگر دور شد و رهیافتهای متفاوت آنان به طور کلی به پیدایش دو گرایش روش شسناختی متفاوت در متن سنت تحليلي انجاميد. راسل پیشگام و هادی آن دسته از فیلسوفانی بود که با سلاح ابزارهای فنی منطق صوری به رویارویی مسائل فلسفی میروفتند، کسانی که علوم فیزیکی را یگانه راه شناخت جهان می دانستند و فلسفه را رشته ای قیاسی و پیشینی همپایهٔ ریاضیات تلقی می کردند. سهم راسل در توسعهٔ این بخش از سنت تحلیلی مهم و عمدتاً پایدار بوده است.

از سوی دیگر، مور هیچگاه حس نکرد که به کاربرد ابزار فنی و یا تبدیل فلسفه به رشتهای علمی نیازی هست. مباحث اصلی مدّنظر او عبارت بودند از: (۱) دفاع از آراء عقل سلیم در باب ماهیت جهان در برابر آراء باطنی (esoteric)، شکاکانه و متافیزیکی و (۲) اعتقاد به اینکه راه درست برخورد با معماهای فلسفی \_ قبل از هرگونه تلاشی برای حل آنها \_ کشف آن سؤالی است که موجد معما بوده است. به نظر مور مسائل فلسفی غالباً به این جهت صعب الحل اند که فلاسفه در صور تبندی دقیق مسألهٔ مورد بحث تأمل نمی کنند.

جی. ای. مور. توجه مور به دو مبحث فوق موجب شد تا از دههٔ ۱۹۳۰ به بعد در میان فلاسفهٔ تعلیلی که پیرو آثار متأخر و پتگنشتاین و کتاب مفهوم دون گیلبرت رایل و آثار جان آستین بودند شهرت و محبوبیت بیشتری کسب کند. این فلاسفه چون مور امیدی نداشتند که منطق صوری پیشرفته راهی برای حل مسائل سنتی فلسفه ارائه دهد و معتقد بودند که شک فلسفی در باب و وجود مستقل جهان خارج یا وجود اذهان دیگر سیا به طور کلی شک در باب باورهای عقل سلیم سامری خطاست. پیروان و پتگنشتاین در این نظر نیز با مور شریک بودند که عطف توجه به پرسشهایی که فلاسفه طرح میکنند غالباً مهمتر از پرداختن به پاسخهای ایشان است. از این رو، برخلاف راسل که اهمیتش از راه حلهای او در مباحث منطق صوری و وضع زبانهای کامل سرچشمه میگرفت، امری که مور را به فیلسوفی برجسته و بانفوذ بدل ساخت بیشتر روح کلی سرچشمه میگرفت، امری که مور را به فیلسوفی برجسته و بانفوذ بدل ساخت بیشتر روح کلی برداشت او از ماهیت فلسفه بود تا دستاوردهای پایدار فلسفهاش.

به اعتقاد مور، اید ثالیستها عملاً برهانهایی اقیامه می کردند که به مواضع نیامعقولی می انجامید. از این رو، مور در مقاله خود موسوم به «دفاع از عقل سلیم» (۱۹۲۵) و مقالات دیگر، برهانی را مطرح ساخت که هدفش نه تنها نفی نظریه های اید ثالیستی نظیر عدم واقعیت زمان بود بلکه اشکال گوناگون شکاکیت را هم مورد سؤال قرار می داد، از قبیل نظریه های شکاکانه ای که فلاسفه در مورد وجود اذهان دیگر یا جهان مادی ارائه داد، بودند. بنابه قول مور، فیلسوف شکاک معمولاً برهانی مؤید نتیجه گیری خویش عرضه می کند. اشا مور به جای سنجش چنین براهینی، باورهایی بسیار پیش باافتاده را مقابل مقدمات فیلسوف شکاک قرار

ميدهد، باورهايي چون اين واقعيت كه او صبح همان روز صبحانه خورده است (پس زمان نمي تواند امري غيرواقعي باشد)، يا آنکه او به واقع قلمي در دست خويش دارد (پس جهان مادی باید باشد). حرف او به فیلسوف شکاک آن است که مقدمات برهان فرد شکاک از باورهای بیش یاافتاده و روزمرهای که مقدمات برهان مور را تشکیل میدهد یقینی تر نیست.

اگر چه برخی از شارحان مور را یکی از نخستین مدافعان رجوع به هزبان متعارف، دانسته اند، ولي مرجع اشارات او به واقع باورهاي عقل سليم بود و نه نحوهٔ درست بيان عبارات. ولي پرهيز مور از هر آنچه مخالف عقل سلیم است نه تنها در رهایی از زیادهرویهای متافیزیکی ایدثالیسم مطلق گرا مؤثر افتاد بلکه به استمرار نگرش غالب فلاسفهٔ تحلیلی یاری رساند ـ هر چند که این فلاسفه در موضع مور چرخشی زبانی (linguistic turn) ایجادکردند.

نقش مور به لحاظ دیگری نیز مهم بود: بصیرت او در مورد کار اصلی فلسفه، یعنی همان تحلیل. برای مثال، او می خواست بداند که تجلیل درست عبارت والف ب را می بینده که در آن ب معرّف شبئي فيزيكي (نظير يك قلم) است، چيست. به اعتقاد او بايد مفهوم خاصي از [فعل] وديدن، وجود داشته باشدكه براساس آن، شخص نه خود قلم بلكه صوفاً بخشي از روية آن را م ربیند. و مهمتر و نهایتاً آنکه مفهوم دیگوی از این افعل! وجود دارد که بـراسـاس آن آنـچه مستقيماً ادراك ميشود حتى روية قلم هم نيست بلكه چيزي است كه مور آن را «دادهٔ حسي» مى خواند و تجربه گرايان نخستين آن را و حسيات بصرى، يا استنباطات حسى، ناميدهاند. مسألة مه رتمه نسبتهایی بودکه میان این عناصر گوناگون افعل] ادراک برقرار است، به خصوص کشف این نکته که چگو نه می توان ادعای آدمی در مورد رؤیت اشیاء فیزیکی را موجه دانست، در حالی که آنچه او به طور بلاواسطه ادراک میکند به واقع دادههای حسی است. این قول که استنباطات حسى موضوعات به واسطة ادراك را تشكيل ميدهند در تاريخ فلسفة تحليلي نقشي اساسي ايفا کوده، بار دیگر ریشههای تجویهگرای این سنت را آشکار کرده است. امّا این قول بعدها در میان يوزيتو يستهاي منطقي منشأ اختلاف نظرهاي مهمي شد. از ديد غالب فلاسفة أكسفوردي بعد از جنگ جهانی دوم، و همچنین آن دسته از متفکرانی که از آثار دورهٔ متأخر وینگنشتاین تأثیر پذیرفتهاند، [مقولة] دادههای حسمی هممانقدر ناموجه و غیرقابل هضم است که نظریهٔ مکتاگارت در باب غیرواقعی بودن زمان برای مور بود.

برتواند راسل. یکی از مضامین مکور فلسفه این قول است که فلسفه محتاج روششناسی جدیدی است. از نظر تجربه گرایان این امر چنان تعبیر شده است که باید فلسفه را عملیتر کرد. راسل از آغاز (برخلاف مور) مدافع این نظر بود و اعتقاد داشت که روشهای منطق نسمادی تما حدی ضامن این امر است که می توان فلسفه را بر بنیانی جدید استوار ساخت. لیکن راسل فیلسوف را منطق دانی صرف نمی دانست. از نظر او منطق نمادی می تواند قالبی برای زبان کامل فراهم آورد ولی مضمون آن امر دیگری است. راسل نیز چون مور کار اصلی فیلسفه را تحلیل می دانست. ولی تصور آن دو از هدف تحلیل تا حدی متفاوت است. در غالب آثار راسل، وظیفه تحلیل کشف مفروضات ضروری برای توصیف واقعی جهان است به خصوص مفروضات مربوط به انواع امور موجود. چنین توصیفی عمدتاً از نوع توصیفهای علمی و بنابراین واقعگراست. لذا راسل تحلیل را به شیوهای صواحتاً متافیزیکی به کار می گیرد.

حال این پرسش مطرح می شود که چگونه می توان قبول کود تحلیل فلسفی که موضوعش نحوهٔ سخن گفتن در باب جهان است ـ در باب واقعیت جهان هم پاسخی به ما عرضه می کند. جستجو برای چنین پاسخی با نظریهٔ وصفها، که در فوق بدان اشاره شد، آغاز میشود ـ نظریهای که على الظاهر پيوند تنگاتنگي با ملاحظات زباني دارد. چنانچه گفته شد، راســل مــعتقد بــود وصفهای معینی نظیر ونویسندهٔ مقالهٔ در باب دلالت، به واقع عبارانی نیستند که به امور جهان واقعی راجع شوند، بلکه حضور این عبارات در احکام، موجب می شود تما این احکام به گزارههایی کلی دربارهٔ جهان بدل شوند؛ و نتیجهٔ این امر آن است که از هر نوع خاص فقط و فقط یک مورد وجود دارد و این مورد دارای خاصیتی معین است. اما از آنجاکه باید بتوان به نحوی به طور مستقيم دربارة اعيان جهان سخن گفت، راسل توجه خود را به اسامي خاص معطوف كرد. برای مثال، «ارسطو» در مقام اسم خاص، هیچگونه مضمون توصیفی را شیامل نیمیشود. امیا راسل، بالعكس مدعى است كه اسامي متعارف في الواقع به نحوى پنهان، وصفهايي معين اند. (الرسطول ممكن است صرفاً به معناي اشاكرد افلاطون، معلم اسكندر، نويسندة كتاب مابعدالطبیعه و ... باشد.) اگر اسم فاقد هرگونه مضمون توصیقی باشد، نمی توان به صورتی بامعنا از وجود حامل آن پرسوجو کرد، زیوا در این حالت فهم هر حکمی که متضمن این اسم است ناممكن مي شود. اگر «يوسكو» (Bosco) اسمى فاقد مضمون توصيفي باشد، آنگاه صوف فهم این دو حکم که بوسکو وجود دارد یا بوسکو وجود ندارد، مستلزم دانستن این امر است که مرجع یا مصداق اسم بوسکو به واقع چیست. ولی در این صورت، طرح هرگونه یوسش حقیقی دربارهٔ وجود بوسکو ناممکن میشود، زیرا برای فهم آن آدمی باید بداند که مرجع این اسم چیست. ولی همانطور که راسل متذکر شد، اسامی خاص متعارف \_ نظیر راسل، هومر، ارسطو، قدیس نیکلاس ـ چناناند که پرسش از وجود حاملان آنها امری بامعناست. در نتیجه باید اسامی متعارف را وصفهایی پنهان دانست که نمی توانند ابزار رجوع مستقیم به امور معین جهان باشند.

به این ترتیب، اسم به مفهوم دقیقاً منطقی کلمه پدیده ای بسیار نادر است؛ در واقع راسل مدعی است که در زبان انگلیسی یگانه نامزدهای محتمل آن ضماتر اشاره ای این و آن است. معهذا اگر قرار است که آدمیان در باب امور واقعی جهان به طور مستقیم سخن بگویند، آنگاه وجود اینگونه عبارات اشاره ای در بطن زبانشان دستکم در افکار خصوصیشان در باب جهان، اگر نه در زبان عمومیشان در باید امری ممکن باشد.

در تأیید این نکته، راسل نتیجه گرفت که سخنگفتن در باب امور جهان فقط به میانجی نوع خاصی اسم ممکن است؛ به خصوص آن نوعی که هرگز نتوانیم بپرسیم که آیا چیزی را می نامد یا نمی نامد. در این مقطع بود که چرخشی از پرسشهای مربوط به ماهیت زبان به سوی نتایج مربوط به ماهیت زبان به سوی نتایج مربوط به ماهیت جهان به وقوع پیوست. راسل می خواست بداند چه نوع اموری به مفهوم دقیقاً منطقی کلمه قابل نامیدن است، اموری که بتوان شناخت و درباره شان سخن گفت، یعنی اموری که اطلاعی از جهان به دست می دهند. شرط یا قید اصلی این نظریه آن است که هیچ پرسشی در باب وجود یا عدم وجود چنین اموری قابل طرح نباشد. ولی به نظر می آید که اشیاء فیزیکی متعارف و مردم از این شرط تبعیت نمی کنند.

راسل در جستجوی خود برای آمری که وجودش بلامنان باشد به سراغ تجربهٔ حاضر، و به خصوص داده های حسی رفت: آدمی می تواند بپرسد که آیا آنچه به واقع می بیند شیش فیزیکی است یا نه \_ مثلاً میزی که در بوابر او است \_ ولی شخص نمی تواند این نکته را مورد سؤال قرار دهد که تأثیرات بصری یا داده های حسی را دریافت کرده است؛ در تتیجه، معلوم می شود آنچه به مفهوم دقیقاً منطقی نامیدنی است و آنچه می توان فی الواقع درباره اش سخن گفت، عناصر تجربهٔ حاضر آدمی است. به این ترتیب، راسل میان آنچه از طریق آشنایی شناخته می شود و آنچه از طریق و شنایی شناخته می شود و آنچه از طریق و صف شناخته می شود تمایزی قائل شد؛ یعنی میان آن اموری که وجودشان تشکیک ناپذیر است و آنهایی که دست کم به لحاظ نظری قابل شکاند. نکتهٔ بدیع در بحث راسل آن است که نتیجه گیری او از طریق تحلیل نسبتاً فتی زبان حاصل شده بود: آشنایی مستقیم با هر چیز به منزلهٔ توانایی نامیدن آن به مفهرمی دقیقاً منطقی است، و علم به هر چیز از طریق وصف حوف فقط به معنای دانستن آن است که چیزی به نحوی منحصر به قرد با این وصف مطابقت دارد.

راسل نظر ثابتی در مورد اشیاء فیزیکی نداشت. زمانی او معتقد بودکه مشاهده گر باید وجود

این اشیاء را به منزلهٔ درخورترین فرضیهٔ تبیینکنندهٔ تجربهٔ خود نتیجه گیرد. ولی بعدها چنین استدلال کرد که می توان این اشیاء را بر ساخته های منطقی (logical constructions) مبتنی بر داده های حسی دانست.

## اتميسم منطقي : راسل و ويتكنشتاين دورة نخست

تحول مهم بعدی که در سنت فلسفهٔ تحلیلی رخ داد با انتشار مجموعهای از مقالات راسل تحت عنوان وفلسفهٔ اتمیسم منطقی، (۱۹ - ۱۹۱۸) آغاز شد. راسل در این مقالات دیس خود را به ویتگنشتاین که پیش از جنگ شاگرد راسل بود تصدیق کرد. اثر خود ویتگنشتاین، رسالهٔ منطقی و فلسفی (۱۹۲۲)، که به حق می توان آن را معرف نوعی اتمیسم منطقی دانست، علاوه بر تأثیر عظیمش بر تحولات فلسفهٔ تحلیلی، متن چنان دشوار و عمیقی از آب درآمد که از زمان چاپ تاکنون به مجموعهٔ فزایندهای از تفاسیر محققانه دادن زده است.

کلمات اتمیسم منطقی که راسل برای توصیف دیدگاه فلسفی خود برگزید به واقع کلماتی درخور بود. قصد راسل از گزینش کلمه منطقی تحکیم این موضع بود که از طریق تحلیل \_ و به خصوص به یاری ساختار ابدئالی که منطق نمادی فراهم می کرد \_ می توان حقایقی بنیادی دربارهٔ چگونگی کارکرد هر زبانی را مکشوف کرده و این انکشاف هم به نوبه خود ساختار بنیادی آنچه را که زبان به قصد توصیفش به کار می رود نشان خواهد داد و قعد راسل از کلمهٔ اتمیسم نیز این بود که ماهیت درهای (particulate) نتایجی را برجسته سازد که ظاهراً حاصل تحلیلهای او و و یتگنشتاین بود.

در سطح زبانی، این اتمها (یا ذرات) گزارههای اتمی اند، یعنی ساده ترین احکامی که می توان دربارهٔ جهان صادر کرد؛ و در سطح مدلول زبان، این اتمها ساده ترین واقعیتهای اتمی هستند که به کمک گزارههای اتمی قابل بیاناند. در گام بعدی، گزارههای پیچیده تر، موسوم به گزارههای ملکولی، را می توان به کمک گزارههای اتمی و ادوات منطقی مانند ویا ... یا ... هم ... و هم ... و هم ... و هنه ... و ساخت. ارزش صدق گزارههای ملکولی در هر مورد تابعی است از ارزش صدق گزارههای ملکولی در هر مورد تابعی است از ارزش صدق گزارههای اتمی سازندهٔ آنها.

بنابراین زبان باید در پی تحلیل به عناصری غایی تجزیه شود که دیگر به اجزاء سازندهٔ کوچک تری تجزیه پاید متشکل از کوچک تری تجزیه پذیر نیستند؛ و تا آنجا که زبان واقعیت را بازمی تابد، جهان هم باید متشکل از اموری واقعی باشد که به تمامی بسیطاند. اما گزاره های اتمی (یا ذره ای) مرکب از زنجیره هایی از اسامی اند که، چنانچه راسل بیان کرده بود، به مفهرمی دقیقاً منطقی درک می شوند؛ و واقعیتهای

اتمی هم مرکب از اعیان بسیطاند، یعنی همان اشیائی که می توانند به مفهوم دقیقاً منطقی نامیده شوند.

جزئیات دیدگاه راسل ـ ویتگنشتاین فلاسفه را مسحور کرده است، زیرا آن دو علاوه بر وضع نظریهای منسجم، ظاهراً به نحو خدشه ناپذیری پیامدهای فرضیههای اصلی نظریه خود را تعقيب كردند. ميان مباحث اين دوره، كه احتمالاً متافيزيكي توين دوره در تحولات فلسفة تحلیلی معاصر بود، و سنت تجربه گرایی پیوندهای نزدیکی وجود دارد. تجزیهٔ جهان و زبان به عناصر اتمی یکی از ویژگیهای بارز آراء تجربه گرایان کلاسیکی چون جان لاک، جرج برکلی و دیوید هیوم بود. نظریهٔ مهم و بانفوذی نیز در باب پیوند میان زبان و جهان وجود داشت که در آثار راسل به صورتی کلی طرح شده بود و بعدها در ر*سالهٔ منطقی مفلسقی به* طور کامل وضوح یافت، یعنی همان نظریهٔ تصویری (picture theory)که بنابر آن ساختار زبان ساختار جهان را بازمی تابد. اهمیت تحلیل از آنجاست که زبان متعارف اتکای خود را بر الگوی گزارههای اتمی ـ ملکولی به طور بلاواسطه نشان نمی دهد. یکی دیگر از مضامین دیدگاه آنان این نکته است که علوم قیاسی ــ ریاضیات و منطق ــ صرفاً بر نحوهٔ کارکرد زبان مبتنی اند و هیچ حقیقتــی را در باب جهان آشکار نمرکنند، حتی در باب جهانی منشکل از پندیدههایی منوسوم به اعتداد. دست آخر آنكه نظرية الميسم منطقي دور انديشة ويتكنشتاين برخلاف راسل به طور همزمان نظریهای متافیزیکی \_ متافیزیکی به مفهوم آرائه مطالبی در باب چگونگی جهان به کمک استدلال صرف ـ و ضد متافيزيكي بود. رسالهٔ ويتكنشتاين در تاريخ تجربه گرايي اثري بينظير است. زیرا این واقعیت را می پذیرد که خود اثری متافیزیکی است و اینکه بخشی از متافیزیک آن [اثبات] محالبودن متافیزیک است: رساله دربارهٔ خود میگوید که آنچه را بیان میکند نمی شود به شکلی منسجم بیان کرد. فقط علم تجربی می تواند به ما چیزی در مـورد واقـعیت تـجربی بگوید. معهدا به نظر می آید که رساله با ما از نکاتی همچون نسبت میان زبان و واقعیتهای جهان سخن مر گوید. برای و پتگنشتاین راه حل این تناقض مشهود در تمایزی نهفته است که او میان آنچه می توان گفت و آنچه فقط می توان نشان داد قائل است. چگونگی بعضی امور را می توان به نحوی از انجا دید \_ علی الخصوص پیوندهای زبان با جهان. رساله نمی توانست به نحوی سرراست دربارهٔ این آمور با خوانندگانش سخن بگوید سامتافینزیک در هیچ زبانی نسمی توانید سان مجمع عدای از واقعیتها باشد \_ولی تلاش برای بیان این امور، اگر به صورتی صحیح انجام یذیرد، می تواند آنچه را که قادر نیست به طور منسجم بیان کند به خوانندگان نشان دهد.

### پوزیتیویسم منطقی: کارناپ و شلیک

رسالهٔ ویتگنشتاین در تاریخ فلسفهٔ تحلیلی معاصر، هم نقطهٔ عطف این فلسفه و هم به تعبیری استثنایی ترین مصداق آن بود. این رساله پیچیده ترین نوع متافیزیک را دربرداشت، و در عین حال بر تحول ضد متافیزیکی ترین مواضع فلسفی فلاسفهٔ تحلیلی، یعنی مواضع پوزیتیویستهای منطقی، تأثیری بسزا داشت. نظریهٔ این مکتب تبوسط گروهی از فلاسفه و دانشمندان و منطق دانانی وضع شد که مقر اصلی آنان شهر وین بود و به این اعتبار به حلقهٔ وین شهرت یافتند. اگر چه فیلسوفی انگلیسی به نام آج. آیر بود که نخستین بار باکتاب پرخوانندهٔ خود، زبان، حقیقت و منطق (۱۹۳۶)، آراء پوزیتویستهای منطقی را به فلسفهٔ انگلستان معرفی کسرد، ولی احتمالاً بیشترین تأثیر بر فلسفهٔ انگلو مامریکایی مدیون آثار دو تن از اعضای حلقهٔ وین، یعنی رودولف بیشترین تأثیر بر فلسفهٔ انگلو مریکایی مدیون آثار دو تن از اعضای حلقهٔ وین، یعنی رودولف کارناپ و موریتس شلیک، بود. در میان فلاسفهٔ تحلیلی اصول مکتب پوزیتیویسم منطقی با استقبال گرمی روبه رو شد، این اصول امروزه نیز حتی وقتی در رد آنها سخن می رود، هنوز مهم تلقی می شوند.

پوزیتیویسم منطقی در درجهٔ اول نظریه ای ضدمتافیزیکی بود؛ بنا به این نظریه جز از راه علوم تجربی نمی توان جهان را شناخت. پوزیتیویستها سعی داشتند روشی برای اثبات دو نکته وضع کنند: (۱) در چه صورت نظریه ای که علی الظاهر در باب جهان است، فی الواقع نظریه ای متافیزیکی است و (۲) چنین نظریه ای عملاً بی معناست. آنان مصداق این روش را در اصل تحقیق پذیری است و (۲) چنین نظریه ای باشد با روشهای تحقیق صدق یا کذب آن، تعیین می شود و حکمی که به راستی دربارهٔ جهان باشد با روشهای تحقیق صدق یا کذب آن، تعیین می شود و البته یگانه روش مجاز، نهایتاً همان روش مشاهده و آزمون است. اما تعبیر سلبی این اصل آن است که هیچ حکمی نمی تواند در آن واحد، هم حکمی دربارهٔ جهان باشد و هم فاقد روشی برای تحقیق دربارهٔ صدق و کذب خود. تعبیر سلبی اصل تحقیق پذیری سلاحی شد بر ضد متافیزیک و برای تثبیت علم به عنوان یگانه منبع ممکن کسب معرفت از جهان. بدین ترتیب، متافیزیک و برای تعبین صدقی احکام خود ارائه نمی کنند، فی الواقع بی معنایند؛ برای مثال، إعمال این باصل در تفکر دینی، حکم وخدا وجود دارده را بی اعتبار می کند، حکمی که به دلیل متافیزیکی اصل در تفکر دینی، حکم وخدا وجود دارده را بی اعتبار می کند، حکمی که به دلیل متافیزیکی بودن، به مفهوم دقیق کلمه، بی معناست.

اصل تحقیق پذیری تقریباً بلافاصله فلاسفه را با مشکلات عدیدهای روبه رو ساخت، مشکلاتی که بیشتر آنها نخستین بار از سوی خود پوزیتیویستها مطرح شد. پرداختن به رامحلهای ابن مشكلات خارج از حوصلة ابن نوشته است؛ كافي است اشاره كنيم كه ابن مشكلات غالب فلاسفة تحلیلی دورههای بعد را در توسل مستقیم به این اصل محتاط ساخت. معهذا، این اصل پژوهش فلسفی را به انحاء ظریفتری تحت تأثیر قرار داده است.

يوزيتيو يستها فكر مي كردند كه با در اختيارداشتن اصل تحقيق بذبري مي توانند مهمل بودن (nonsense) شمار کئیری از نظریهها را نشاندهند. با این حال چندین مبحث نظری وجود داشتند که از آزمون این اصل سوبلند بیرون نمی آمدند ولی در عین حال نمی شد به سادگی آنها را مهمل ينهان قلمداد كرد. مهمترين اين مباحث، رياضيات و علمالاخلاق سود. رياضيات (و منطق) را به هیچوجه نمی شد مهمل شمرد. با این وصف، فضایای ریاضیات و منطق به کمک مشاهده و تجربه تحقیق پذیر نیستند؛ فی الواقع معرفت به این قضایا صوفاً محصول استدلال پیشینی است. جواب این مسأله ظاهراً در رسالهٔ منطفی مظیمی ویتگنشتاین نهفته بود. به گفتهٔ رسانه گزارههای ریاضیات و منطق، به مفهرم کانتی کلمه، تحلیلی اند؛ یعنی صدق آنها ـ بـه مانشد حکم همهٔ عَزَيها مجردند ـ مديون قراردادهايي است که نحوهٔ کاربرد نمادهاي موردنظر را تعيين مركنند.

ديدگاه پوزيتيويستي در باب علمالاخلاق، يا به بيان دقيفتر، در بـاب هـرگونه حكمي كـه متضمن ارزشداوری (value - judgement) است متفاوت، ولی با این حال مهم و پایدار بود. از این دیدگاه، ارزشداوریهابرخلاف حقایق ریاضی افزار جانبی وضروری علمنیستند، ولی نمي توان أنها را مهمل تلقي كرد؛ و همچنين واضح است كه اينگونه داوريها بنا به تعريف يا بنا به عرف زباني صادق محسوب تمي شوند. موضع متعارف پوزيتيويستها كه اصالت عاطفه (emotivism) خــوانــده مـــيشود آن است كــه أنــچه بـه ظاهر احكـام مـعطوف بــه واقــع (statements of fact) مینماید (مثلاً ایس حکم که نباید دروغ گفت) در حقیقت تجلی احساسات شخص در قبال فعلى معين اند؛ به اين ترتيب، ارزشداوريها را واقعاً نمي توان صادق يا كاذب قلمداد كرد. موضع پوزيتيويستي أن بودكه نه احكام ريباضي و نـه احكام اخبلاتي را نمی توان به منزلهٔ احکام متافیزیکی صرف کنار نهاد. پس هر دو مبحث ضرورتاً می بایست از شمول اصل تحقیق پذیری معاف شوند؛ و این کار با این استدلال انجام میگرفت که احکام ریاضیات و اخلاق حقیقتاً معطوف به جهان نیستند. حقایق ریاضی اموری قراردادی اند و احکام اخلاقی نیز تجلی صوف عواطفاند. روشن استکه جدائی علمالاخلاق از علم نیز بــازتابی از یکی دیگر از مضامین قدیمی تجربهگرایی است، مضمونی که دیوید هیوم آن را در قالب این حکم بیان میکرد که از امور واقع هرگز نمی نوان به بایسته ها رسید یا بالعکس.

## دورة متأخر نهضت تحليلي

### «تحقيقات فلسفي»: ويتكنشتاين متأخر

چرخشی حیاتی که مبشر تحولاتی پایدار بود و تأثیری عمیق بر فلسفهٔ تحلیلی معاصر به جای گذاشت، زمانی رخ داد که ویتگنشتاین در ۱۹۲۹، پس از چند سال اقامت در اطریش (که به لحاظ فلسفی چندان پربار نبود) به انگلستان بازگشت و در کمبریج رحل اقامت افکند. در کمبریج جهتگیری اندیشهٔ وی به سرعت و به طور ریشه ای از مباحث رساله دور شد و آراه او از بسیاری لحاظ نقطهٔ مقابل نظریهٔ اتمیسم منطقی از آب درآمد. از آنجا که او در این دوره هیچ مطلبی به پاپ نرساند، تأثیر وی بر سایر فلاسفهٔ انگلیسی و نهایتاً بر همهٔ کسانی که با سنت فلسفهٔ تحلیلی در ارتباط بودند و از طریق شاگردانش (و گروه قلیل شنوندگان جلساتش در کمبریج) اشاعه یافت. سبک نگارش او نیز از گزاره های نیمه دقیق و به طور صوری نظمیافتهٔ رساله به مجموعه ای از پاراگرافها و ملاحظات کم و بیش مرتبطی بدل شد که در آنها افکار و آراه او غالباً از اختلافهای اسامی در صفرف فلاسفهٔ تحلیلی بود، شکافی میان آنان که روشهای خود را از اختلافهای اسامی در صفرف فلاسفهٔ تحلیلی بود، شکافی میان آنان که روشهای خود را از رساله اقتباس کرده اند و آنان که پروسبک و پتگنشتاین متأخر بوده اند با آنکه افکار و یتگنشتاین متأخر بوده اند با آنکه افکار و یتگنشتاین رساله اقتباس کرده اند و آنان که پروسبک و پتگنشتاین متأخر بوده اند با آنکه افکار و یتگنشتاین رساله اقتباس کرده اند و آنان که پروسبک و پتگنشتاین متأخر بوده اند با آنکه افکار و زباشناسی، رساله اقتباس کرده اند و آنان که پروسبک و بدگنشتاین متأخر بوده اند تا مام الاخلاق و زباشناسی، ولی تأثیر آنها احتمالاً بیش از هرجا در زمینهٔ مبحث ماهیت زبان و نسبت میان امر ذهنی و امر فیز یکی محسوس بوده است.

زبان و تبعیت از قواعد. همانطور که قبلاً گفتیم در نظریهٔ اتمیسم منطقی زبان واجد نبوعی ساختار نهفتهٔ ضروری و نسبتاً ساده تلقی می شود که وظیفهٔ آشکارساختن آن به عهدهٔ فلسفه است. ویتگنشتاین در حقیقت همین فرضیه را مورد حمله قرار داد. اکنون او معتقد بود که زبان چون ابزار یا آلتی است که می تواند برای مقاصد بی شماری استفاده شود. در نتیجه هر تلاشی به قصد تعیین چگونگی کارکرد زبان به کمک تنظیم تعداد اندکی از قواعد، به مشل آن است که بگوییم ابزاری نظیر پیچگوشتی به واسطهٔ ضرورتی دقیق فقط برای باز کردن و بستن پیچ قابل استعمال است و از یاد ببریم که پیچگوشتی به خوبی می تواند در بازکردن در قوطیها یا چفتکردن پنجره هم به کار رود. زبان نهادی بشری است که مقید به قواعدی خارجی نیست -

بلکه صرفاً تابع قواعدی است که آدمیان درست یا نادرست می شمارند. و این امر هم به نوبهٔ خود مسأله ای نیست که نظریه های پیشینی به آن بپردازند.

مفهوم قاعده و معنای تبعیت از قاعده از بارزترین جوانب آثار متأخر اوست. این نکته به دلائل متعددی توجه و پنگنشتاین را جلب کرده بود. در ریاضیات و منطق، روز به روز بر قواعد به کارگیری نمادهای ریاضی تأکید بیشتری گذارده می شد. و همان طور که ملاحظه شد منطق نمادی نیز الگویی برای کشف ساختار ضمنی زبان بوده است. علاوه بر تأکید فوق باید به در نکتهٔ دیگر نیز توجه کرد: (۱) نظریهٔ راسل و ویتگنشتاین دورهٔ اول دربارهٔ بازتاب این قواعد در زبان و (۲) تلاش عمومی سنت تجربه گرا برای تبیین عملکرد زبان از طریق تبعیت اشخاص از قواعد و معیارهای درونی در به کارگیری الفاظ. گره خوردن سه نکتهٔ فوق اکنون تصویر روشنی از قواعد و معیارهای درونی در به کارگیری الفاظ. گره خوردن سه نکتهٔ فوق اکنون تصویر روشنی از نظامی به دست می دهد که و پنگنشتاین دورهٔ متأخر آن را خطا می دانست و به این ترتیب روشن می شود که چرا او برای مفهوم قاعده و تبعیت از آن نقشی چنین مرکزی قائل بود.

امًا فرق اساسی زبانهای طبیعی این است که آدمی قواعد را پیش از کاربرد زبان نمی آموزد؛ در واقع قبل از آموختن زبان کسی نمی داند که با قواعد چه باید کرد. ریاضیات و منطق در این معنا الگوهای بدی برای زبان اند، زیرا هدفشان تنظیم قواعد و آصول پیش از کاربردشان است. با این کار آنها به این عقیده دامن می زنند که زبان باید ساختاری منضبط او انعطاف ناپذیر] (rigid) داشته باشد و اینکه بدون قواعد هیچ زبانی ممکن نیست. قواعدی که می توان به نحو معقولی در زبان مورد استعمال کشف کرد، از قبل به منزلهٔ قواعد حاضر نیستند و به نحوی مرموز کلام آدمی را هدایت نمی کنند؛ آنها یا تعمیمهایی بر مبنای داده های محدود و متناهی در مورد کاربرد صحیح و ناصحیح هستند یا قواعدی هستند که بنا به توصیف استعاری و یتگنشتاین، متکلم آنها را در رشیو خود بایگانی می کند ـ در حقیقت قاعده بعد از استعمال آموخته می شود.

معهذا به اعتقاد ویتگنشتاین تبعیت از قاعده مفهومی است که در بسیاری از دیدگاههای کلاسیک در مورد زبان به غلط تحلیل شده است. در نتیجه او نظریهٔ متداول را که شاید بهترین نمونهٔ آن را بتوان در اثر جان لاک، رسالهای در باب فهم آدمی (۱۶۹۰)، یافت به نحوی اساسی مورد سؤال قرار داد، چون بنابر چنین نظریه ای کاربرد بامعنای یک عبارت در حکم آن است که فرد در ذهن خود استانده یا قاعده ای برای کاربرد صحیح آن داشته باشد. بصیرت و یتگنشتاین در مخالفت با این مضمون این بود که قاعده به صرف خود امری بیجان است ـ چون درست همانند خط کش در دست کسی است که کاربرد آن را هرگز نیاموخته است؛ برای او خط کش تکه چوبی بیش نیست. قواعد نمی توانند کسی را مجبور کنند و حتی نمی توانند او را هدایت کنند،

مگر آنکه فرد بداند که چگونه آنها را یه کار برد؛ و این امر در مورد تصویرهای ذهنی (mental image) هم، که غالباً به منزلهٔ استانده ای برای کاربرد عبارتهای زبانی نگریسته شدهاند، صادق است. امّا اگر قواعد خود به کلمات جان نمی بخشند و محتاج تبیین مشابهی در مورد آنچه به آنها جان می بخشد هستند، آنگاه تسلسل بیهودهای حاصل می شود و کل دم و دستگاه قواعد و استانده های درون ذهنی قاقد هرگونه ارزش تبیینی (فلسفی) می گردد.

نسبت میان رخدادهای دهنی و فیزیکی. در مورد زبان و نحوهٔ تبیین دقت علوم قیاسی، برخی از جوانب آراء ویتگنشتاین از سنت تجربهگرایی به نحو چشمگیری دور می شود. این امر به خصوص در مورد نظر او در ارتباط با نسبت میان رخدادهای ذهنی و رخدادهای فیزیکی صادق است. نقطة آغاز تجربه گرایان همواره این فرضیه مهم بوده است که شناخت بی واسطهٔ هر فردی به محسوسات و تصورات و اميال شخصي اش محدود است، و اينكه اينها جملگي اسوري ذهنی، و نه فیزیکی، هستند؛ و مهمتر از همه اینکه معرفت بیواسطهٔ او به امور امری اساساً خصوصی و به دور از دسترس دیگران است. حال برای راسل و مور، هو دو، این پرسش مطرح می شود که چگونه می توان با توجه به تأکید نظریهٔ دادهٔ حسی بر این خصلت خصوصی، بــه شناختي از جهان اعيان فيزيكي دست يافت. حملة ويتكنشتاين به اين ديدگاه كه به استدلال زبان خصوصي إيا محالبردن زبان خصوصي] شهرت يافته است بركسي پوشيده نيست. يكي از دلاثل این شهرت آن است که در زمینهٔ این بحثها بودکه ویتگنشتاین استدلالی کم و بیش صوری را طرح کرد که تشخیص آن نسبتاً ساده بود استدلالی که میشد درگام بعدی به شیوهای تحلیلی مورد تحلیل و نقد قرارگیرد. ولی حتی در این مورد نیز سبک نگارش او چنان بود که صورتبندی دقیق او از استدلال فوق، خود به نزاعهای فلسفی بسیاری دامن زده است. ویتگنشتاین چنین استدلال کرد که مفهوم تجربه ای کاملاً خصوصی متضمن موارد زیر است: (۱) اینکه آنچه در زندگی دروندهنی هر فرد میگذرد فقط با زبانی قابل بحث است که فیقط هیمان شیخص که صاحب این حیات درون دهنی است قادر به فهم آن است؛ (۲) اینکه چنین زبان خصوصیی اصلاً زبان محسوب نمی شود (و این نکته محل اصلی نزاعها بوده است)؛ و (۳) اینکه نظریهٔ رایج در مورد وجود وقايع درونذهني مطلقاً خصوصي را نميتوان به نحو قابل فهمي بيان كرد، زيـرا انجام چنین کاری منضمن این فرض است که آدمی می تواند به نحو غیر خمصوصی (publicly) چیزی دربارهٔ موضوعی بیان کند که بواساس خود این نظریه اشاره بدان در زبانی که منحصر به یک فرد نباشد ممکن نیست.

این واقعیت که استدلال و یتگذشتاین بر ضد زبان خصوصی اساساً متکی بر این سؤال است که «تبعیت از قاعده چیست؟ نشانگر یکی از خصوصیات عام آثار اوست، به ایس معنا که مضامین مطرح شده در یک بخش فلسفه به طور مستمر در بخشهای کاملاً متفاوتی از نو ظهور میکنند. توانایی خارقالعادهٔ او در تشخیص منشأ مشترک معضلات فلسفی که به ظاهر با یکدیگر بی ارتباطاند تا حدی سبک نگارش او را روشن می سازد، سبکی که در نگاه نخست بیشتر شبیه نوعی تنظیم بی در و پیکر افکار است.

از سوی دیگر، فلسفهٔ تحلیلی همواره به نوعی دیدگاه رفتار گرایانه در مورد پدیدههای ذهنی تمایل داشته است. بنابر نظریههای این دیدگاه رخدادهای آشکارا خصوصی، نظیر احساس ترس، نه فقط خصوصی تیستند بـلکه مــی توان آنــها را بــا الگــوهـای رفــتاری مشــاهـدهپذیر و غیرخصوصی یکی دانست. گرایش به علم تجربی که مشاهده مینای آن تلقی می شود، با ایس ملاحظة تجربي وحدت يافت كه شواهد ما در مورد أنجه در حيات ذهني ديگران رخ مي دهد باید مأخوذ از مشاهده رفتار آنان باشد؛ این گرایش غالباً با گرایش دیگر تجربه گرایی در تقابل بوده است. بنابر این گرایش دوم نقطهٔ شروع هرگونه معرفت از جهان برای هر فرد خاص اساسهٔ و ذاتاً تجربهٔ حسى و خصوصي اوست. امّا و بتگنشتاين با اشاره به اين كه دو شق افراطي فوق تنها شقوق ممكن نيستند تأثير عميقي بعرجا گذاشته است. معهذا تلاشهاي گوناگون براي بيان اين امر که ویتگنشتاین چگونه می تواند بدون پیروی از نوعی رفتارگوایی مفهوم تجربه خصوصی را انکار کند، هیچگاه کاملاً موفق نبوده است. برخی از مفسران همدل مفهوم «ملاک» یا «معیار» را پیش کشیده اند، مفهومی که و یتگنشتاین به کار می برد بی آنکه هرگز آن را به تفصیل گستوش دهد. برخلاف نظر رفتارگرایان در مورد حالات ذهبنی نظیر تبرس، رفتار آشکبار و بسیرونی (میثل فرارکردن، رنگباختن، قوزکردن) امری نیست که ماهیت چنین حالاتی را تعیین کند، و در عین حال چنین رفتاری را نمی توان صرفاً گواهی بر نوعی رخداد کاملاً خصوصی و درونی قبلمداد كرد. معضل اصلى تشخيص نسبت ميان رفتار و حالات ذهني بوده است، أن هم به صورتي كه این دو نه یکی پنداشته شوند و نه آنکه یکی گواه دیگری تلقی شود، باتوجه به این امر که باید پذیرفت که معرفت به رفتار خاص هر فرد برای درک مفهوم حالت ذهنی امری اساسی است.

گرایشهای اخسیر در انگسستان. آن دسسته از فسلاسفهای که به جرأت می توان عنوان «ویتگنشتاین را «ویتگنشتاین را درشهای دورهٔ متأخر ویتگنشتاین را دنبال میکنند، باید از فلاسفهٔ دیگری که عمدتاً به نحو غیرمستقیم ازگرایشهای عام و جو فلسفی

ویتگذشتاینیها. محققانی که افکار ویتگذشتاین را به دقت مطالعه کبردهانید عیموماً بیه کیار روى مفاهيم خاصي گرايش داشتهانيد كه در دل مسائل فيلسفي سينتي نهفته است. نيمونة برجسته این نوع تحقیق، رسالهای است تحت عنوان ضعد (۱۹۵۷) بمه قبلم ج. م. آنسکومب (G.E.M. Anscombe). رسالهٔ این خانم، که یکی از ریواستاران آثار منتشرشدهٔ ویتگنشتاین پس از مرگ اوست، تحقیق مفصلی در باب این امر است که قصد هر فرد به انجام کاری خاص به چه معناست و نسبت میان قصد او و افعالی که اجرا می کند چیست. این اثر در میان شمار روزافزون تحقیقات مربوط به افعال بشری جایگاهی مرکزی دارد؛ و این تحقیقات نیز به نوبهٔ خود بــر شکلگیری آراء مربوط به ماهیت روانشناسی و علوم اجتماعی و علمالاخلاق تأثیر بسیار گذاشته است. گسترش این گرایش بریتانیایی به ایالات متحده را می توان در کارهای نـورمن مالكلم (Norman Malcoim) از دانشگاه كورتل مشاهده كرد. او كه خبود يكبي از شباگبردان ویتگنشتاین بوده است مفاهیمی نظیر معرفت، یقین، حافظه و رؤیا را مورد مطالعه قــرار داده است. چنانچه از عناوین فوق برمی آید ویتگنشناینی ها بسشتر به آراء ویستگنشتاین در صورد ماهيت مفاهيم ذهني پرداخته اندو دو زمينة روانشناسي فلسفي كار كرده اند. آنان همواره كار خود را با بررسی نظریه های قلسفی کلاسیک شروع میکنند و در موحلهٔ بعدی آنها را با طبرح ایس استدلال مورد حمله قرار می دهند که چنین نظریه هایی مفاهیمی کلیدی نظیر مفهوم معرفت را به نحوی ناخوانا با نحوهٔ عملی استعمال این مفهوم در موقعیتهای مختلف به کار میگیرند. آثار آنان سرشار از توصیف موقعیتهای فرضی، هر چند معمولاً مأنوس، و پرسشهایی است به شکل: وابعر یا آن فود جه مرگفت اگر ...؟، یا وآیا می توان این امر را موردی از X خواند؟ه این کار ایشان مبين بيروي از اين توصية ويتگنشتاين است كه فيلسوف به جاي آنكه بكوشد ماهيت هر مفهوم را از طریق تحلیل انتزاعی تصرف کند باید به نحوهٔ کاربرد آن مفهوم در موقعیتهای گوناگون ىنگرد.

فلاسفة آکسفوردی. پس از جنگ جهانی دوم، دانشگاه آکسفورد مرکز فعالیتهای فوق العاده فلسفی گشت؛ و اگر چه دید کلی ویتگنشتاین به فلسفه برای مثال، پشت کردن او به روشهای صوری در تحلیل فلسفی به عامل مهمی بود، ولی نمی توان بسیاری از فلاسفهٔ آکسفوردی را به مفهوم دقیق کلمه ویتگنشتاینی دانست. روشی که از سوی این فیلاسفه اتخاذ شده است

خالباً ـ بـ خصوص از سبوى ناقدان ـ تـحت عنوان وتوسل به زبان متعارف، (appeal to ordinary language) مشخص شده است. ولي اين نكته كه اين شكل از استدلال دقیقاً چیست و نمونههای آن در آثار این فلاسف کدام است هرگز روشن نشده است. گیلبرت رایل ــ خلف مور در مقیام ویراستار مجلهٔ مشهور مایند (Mind) ــ بــه خـصوص در اثــر خــود موسوم به مفهوم ذهن از زمرهٔ برجسته ترین تحلیلگرانی بودکه تصور می رفت زبان متعارف را به منزلهٔ ابزاری فلسفی به کار گرفتهاند. رایل نیز چون و پتگنشتاین برخطا بودن تلقی ذهن به منزلهٔ هشبحی در ماشین، (a ghost in a machine) انگشت گذارد \_ تا با این کار ثنریت بنیادی ذهن و جسم راکه مشخصهٔ بخش غالب تفکر فلسفی است ردکند. کار او تحقیق در این مورد بودکه چگونه افراد مفاهیم متعددی نظیر حافظه، ادراک، و تخیل را به قصد بیان صفات ذهنی به کار مع گیرند. او کوشید تا نشان دهد هر زمان که فلاسفه چنین تحقیقاتی را اجرا میکنند درمی بابند كه منشأ اطلاق اينگونه صفات به افراد كلاً نحوه رفتار و عمل أنهاست، و اينكه در اينجا ما با هیچ امر خصوصی و درونی سروکار نداریم. او همچنین تلاش کرد نشان دهد که چرا فلاسفه به نتیجه گیریهای ثنوی رسیدهاند نتیجه گیریهایی که غالباً محصول اتخاذ الگویی غلط برای تفسیر افعال بشری است. برای مثال، ساختن یک الگوی ثنوی ممکن است نتیجهٔ ایس فرض غلط باشدكه هر فردى كه هوشمندانه وقتار مي كنديايد دائماً از معرفت خود به امور واقع سود جويد، يعنى از معرفت [گزارهاي] خود به آنچه واقع است. وايل به عكس معتقد بود كه بخش عظيمي از رفتار هوشمندانه امری مربوط به معرفت [عملی] به چگونگی انجام کاری است. بنا به قول وی هرگاه واقعیت فوق را تصدیق کنیم، دیگر وسوسه نخواهیم شد تا از طریق جستجو برای نوعی معرفت خصوصی و درونی از امور واقع، رفتار بشری را تبیین کنیم. با آنکه اهداف رایل مشابه اهداف ویتگنشتاین بود ولی نتیجهگیریهای او غالباً بیش از نتیجهگیریهای ویتگنشتاین ماهیتی رفتارگرایانه دارد.

تردیدی نیست که رایل، به تبعیت از روش خویش، پرسشهایی نسبتاً تفصیلی در این مورد طرح کرد که چه موقع می توان گفت که فلانکس فلان امر را خیال کرده است؛ ولی به هیچوجه روشن نیست که رایل با این کار به زبان متعارف متوسل می شده است، به این مفهوم که موضوع تحقیقات او فی المثل نحوهٔ استفادهٔ انگلیسی زبانها از این یا آن عبارت خاص است. در هر حال، این اتهام منتقدان که سبک فلسفه ورزیدن رایل فلسفه را به ابتذال کشیده و آن را از رسالت سنتی اش منحرف می کند به احتمال زیاد دامن ارسطو را هم که غالباً به پرسش «چه می گفتیم اگی، متوسل می شد، می گیرد.

یکی دیگر از چهر مهای بوجستهٔ فلاسفهٔ اکسفوردی دورهٔ پس از جنگ، جان آستین بودکه تا زمان درگذشتش در ۱۹۶۰ صاحب کرسی وایت در فلسفهٔ اخلاق بود. آستین معتقد بودکه ظاهر معقول و موجه بسیاری از نظریه های فلسفی از نادیده گرفتن تمایزهای ـ غالباً بسیار ظریف ـ کاربردهای متفاوت عبارات و مفاهیم ناشی میشود. او همچنین بر این قول بودکه فلاسفه غالباً و بیشتر از موارد جایز، فکر میکنند هر عبارتی از میان عبارات مختلف برای ایشان وافی به مقصود است. (برای مثال، نادیده گرفتن تفاوت میان توهم illusion و فریب delusion ، مقوم این نظر است که آنچه به طور بلاواسطه ادراک میشود، دادههای حسبی است و نبه اعیان فيزيكي.) در قياس باكارهاي ويتگنشتاين يا رايل، آثار آستين از بسياري لحاظ به أرمان فلسفه به منزلة تحليل مضاهيم نزديک است. به عالماوه او علاقة زيادي به تحقيق در ماهيت زيان و نظریههای عام در باب کارکرد آن داشت. این رهیافت جدید که کتاب چگونه با کلمات کارکنیم (How to do things with words , 1987) بهترین تمونهٔ آن است، منشأگرایشی شد که از طریق تحقيقات رو به رشد در زمينهٔ فلسفهٔ زبان ادامه يافته است. آستين تماميت كنش كالامي (speech-act) را نقطهٔ آغاز تحلیل خویش قرار داد، و ایمن کبار بــه او اجباز. داد تــا در تــرسیــم تمایزات، علاوه بر کلمات و جایگاه آنها در زبان، نکات دیگری نظیر قصد فرد متکلم در ادای (atterance) کلام و تأثیر محتمل آن بر مخاطب را نیز مدّ نظر قرار دهد. رهیافت آستین در عین حال عنصری از برنامهٔ تحقیقاتی راسل و ریتگنشتاین متقدم را هم شامل میشد، یعنی برنامهٔ کشف ساختار بنیادی زبان.

گرایشهای فلسفی اخیر در ایالات متعده. با آنکه فلاسفهٔ آکسفورد و انتشار دستنوشته های و پتگنشتاین بعد از حیاتش انقلابی در فلسفهٔ انگلیسی -امریکایی ایجاد کردند، تحقیقات شاخهٔ دیگر فلسفهٔ تحلیلی که همیشه بر تحلیلهای صوری به کمک منطق جدید تأکید می ورزید به هیچوجه راکد نبوده است. از زمان انتشار پرینکییا ما تمایکا، کشفیات جدید و درخشانی در منطق رخ داد که با آنکه درک بسیاری از آنها متضمن سطح بالایی از دانش و تبحر ریاضی است، معذلک برای فلسفه بسیار بااهمیت اند.

از جملهٔ فلاسفه ای که معتقد به نقش اساسی منطق نمادی اند باید به خصوص از و.و.اً. کواین، صاحب کرسی پیرس در فلسفه در دانشگاه هاروارد، یاد کرد. منطق نمادی برای او، مانند بسیاری از فلاسفهٔ تحلیلی دورهٔ اول، در حکم چارچوبی برای زبان علم محسوب می شد. ولی در آثار او دو مطلب مهم وجود دارد که مبین تجدید نظرهایی اساسی در مواضع فلسفی اتمیستهای منطقی

و پوزیتویستهای منطقی است. مطلب اول آن است که کواین تمایز موسوم میان دو دسته از احکام را نمی یذیرد: آن دسته از احکام که صدق و کذبشان بر معنای مفاهیم به کار برده شده در آنها استوار است و آن دسته از احكام كه صدق وكذبشان تابع واقعيت قابل مشاهده و تجربي است، تمایزی که برای پوزیتیویستهای منطقی نقشی اساسی داشت و غالب تجربه گرایان معتقد بو دند که پایه و اساس تقسیم علوم به علوم قیاسی و علوم تجربی را تشکیل میدهد. کوایس در مقالهٔ خود موسوم به ودو حکم جزمی تجربه گرایی، (۱۹۵۱) و آثار بعدی خود استدلال کودکه تمایز مورد نظر فلاسفه مرزی است که توسیم آن امری محال است. وی در طی اقامهٔ این برهان به طور مشابهی در ضرورت مفاهیم دیگری هم شک کردکه نه تنها میان فلاسفه بسلکه میان زيانشناسان هيم مستداول و مسرسوم ببود سابله خنصوص مفهوم ترادف يبا هممعنايي (sameness of meaning). حملة [قلسفي] كواين نه تنها برخي از نظريههاي جاافتاده در سنت تحلیلی را مورد تهدید قرار داده است بلکه افزون بر این معطوف به تصور این سنت از ماهیت فلسفه هم بوده است ــ تصوري كه بر تمايز فلسفه از علوم تجربي تأكيد مي ورزد.

مطلب جدید دوم در فلسفهٔ کو این آن است که او همواره سعی کرده است نشان دهد که پیشبرد موفقیت آمیز علم بدون پیش کشیدن آنچه او «موجودات مفهرمی» (intentional entities) [یا «موجودات قصدی»] میخواند کاملاً میسر است. امور مفهومی در مقابل «امور مصداقی» (extensional entities) به عثوان خصيصة اساسي منطق نمادي، شامل امور متعارفي هستند كه فلاسفة تحليلي معمولاً فرض كردهاند مي توان دربارة آنها بدون دشواري سخن گفت، اموري از قبيل معناي عبارات، گزاردها، يا خاصيت صدق ضروري برخي از احكام (مانند احكام رياضي). یکی از مقاصد برنامهٔ تحقیقاتی کواین -آنطور که در اثر او به نام نفظ و شیء مجسم است -این است که نشان دهد علم می تواند هر آنچه لازم است بگوید بدون آنکه مفاهیمی را به کار گیرد که در زبان مصداقي (extensional language) منطق متعارف قابل بيان نباشد. با آنكه آراء كواين را همه نمی پذیرند آثار او فلاسفهٔ تحلیلی را واداشته است که دست کم در پذیرش غیوانتقادی برخی از تمایزهای مرسوم خود احتیاط بیشتری به خرج دهند.

از اواسط قرن بیستم، میان علم زبانشناسی و فلسفهٔ تحلیلی نوعی دادوستد برقرار شده است. اين امر قبلاً به وقوع نييوسته بود زيرا فلاسفة تحليلي تقريباً هميشه مي پنداشتندكه نحوة مطالعة زبان توسط آنان امری پیشینی است و نیازی به بررسی واقعیتهای تجربی دربارهٔ زبانهای متفاوت وجود ندارد. لیکن اخیراً کتابی توسط نوام چامسکی، یکی از دستوریان (زایشی) ایالات متحده، موسوم به ساختارهای نعوی (۱۹۵۷) به چاپ رسیده است که در آن نظریهٔ دستوریی عرضه شده

است که نه تنها بر سیر تحول زبانشناسی تأثیر عمیقی گذاشته است بلکه در عین حال شباهت چشمگیری با تحلیلهای فلسفی دارد. در ابتدا، برخی از فلاسفهٔ تحلیلی نظریهٔ چامسکی را روشی قلمداد كردند كه مي توان در فلسفه هم به كار بست. امًا بعداً دريافته شدكه با آنكه نحوه نكرش چامسکی به دستور مفاهیم ارزشمندی را برای فلسفه به ارمغان آورده است، تبدیل آن به نوعی روششناسی فلسفة تنحلیلی امنوی نیامختمل است. بنا وصیف این، دادوسیند نظری میان زبانشناسان و فلاسفه همچنان ادامه یافته است.

وضع فعلى فلسفة تعليلي. پيش بيني دقيق گرايشهاي آتي فلسفة تحليلي در كشورهاي انگليسي زبان و کشورهای اسکاندیناوی ممکن نیست. معالوصف روشن است که دو رهیافت مختلف از فلسفة تحليلي كه از آثار مور و راسل نشأت مي گيرند، هو دو ادامه خواهند بافت.

آن گروه از فلاسفهٔ تحلیلی که عمدتاً از فلسفهٔ آکسفوردی متأثرند، و آنانی که منطق نمادی را سنگ زیربنای کار خود تلقی میکنند، غالباً مسائل مشترکی را مورد تحلیل قرار میدهند و از نتایج کار یکدیگر بهرهمند می شوند. علی رغم تردیدهای ویتگنشتاین و سیاری از فلاسفه آکسفوردي، تحليل فلسفي به معناي دقيقتر خود، که نظريهٔ وصفهاي معين راسل نمونهٔ أن است، هدف اصلی شمار بیشتری از فلاسفه است. این تصور که تبیینهای غایی جهان صرفاً همان تبیینهای علمیاند، و تصور مکمل آن مبنی بر این که فلسفه خادم علم است که برای راسل، پوزیتیو بستهای منطقی، و اخیراً کواین، اندیشهای اساسی است ـ هنوز جذابیت خود را تمام و کامل حفظ کرده است. امروزه گرایشهای متخالف تجربه گرایان و فلاسفهٔ تحلیلی به رفتارگرایی یا ماترياليسم ازيك سو، و به ايدااليسم پديده كرا (نظير آراه اسقف بركلي ايرلندي) از سوى ديگر، بهجهت انتقادهای پیگیرانهٔ و پتگنشتاین، هوادارانش و فلاسفهٔ اکسفوردی، دیگر به صورت قبلی وجود ندارد. صحنة نبرد به سطح ظريفتري انتقال يافته است. شمار قابل ملاحظه اي از فلاسفة تحلیلی که ماتریالبست یا فیزیکالیست محسوب می شوند، روش جدیدی برای تحویل رخدادها و حالتهای ذهنی به حالتهای فیزیکی ارائه کردهاند. این گروه از دشواریهای مشهود رامحلهای قبلی پرهیز میکند، رامحلهایی که بنا بر آنها سخنگفتن در باب قلمرو مجزای ذهن ـــ مثلاً سخن گفتن از افكار و عواطف و حسيات ـ منضمن تحليل كامل معناي آن بر حسب صفات و رخدادهای فیزیکی (یعنی همان رفتارهای مشاهدهپذیر) است. اما رهیافت جدید گروه فوق در واقع مبیّن اینهمانی رخدادهای به اصطلاح ذهنی و برخی رخدادهای معیّن فیزیکی است ـ به خصوص آن دسته از رخدادهای فیزیکی که در مفز به وقوع میپیوندد. و البته تشخیص ایمن اینهمانی نهایتاً کار علم است، و باید به تأسی از همان الگویی صورت پذیرد که دانشمندان به کمک آن اینهمانی آذرخش با تخلیهٔ الکتریکی را کشف کردند. مخالفان این نمونهٔ جدید ماتریالیسم علمی، تصور جدیدی از ذهن را در مقابل آن قرار نمی دهند: تصویر ذهن به منزلهٔ قلمروی مجزا در جوار قلمرو امور فیزیکی، یا تصور ذهن به منزلهٔ تلنباری اساساً خصوصی از رخدادها و موضوعات غیرفیزیکی. امروزه مسئلهٔ اصلی یافتن پاسخی برای این پرسش است که آیا زبان (یا احتمالاً مفاهیم) خاصِ امور روانی و فیزیکی به ما اجازه می دهند تا نوعی اینهمانی معتبر علمی میان عناصر و آحاد این دو حوزه برقرار کنیم یا نه. این واقعیت که فلاسفهٔ تحلیلی در مورد مسئلهٔ پیوند امور ذهنی و فیزیکی هنوز (هرچند به شیوههایی کاملاً متفاوت از قبل) با یکدیگر اختلاف نظر دارند، هم تداوم و استمرار نهضت و هم تغییرات آن را آشکار می کند.

 این نوشنه ترجمهٔ بخشی از مقالهٔ «مکانب مدرن» در فصل «مکانب و نظریه های فلسفی « دائرة المعارف بریتانیکا است.



# گو تلوب فرگه ۱ و تحلیل منطقی زبان

نوشتة ضياء موحد

راسل و وایتهد در مقدمهٔ کتاب پرینکبیها ماتمانیکا ( ۱۹۱۰ -۱۹۱۳ م)، بزرگترین اثری که تاکنون در مبانی ریاضیات نوشته شده است، چنین گفته اند:

> در همهٔ مسائل مربوط به تحلیل منطقی بیش از همه مدیون فرگه هستیم." و ویتگنشتاین در مقدمهٔ کتاب مکتبآفرین تراکناتوس چنین می نویسد:

تنها بدین اشاره میکنم که در انگیزهٔ بسیاری از آندیشه های خود مدیون آثار عظیم فرگه و نوشته های دوستم برتواند راسل هستم.\*

آنچه در این سپاسگزاری چشمگیر است تجلیل متمایزی است که ویتگنشتاین از فرگه کرده است و در واقع هم فهم درست تراکتاتوس، چنانکه پس از این بارها بدان اشاره خواهم کرد، بدون آگاهی از فلسفهٔ منطق فرگه ممکن نخواهد بود.

آنچه نقل کردیم دو نمونه از اهمیت و تأثیر آراء فرگه بر فیلسوفان بزرگ معاصر اوست. تأثیر فرگه بر فیلسوفان پس او از این هم عمیقتر بود و دامنهٔ گسترده تری یافت. پژوهش در آثار فرگه هنوز موضوعی پویا و پرجاذبه است.

گوتلوب فرگه (۱۸۴۸ ـ ۱۹۲۵ م.) در ۱۸۷۴ از دانشگاه ینا دکترای ریاضی گرفته بود و در همین دانشگاه ریاضیات تدریس می کرد. علاقهٔ فرگه به مبانی ریاضیات و به خصوص تأمل در مفهوم عدد او را با دشواریهایی در تعریف آن روبهرو کرد که ناچار فرگه را به منطق کشانید و در سال ۱۸۷۹ رسالهٔ کوچکی با عنوان Begriffssohritt (مفهومنگاری) منتشر کرد که تاکنون مهمترین کتابی است که در منطق جدید نوشته شده است. فرگه در این رسالهٔ هشتاد و هشت صفحهای با

ارائة نخستین نظام کامل منطق جمله ها، تحلیل جمله به تابع و سرشناسه به جای موضوع و محمول، نظریهٔ تسویر به نظام کامل صوری استنتاجی و تعریف منطقی دنبالهٔ ریاضی انقلابی در منطق پدید آورد که یکی از نتیجه های آن آشکارکردن ناتواناییها و نقصهای ذاتی منطق ارسطویی و پایان دادن به سلطهٔ دو هزارسالهٔ آن بود. اگر فرگه به جز این کتاب اثر دیگری نیافریده بود مقام او همچنان به عنوان پایه گذار منطق جدید محفوظ می ماند.

اما ارزش این رساله در آن زمان ناشناخته ماند. این رساله سرشار از مطالب تازه و بدیم و ناآشنا بود. خطهای افقی و حمودی هم که فرگه در زبان صوری خود به کار می برد شکلی غریب و چه بسا ترساننده به آن داده بود. از این رو فرگه برای آسان فهمکردن کار خود کتاب مبانی حساب (Grundlagan Der Arithmetic) را نوشت. این کتاب که هفت سال (۱۸۴۸) پس از مفهوم نگاری انتشار یافت در زیبایی تقریر، حسن استدلال و تازگی مطالب از شاهکارهای مسلم کلاسیک فلسفهٔ تحلیلی است. رد پسیکرلوژیسم و دفاع از عینی بودن معنا، تمایز میان شیء و مفهوم و نسبت، اصل متن مبنی بر اینکه تنها در متن جمله است که کلمه می تواند معنایی داشته باشد، دفاع از وجود شیشهای انتزاعی و مجرد، تکمیل مفهوم تحلیلی و مفهوم پیشینی ۱۰ کانت، تعریف عدد، بیان معیار اینهمانی شیثها از بحثهایی است که در این کتاب در نهایت دفت و انسجام طرح عدد، بیان معیار اینهمانی شیثها از بحثهایی است که در این کتاب در نهایت دفت و انسجام طرح بود. به خصوص در میان این نوشته ها مقاله هایی است که ریشهٔ بسیاری از بحثهای فلسفهٔ زبان و بود. به خصوص در میان این نوشته ها مقاله هایی است که ریشهٔ بسیاری از بحثهای فلسفهٔ زبان و منطق در شصت، هفتاد سال اخیر را باید در آنها یافت. از میان این مقاله های مقاله هایی که در این نوشته بیشتر بدانها استناد کرده ما با بدانها نظر داشته ام اینها هستند:

# (Über Sinn und Bedeutung, 1892) دربارهٔ ممتا ر مصداق

در این مقاله فرگه نخست پارادوکسی در اینهمانی طرح میکند، سپس برای حل آن به تمایز میان معنا و مصداق اسمهای خاص می پردازد. آنگاه این بحث را به محمولها و جسله ها نیز تعمیم می دهد. از بحثهای دیگر این مقاله جداکردن زبانهای مفهومی ۱۱ از زبانهای مصداقی ۱۲ است. این مقاله یکی از الهام بخش ترین نوشته های فرگه در فلسفهٔ زبان و منطق بوده است. ۱۲

# Y ـ دربارة مفهوم و شيء (Über Bergriff und Gegenstand, 1892)

در این مقاله فرگه به بررسی پارادوکسی میپردازد که تمایز نهادن میان مفهوم و شیء پدید میآورد. در این نوشته به تفصیل دربارهٔ این پارادوکس بحث خواهیم کرد. بحث مفهومهای

صوری<sup>۴۷</sup> ویتگنشتاین در ت*راکتاتوس متأثر* از همین مقاله است.

# (Der Gedanke, 1918) اندیشه ۲-

این مقاله دربارهٔ ویژگیهای اندیشه (معنای جمله)، تعریفنایذیری صدق و ردّ نظریهٔ مطابقت صدق است. فرگه در این مقاله استدلال میکند که وضع واقع ۱۹ متعلق بـ قطعرو معناست نه مصداق. این نکته درست در تقابل با تراکتاتوس است که عالم را مجموعهای از وضعهای واقع میداند. زمان درازی گذشت تا ویتگنشتاین به درستی نظر فرگه یی برد. در ضمین منشأ آنچه و یتگنشتاین دوم در پژوهشهای منطقی ۱۱ خود در ردّ زبان خصوصی یا زبان منحصر به شخص۱۷ گفته است در این مقاله می توان یافت. آراء بدیع دیگری نیز در این مقاله آمده که بحثهای گستر دهای پدید آورده است.۱۸

# ۴ ـ نکته هایی در مورد ودربارهٔ معنا و مصداق»

(Ausführungen Über Sinn und Bedeutung, 1892 - 1895)

این مقاله که پس از درگذشت فرگه در آفار او یافته شد و منتشر گردید دربارهٔ همان پارادوکس مفهوم و شيء است كه در مقالة شمارة ٢ بدان اشاره كرديم. فركه در اين مقاله راه حل درست پارادوکس راکشف و گزارش کودو آست. فاسور / علوم ساری

کتاب مفهوم نگاری و مبانی حساب و نیز مقاله هایی که ذکر کردیم شامل مهمترین آراء فرگه در باب تحلیل منطقی اندیشه و ساختار زبان است. آثار دیگر فرگه بیشتر مربوط به نظام اصل موضوعی منطق و مبانی فلسفهٔ ریاضی است. بحثهای اخیر را به فرصتی دیگر وامیگذارم و در این نوشته به بخشی از مطالبی می پردازم که در بحثهای صوری و فنی فرگه اهمیت مینایی دارند. از این مقاله به خصوص معلوم می شود که تفاوت منطق ارسطویی و منطق جدید نه در اجمال و تفصیل است و نه بر خلاف گفتهٔ رایج در کاربرد علائم و نمادهای ریاضی. به همین دلیل در این نوشته از کاربرد زبان صوری پرهیز خواهم کرد.

# I \_انگیزهٔ فرگه در پرداختن به منطق

از شگفتیهای کار فرگه این است که آنچه را در آغاز، کار فرعی خود میشمرد در انجام کار اصلی او گردید. فرگه از آغاز به دنبال آن بود که ریاضیات را بر مبانی منسجمی استوار کند و گمان مي بودكه حساب را مي توان به منطق فرو كاست. لوجي سيسم ١٩ چيزي جز اين گمان نيست. اما

در جریان این فروکاستن دریافت که زبان طبیعی و منطق ارسطویی دقت و توانایی شایسته را در انجام این کار ندارند. از این رو بر آن شد تا نخست منطق جدیدی بنیاد نهد که به یاری آن بتوان استدلالهای ریاضی را با دقت تمام صورتبندی کرد و استنتاجها را با روش صوری محض، گام به گام به پیش بود و به گفتهٔ او برهانها را از عبارتهای مبهمی مانند: «با کمی تأسل معلوم م رشوده، وبه آساني مي توان ديده و امثال أن رهانيد. ٢٠ أنجه به كشف منطق جديد انسجاميد همین برنامهٔ مقدماتی در اجرای برنامهٔ اصلی بود. اینکه لوجی سیسم فرگه به کجا انجامید از موضوع این نوشته بیرون است. موضوع اصلی این نوشته مبانی برنامهٔ مقدماتی اوست. توضیح آنکه روش صوری محض در استنتاج، جز به یاری زبان دقیق صوری ممکن تیست. اما زبان صوری دقیق هم در اساس چیزی جز ترجمهٔ زبان طبیعی و متداولی نیست که ریاضی دانان در استدلالهای خود به کار میبرند. از این رو نخست باید به تحلیل منطقی همین زبان پرداخت. سپس عنصرهای اصلی را که در این تحلیل به دست آمدهاند به نمادها و نشانه ها ترجمه کرد. هدف اصلی این نوشته نیز تحلیل همین زبان است نه بورسی زبان صوری یا نظام اصل موضوعی منطق فرگه و قاعدهها و قانونهای آن.

II . تحليل انديشه ٢١

فرگه در یادداشتهایی که پنج سال پیش آز درگذشت خود به یکی از مورخان علم به نام لودویک دارمستر نوشته است روش خود را در تحلیل اندیشه ۲۲ چنین شرح می دهد:

ویژگی ادراک من از منطق این است که اولویت را به محنوای کلمهٔ «صادق، می دهم، آنگاه بی درنگ به معرفی اندیشه می پردازم، یعنی چیزی که در اساس سؤال هآیا صادق است؛ برای آن به کبار می رود. بنابراین چنین نیست که از مفهومها شروع کنم سپس آنها را پهلوی هم بگذارم و اندیشه بـا حکمی بسازم؛ [برعکس] عنصرهای سازندهٔ اندیشه را از تحلیل اندیشه به دست میآورم. ۲۳

در قلمرو زبان کوچکترین واحدی که با آن انىدېشه بىيان مىيشود جىملە است. از نىظر فىرگە کو چکترین واحد معنا نیز جمله است نه کلمه. یکی از اصلهای فلسفهٔ زبان فرگه که بحثهای فراوانی برانگیخته اصل منن است. بنابراین اصل : تنها در منن یک جمله است که کلمه معنا یا مصداقی دارد. این اصل چنان تأثیری بر ویتگنشتاین نهاده که آن را کلمه به کلمه هم در تراکتاتوس<sup>۲۲</sup> و هم در پژوهشهای منطقی <sup>۲۵</sup> خود آورده است. اندیشه یا معنای جمله یکی از موضوعهای بنیادی فلسفهٔ فرگه است. اما در اینجا آنچه به بحث ما مربوط می شود این است که

جملة كامل معنايي دارد و بدين معنا انديشه مي كوييم.

اکنون نخستین پرمسشی که طرح می شود این است که اندیشه از چه عنصرهای بنیادی ساخته شده است. ساختار منطقی اندیشه چیست؟ این پرسش اساسیترین و چه بسا دشوارترین پرسش فلسفهٔ زبان و منطق باشد. در واقع هرگونه پاسخی بدین پرسش می تواند پاسخگو را وادار به پذیرفتن دلالت شناسی خاصی کند و این به معنای وادارشدن به پذیرفتن انتولوژی خاصی نیز هست. بدون شک آنچه فرگه را از ارسطو و منطق جدید را در ذات و بنیاد جدا از منطق ارسطویی می کند پاسخی است که فرگه بدین پرسش داده است. با دقت در این پاسخ است که می توان فهمید نسبت منطق قدیم به جدید نسبت مجمل به مفصل نیست و تفاوت این دو را نمی توان به سطح تازل صوری بودن با نبودن و کاربرد علامتهای ریاضی یا کارنبردن آنها پایین نمی توان به سطح تازل صوری بودن با نبودن و کاربرد علامتهای ریاضی یا کارنبردن آنها پایین

پیش از آنکه آراء فرگه را در تحلیل اندیشه شرح دهیم باید گفت در این بررسی کوتاه نه باید و نه می توان همه دلیلهای فرگه و فیلسوفان پس از آو را در این تحلیل ذکر کرد. در اینجا تنها به طرح اجمالی تحلیل او می پردازیم. این کار دست کم این حسن را دارد که چهارچوب اصلی نظریهٔ فرگه را به روشنی در پیش چشم خواننده مجسم کند تا خود دربارهٔ هر جزء بیندیشد و تفصیل هر مطلب را در نوشتههای فرگه یا شارحان آثار او جستجو کند.

به نظر فرگه هر اندیشه، که محمل آن در زبان جعلهای کامل است، یک واحد تام و تسمام است. اما همهٔ عنصرهای سازندهٔ این واحد تام و تسام نمی توانند تام و تسام باشند. برای مثال از دو اسم خاص تنها، مانند وحسن، و وحسین، که نشانهٔ دو شی قاثم به ذات اند، نمی توان یک جمله یا اندیشه ساخت. وحسن، حسین، جمله نیست. فهرستی است از دو نام و به اعتبار مصادیق مجموعه ای است از دو شیء. هر شیء موجودی است تام و تسام و به همین دلیل نمی توان اندیشه ای (یا جمله ای) داشت که تنها و تنها از کنار هم نهادن شینها (یا اسمهای خاص) ساخته شده باشد. بدین دلیل - و دلیلهای دیگری که به تدریج ذکر خواهیم کرد - اندیشه از دو بخش اساسی فراهم می آید. یکی بخشی که در ذات بیانکنندهٔ حمل یا نسبت است یعنی چیزی را حمل می کند یا نسبتی را بر قرار می کند. این بخش به اعتبار آنکه تا بر شیشی حمل نشود یا میان شیء یا شینها نسبتی بر قرار تکند، اندیشهٔ کاملی ساخته نمی شود، ذاتاً ناتمام است. دیگری همان شیء یا شینهایی هستند که حمل بر آنها واقع می شود یا طرف نسبت قرار می گیرند. این بخش به اعتبار آنکه تنها شامل شیء است و در شیء از حیث شیء بودن اعتبار حمل و نسبت نمی توان کرد بخش تام و تمام اندیشه است.

به بیان دیگر اندیشه یا از شیء و مفهوم ساخته می شود یا از شیء و نسبت. از ایس رو عنصرهای برسازندهٔ اندیشه و اجزای بنیادی دلالت شناسی فرگه عبارت اند از شی ۱۲۰ مفهوم ۲۷ نسبت ۲۸. فرگه شیء و مفهوم و نسبت را تعریف تاپذیرها ۲۱ و سنگهای بنای منطق می داند. اما این انتخاب چه دلیلی دارد؟

یکی از اصلهای تفکر فرگه این است که زبان با واقعیت پیوندی استوار دارد. زبان آبینهای است که می تواند ساختار منطقی جهان را در خود منعکس کند. زبان طبیعی با همهٔ نقصهای منطقی خود شامل عنصرهایی بنیادی از واقعیت است. و اما دلیل آن انتخاب. جهان مجموعهای است از شینها. هرکدام از این شینها صفتها و ویژگیهایی دارد که با مغهومها بیان می شوند. همچنین هر شیء با شینهای دیگر به اعتبارهای مختلف وضعهایی دارد که با نسبتها بیان می شوند. بنابراین جهان مجموعهای است از شینها و مفهومها و نسبتها. ویژگی اصلی شیء قائم می شوند. بنابراین جهان مجموعهای است از شینها و مفهومها و نسبتها. ویژگی اصلی شیء قائم می شوند. بنابراین جهان مجموعهای است از شینها د مفهومها و نسبتها. ویژگی اصلی شیء قائم می شوند. بنابراین جهان مجموعهای است از شینها د مفهومها و نسبتها بدین معنی که تا بر می حمل نشود یا طرف نسبت آن معلوم نباشد اندیشهٔ کاملی از آن ساخته نمی شود.

آنچه تاکنون گفتیم بخشی از دلالت شناسی قرگه بود. اکنون باید به کاربرد این دلالت شناسی در زبان بپردازیم. عنصرهای بنیادی اندیشه را برشمردیم و پس از این باید به عنصرهای بنیادی جمله که جلوهٔ زبانی اندیشه است بپردازیم. اما پیش از این بحث لازم است به چند تفاوت مهم که دلالت شناسی فرگه با دلالت شناسی ارسطویی دارد اشاره کنیم.

۱ - در دلالتشناسی ارسطویی آنچه اهمیت دارد صفهوم است. موجودات انتولوژی ارسطویی مفهومها و کلیات اند. به همین دلیل نیز اندیشه، اندیشهای است موضوعی محمولی. در اینجا عنصر بنیادی اندیشه مفهوم است. اما در دلالتشناسی فرگه شیثها و نسبتها همان منزلت انتولوژیک (هستان شناختی) وا دارند که مفهومها. پدین اعتبار انتولوژی فرگه چه در قلمرو مصداق به مراتب از انتولوژی افلاطونی ـ ارسطویی وسیعتر و انبوهتر است.

۲ - در انتولوژی اقلاطونی ـ ارسطویی شیء واقعی هدمان مفهوم است که شیئی است
 انتزاعی و مجرد. اکنون این سؤال پیش میآید که وقتی میگوییم «سقراط داناست.» در قلمرو
 دلالت، سقراط یک شیء است و «دانا» نیز در این انتولوژی به اعتبار مفهوم بودن شیئی دیگر. اما

در عالم دلالت کدام چسبی می تواند این دو شیء را به هم بچسباند. این سؤال ساده ای نیست. اگر مفهوم هم شیء باشد چگونه می توان دو شیء را که در عالم مدلولها سرد و ساکت و قائم به ذات نشسته اند پهلوی هم آورد و گفت این شیء آن شیء است؟ این وحدتی که در اندیشه می باییم از کجا ناشی می شود؟

این سؤالی است که بسیاری از فیلسوفان از جمله راسل و مور و برادلی آن را از دشوارتوین مسائل فلسفى دانستهاند. فرگه شايد نخستين فيلسوفي باشد كه پاسخ شايستهاي بدين پرسش داده است. پاسخ فرگه میتنی بر تفاوت ذاتی شیء با مفهوم است. مفهوم هم در معنی و هم در مصداق ماهیتی اخباری و اِسنادی دارد. به همین دلیل فرگه جملهٔ «سقراط داناست» را به دو بخش وسقراطه و ودداناست، تجزیه می کند. این که در منطق ارسطویی این جمله را به سه جزء «سقراط»، ودانا» و واست، تجزیه میکنند و واست، را به عنوان رابطه جزء سومی به حساب مى آورند به اين دليل است كه «دانا» را همانند وسفراط، شيء مي بندارند و ناچار گرفتار ايس مشکل می شوند که اتحاد دو شیء چه معنایی می تواند داشته باشد. بنا به نظر فرگه اشتباه این تحلیل در این است که گمان میکنند واست؛ را می توان جزء مستقلی به شیمار آورد. واست؛ جزء جدایی نایذیر مفهوم است. این همان جزئی است که ماهیت ناتمام و اسنادی مفهوم را در زبان نشان میدهد. در جملهٔ وحسن می رود و بخش ومی رود و حالت استادی خود را دارد. اما در واین سیب سرخ است، وسرخ، به همواه واست، این حالت را پیدا میکند. به نظر فرگه واست، تنها یک ابزار زبانی است برای ظاهرکردن حالت اسنادی کلمه هایی که این حالت را از خود در زبان نشان نمی دهند. به همین دلیل فرگه برای نمایان کردن ماهیت ناتمام مفهومها، آنها را برای مثال به شکل در سرخ است، ، در داناست، می نویسد. خط تیره، نشانهٔ ناتماهبودن مفهوم و در واقع نشانهٔ جای خالی شیء استکه تا پر نشود مفهرم، به اصطلاح فرگه اشباع ۳۰ نمی شود.

اینکه آیا ارسطو واقعاً رابطه را جزء مستقلی میدانسته یا رابطه و محمول را یک جزء به شمار میآورده مسئلهای است تاریخی. پیتر گیچ در مقالهای با عنوان وتاریخ تباهی منطق ۳۱ با استناد به آثار ارسطو اثبات میکند که ارسطو در نوشتههای اولیهٔ خود و به پیروی از افلاطون جمله را به دو بخش اساسی تقسیم میکرده است. اما بعدها این نکتهٔ مهم را فراموش کرده و با تقسیم جمله به سه رکن، منطق را به تباهی کشانیده است. این اشتباه، منطق دانان پس از او را به اندازهای گمراه کرده است که در زبانی مانند حربی هم که واست و در مفهوم مندوج است به دنبال یافتن آن رفتهاند و هزید قائم، را به هزید هو قائم، تعبیر کرده و مدعی شدهاند که وهوی در عربی همان واست، یا (estin) در یونانی است!

کوتاه سخن، فرگه نخستین منطق دانی استکه با تمایزنها دن دقیق میان شیء و مفهوم و تحلیل اندیشه به دو بخش بنیادی دشواریهای خاسته از تحلیل جمله به سه بخش را از میان برداشت.

۳ منطق دانان سنتی و پیش از همه ارسطو دریافته بودند که نسبت یا اضافه از همهٔ مقولات عامتر است و هیچ شیء را نمی توان یافت که نسبتی با شینهای دیگری نداشته باشد. با اینهمه معلوم نیست چگونه شد که در تحلیل اندیشه و زبان سهم نسبت را که جایی چنین آشکار و استوار در واقعیت دارد نادیده بگیرند و منطق را به عجزی دچار کنند که از عهدهٔ ساده ترین استنتاجهایی که شامل نسبت است برنیاید.

فرگه باکشف اهمیت و اعتبار نسبت و نشاندادن جایگاه آن در ساختار اندیشه، منطق نسبتها راکه از پرکاربردترین شاخههای منطق در فلسفه و ریاضیات است پایهگذاری کرد.

آنچه گفتیم بخش کوچکی از دلالت شناسی قرگه آست. اما به همین اندازه بسنده میکنیم و به نحو شناسی ۲۲ فرگه می پردازیم.

# نحوشناسي فرگه

جداکردن دلالتشناسی از نحوشناسی و وضع اصطلاحهای جداگانه برای هریک کاری است که فرگه آگاهانه و منظم آغاز کرد و در نخستین کار مهم گدل یعنی اثبات تمامیت منطق محمولهای مرتبهٔ اول به اوج دقت خود رسید. فرگه در واقع واضع سه دسته اصطلاح است: اصطلاحهای مربوط به دلالتشناسی، نحوشناسی زبان طبیعی و نحوشناسی زبان صوری. ما در ادامهٔ بحث در هر مورد این اصطلاحها را با معادل انگلیسی آنها که ترجمهٔ اصطلاحهای آلمانی فرگه است می آوریم.

دیدیم که اندیشه سه عنصر اصلی و بنیادی دارد: شیءه مفهوم و نسبت. معادل «اندیشه» در زبان «جمله» ۳۳ است. اکنون ببینیم معادل عنصرهای اندیشه در زبان طبیعی چیست. آنچه در زبان به شیء دلالت میکند اسم خاص ۴۷ است. برای اینکه نشان دهیم معادل مفهوم و نسبت در جمله چیست، کافی است اسمهای خاص را از آن حذف کنیم و ببینیم چه میماند.

اگر از جملهٔ «سقراط داناست»، «سقراط» را حذف کنیم، عبارت زیر می ماند:

۾\_ داناستء

و اگر از جملهٔ «سقراط معلم افلاطون است»، «سقراط؛ و «افلاطون» را برداریم عبارت زیس

#### مى ماند:

## ر\_معلم \_استو

فرگه عبارت اول راکه برای کامل شدن به یک اسم خاص نیاز دارد محم*ول یک موضعی ۲۵ می* نامد و دومي راكه به دو اسم خاص، محمول دو موضعي ٣٦. چنانكه ديده مي شو د در هر مورد جمله از دو بخش بنیادی ساخته شده است: بخشی که شامل اسمهای خاص است و بخشی که از حذف اسمهای خاص به دست می آید. از این رو این دو بخش را به ترتیب بخش اسمی و بخش محمولی (محمول به معنایی که شرح داده شد) مینامیم. همچنین در جملهٔ اقم بین تهران و اصفهان استه مجموعة {قم، تهران، اصفهان} بخش اسمى و: و\_ بين \_ و \_ است، بخش محمولي است؛ محمولي سه موضعي. ٣٧ به همين ترتيب مي توان محمولهاي چهارموضعي، ينج موضعی و به طور کلی n موضعی داشت. محمولهای یک موضعی معادل میفهومها در زیبان طبیعی هستند و محمولهای دوموضعی و بیتن از دو موضعی معادل نسبتها. اطلاق محمول بر موردهای اخیر نوعی تسامح در نامگذاری است زیرا نسبت از مقولهٔ حمل نیست بلکه قراردادن دو شیء یا چند شیء در نسبتی با یکدیگر است. در واقع فرگه، به بیان دقیقتر و به قیاس با ریاضی، بخش محمولی را تابع ۴۸ و بخش آسمی را بخش سرشناسه ۱۹ می نامد.

از آنچه گفتیم معلوم می شود که در حوزهٔ نحوشناسی نیز همان تفاوتهایی میان منطق فرگه و منطق سننيي وجود دارد كه در حوزة دلالتشناسي و البته اين تفاوتي است ناگزير. در اينجا به خصوص به یک تفاوت دیگر که تاکنون بدان اشاره نکردهایم، می پردازیم.

در منطق ارسطویی نسبت، بنا به تعریف، نمی تواند بیش از دو طرف داشته باشد. یعنی همهٔ نسبتها دوتایی، و به اصطلاح فرگه، محمولهای دوموضعی هستند. آثِوَّت، ثِنُوَّت، فوقیَّت و هو مثال دیگری که آوردهاند نسبتهای دوتایی هستند. در سرتاسر تاریخ منطق ارسطویی بـه یک مورد نسبت سه تایی، مانند بینیت، برنمی خوریم. کسانی که با ریاضی آشنایی دارند می دانند که دامنهٔ کاربرد نسبتهای چند موضعی تا چه اندازه وسیع و پراهمیت است. محدودکردن نسبتها به نسبتهای دو موضعی مانندمنحصر کردن تابعها به تابعهایی با دو متغیر است. البته باابزار منطق جدید مي توان ثابتكردكه هميشه به جاي هر نسبتكه بيشاز دو موضع داشته باشد مي توان چند نسبت دوموضعي نهاد. اما اگر بخواهيم در عمل هم چنين كنيم حرفمان را هيچكس نخواهد فهميد.

# جملههای سوردار

کنون به نکتهای بدیع میرسیم. دیدیم که از نظر فرگه اندیشه همیشه ترکیبی است از شیء و

مفهوم یا شیء و نسبت و، به اصطلاحِ تحوشناسی، ترکیبی است از اسم خاص و محمول یک موضعی یا اسم خاص و محمول دو یا چند موضعی، اکنون این سؤال مطرح می شود که آیا ممکن است از دو اسم تنها یا دو محمول تنها جملهای ساخت؟ اینکه از در اسم تنها نمی توان جملهای ساخت چیزی است معلوم، اما از دو مفهوم تنها هم نمی توان؟ مگر جملهٔ دهر انسان حیوان است؛ ظاهراً از دو مفهوم تنها ساخته نشده است؟ ظاهراً چنین است. اما واقعاً چنین نیست. فرگه با تحلیل جملههای سوردار نشان می دهد که چگونه در هر جملهای که در محل اسم مفهومی نشسته باشد می توان آن را به بخش محمولی برد و محل اسم را به اسم بازگردانید و ساختار منطقی جمله را آشکار کرد. برای مثال جملهٔ مذکور چنین تحلیل می شود:

هركس اگر أو انسان است او حيوان است

می بینید که وانسان که در جملهٔ اصلی، به اصطلاح منطق سنتی، موضوع به نظر می رسید در این تحلیل در واو انسان است به بخش محمولی انتقال یافته و در بخش اسمی ضمیر واو و را داریم که به جای آن تنها اسم خاصی می توان نهاد و البته مذلول اسم خاص نیز جز شیء نمی تواند باشد.

از نکتههای بسیار مهم تحلیل فرگه یکی این است که موضوع با فاعل یا طرف نسبت در هم اندیشه حتماً باید شیء باشد. به بیان دقیقتر زیربنای اندیشه، اندیشهٔ اتمی و به اصطلاح نحوشناسی، جملهٔ اتمی است. جملهٔ اتمی تقریباً ۱۰ همان است که در منطق سنتی به آن قضیه شخصی میگفتند و اعتنایی بدان نداشتند. فرگه درست برخلاف این رأی از جملههای اتمی شروع میکند و نشان میدهد که چگونه پیچیده ترین جملهها را می توان گام به گام از آنها به دست آورد. منظور از نظریهٔ تسویر ۲۱ فرگه همین است.

در اینجا نمی توانیم به نظریهٔ تسویر بپردازیم. تنها به مثالی بسنده میکنیم. جملهٔ زیر را در نظر بگیرید.

هیچکس نمی تواند همه را همیشه فریب دهد

این جملهای ساده به نظر می رسد اما ساختار منطقی آن را تنها با ابزار نظریهٔ تسویر فرگه می توان به دست داد. منطق ارسطویی به کلی از این کار عاجز است. در واقع از تحلیلهای فرگه می توان فهمید که این جمله از محمول سه موضعی «الف ، ب را در زمان ج فریب می دهد» و علامت نقض و سه سور کلی «هیچکس» همه هه همه هه همیشه ساخته شده است. در اینجا این محمول سه موضعی زیربنای همهٔ جملههای اتمی است که در این سورها خلاصه شده اند. اهمیت این تحلیل هنگامی روشن می شود که بخواهیم نقیض جملهٔ اول را تعیین کنیم یا جملههایی را که از

آن استنتاج میشوند به دست آوریم.

مقاله را با بررسی یک پارادوکس که تمایز شیء و مفهوم فرگه پدید آورد به پایان میبریم. این پارادوکس نتیجه های فلسفی منطقی ژرفی به بار آورد و فهم برخی از گفته های و یتگنشتاین در تراکتاتوس بدون آگاهی از آن ممکن نیست.

# پارادوکس شيء مفهوم

کری ۴۰، یکی از معاصران فرگه، در مخالفت با تهایز شهیء و مفهوم فرگه اظهار داشت که ویژگیهای شیء و مفهوم مانعةالجمع نیستند و مفهوم می تواند شیء هم باشد. کری به عنوان مثال جملهٔ زیر را آورد:

# مفهوم واسبه یک مفهوم است

دشواری نهفته در این جمله این است که اگر آن را جملهای بامعنا بدانیم و به شکل دیگری هم نتوانیم آن را تحلیل کنیم، بنابر اصرار فرگه بر اینکه بخش اسمی جمله حتماً باید نام شیء باشد در این جمله ناچار خواهیم بود بگوییم دمفهوم اسب، به شیء اشاره میکند. در این صورت چگونه می توان نام شیء را برد و گفت یک مفهوم است؟ بنابراین جملهٔ بالا جملهای است کاذب و باید گفت:

# مفهوم واسبه یک مفهوم لیست و را علوم اسلاک

و البته این جملهای پارادوکسی است. توضیح این مطلب در زبانهایی که برای اسم علامت مشخصی دارند آسانتر است. ترجمهٔ جملهٔ کری به انگلیسی این است:

## The concept "horse" is a concept

در اینجا حرف تعریف "the" اسم بو دن عبارت پس از خود را به خوبی نشان می دهد. اما مسمای اسم تنها شیء می تواند باشد. بنابراین طبق موازین فرگه نمی توان اسناد مفهوم بودن به آن داد. در اینجا هم ناچار باید گفت:

## The concept "horse" is not a concept

و دوباره همان پارادوکس ظاهر می شود. جالب توجه این است که این جملهٔ پارادوکسی آخر را فرگه خود به بحث کِری اضافه کوده است.

فرگه در مقالهٔ «دربارهٔ مفهوم و شیء» میپذیرد که «مفهوم اسب» واقعاً اسم است و دلالت بر شیء میکند. در این مقاله شیء میکند و ناچار نمی تواند مفهوم باشد اما را محلی هم برای آن پیدا نمیکند. در این مقاله واکنش فرگه در برابر این پارادوکس این است:

در واقع باید دانست که اینجا با نوعی کج تابی زبان رویه رو هستیم که اعتراف می کنم از آن نمی توان پرهیز کرد.۴۲

و مقاله را چنین پایان میدهد که واین مانع، ذاتی زبان است و ریشه در ماهیّت آن دارده و وکاری نمی توان کرد مگر اینکه این مانع را بشناسیم و توجه به آن داشته باشیم. ۴۲

آنچه در اینجا باید بو آن تأکید کرد این است که اگر تفاوت بنیادی شیء و مفهوم را بپذیریم که البته دلیلهای قاطعی برای پذیرفتن آن داریم، باید این را هم بپذیریم که زبان طبیعی کمبودها و ناتوانیهای منطقی جدی دارد. زیرا در این زبان هرگاه بخواهیم دربارهٔ مفهوم یا نسبتی سخنی بگوییم ناچار میشویم آن را در بخش اسمی جمله قرار دهیم و با این کار بی درنگ مفهوم یا نسبت تغییر ماهیت میدهد و تبدیل به شیء میشود، یعنی ماهیت حملی یا نسبتی خود را از دست می دهد.

اهمیت این محدودیتی را که فرگه در زبان کشف کرد شاید هیچکس به اندازهٔ و پهتگنشتاین درنیافت. و پتگنشتاین عبارتهایی چون: و پ یک مفهوم است و و سی تامد و می گوید هرگاه با آنها گزارهای ساخته شود نتیجه بخز شبه گزارهٔ بی معنایی نخواهد بود. ۲۹ سی چگونه بگوییم عبارتی مفهوم است یا نسبت است؟ جواب و پتگنشتاین خیلی ساده و در عین حال عمیق است: از ساختار منطقی آن. در زبان صوری منطق، فرگه مفهومها را با محمول نشانهٔ یک موضعی ۲۷ مانند و بسبتها را با محمول نشانهٔ دو یا چند موضعی ۲۸ مانند و سبتها را با محمول نشانهٔ دو یا هستند. از جملهٔ : وحسن برادر حسین است»، یا از شکل صوری آن : و Rab به با نگاهی به ساختار منطقی جمله می توان دید کدام شیء و کدام نسبت است. ساختار منطقی جمله، خود این را نشان می دهد. بنابراین نیازی نیست بگویم هم یک نسبت است. ساختار منطقی جمله، خود این را نشان سی دهد. بنابراین نیازی نیست بگویم هم یک نسبت است، به ویژه که اکنون می دانیم این جمله ساختار منطقی درستی ندارد. حالا معنای این جملهٔ معروف تراکتاتوس روشن می شود:

آنچه نشاندادنی است گفتنی نیست. ۲۹

و همچنین اصل متن، معنا با تعبیر تازه ای پیدا میکند. تنها در متن یک جمله است که و بزگیهای منطقی کلمه ها و عبارتها نشان داده می شود. آنچه این معنا را نشان میدهد همان ساختار منطقی جمله است. این معنا را نمی توان گفت، زیرا زبان اجازهٔ گفتن آن را نمی دهد. این از آن جاهایی است که به گفتهٔ فرگه «کاری نمی توان کرد» و به قول و یتگنشتاین در آخرین جملهٔ تراکتاتوس «باید خاموش از آن گذشت.» \*\*

آنچه گفتیم دربارهٔ مفهومهای صوری یا شبه محمولها بود. اما دربارهٔ محمولهای واقعی چه

بایدگفت؟ چگونه بگوییم نسبتی متعدی یا متقارن است؟ چگونه بگوییم حسن و حسین نسبت برادری بایکدیگر دارند؟ ویتگنشتاین این موردها رانیز مشمول هممان حکم میداند. درایس موردها تيز هر حرفي زنيم بي معنى خواهد بود. فرگه نيز در مقالة ومفهوم و شيء، جنانكه اشاره كرديم، بر همين عقيده بود و حرف ويتكنشتاين در واقع به گونهاي تكرار همان حرف فرگه است. اما اكتون كه آثار منتشرنشدهٔ فرگه را منتشر كردهاند معلوم شده است كه حرف آخر فرگه اين نبوده

در آثار بازمانده از فرگه مقالهای یافتند با عنوان ریادداشتهایی دربارهٔ معنا و مصداق، که در آن راهحل مسئله را یافته بود.

فرگه در این نوشته نخست شرط اینهمانی شیء الف و شیء ب را چنین به دست میدهد: مر گو پیمشیء الف همان شیء ب است (بدین معنی که به تمامی منطبق با آن است) اكر الف مصداق هر مفهومي باشد تيونيز مصداق همان مفهوم باشد و برعكس. • ه سابقة اين اصل، كه به اصل اينهماني تمايونايذبرها آه نيز معروف أست، به لايبنيتس مي رسد اما واردکردن اینهمانی در منطق و صورتبندی قاعدههای استنتاج مربوط به آن از نوآوریهای فرگه

از نظر فرگه اینهمانی تنها برای شیثها به کار می رود. سخن گفتن از اینهمانی دو مفهوم معنایی ندارد اما می توان برای مفهومها چیزی متناظر با آن پیدا کرد و گفت اگر دایرهٔ مسدانسهای دو مفهوم یکسان باشد آن دو مفهوم به گونه ای مساوی هستند و به بیان فرگه:

مفهوم F مساوی مفهوم G است اگر هر شیء که مصداق F بیاشد منصداق G نیز باشد و برعکس.

اما در بیان این شرط دوباره عبارتهای «مفهوم ۴» و «مفهوم G» به کار رفتهاند که در محل اسم تشسته و ماهیت اسنادی خود را از دست دادهاند. راهحل فرگه برای گریز از این دشواری، راهحلی ساده اما بسیار دقیق است. به جای اینکه، برای مثال، بگوییم «مفهوم انسان» میگوییم:

آنجه والنسان است، بر أن دلالت ميكند.

با این شکرد منطقی، به جای اینکه بگرییم:

مفهوم وانسان، مندرج در مفهوم وحیوان، است.

م گوييم:

است.

آنچه هاانسان است؛ بر آن دلالت میکند مندرج است در آنچه هاحیوان است، بر آن دلالت مع رکند. به همین ترتیب به جای اینکه بگوییم مفهوم هبرادری، میگوییم:

آنچه دـ برادر ـ است، بر آن دلالت میکند.

و در نتیجه به جای اینکه بگوییم:

حسن با حسین نسبت برادری دارد.

میگوییم:

حسن با حسین در آنچه و برادر است؛ بر آن دلالت میکند، قرار دارد.

و به ویژه شرط تساوی دو مفهوم را چنین مینویسیم:

آنچه والف F است، بر آن دلالت می کند مساوی است با آنچه والف G است، بر آن دلالت می کند اگر و تنها اگر مصداقهای این دو یکسان باشند. ۴۳

برای مثال، شرط تساوی دو مفهوم «انسان» و «حیوان ناطق، را چنین می نویسیم:

آنچه د- انسان است؛ بر آن دلالت میکند مساوی است با آنچه د- حیوان ناطق است؛ بر آن دلالت میکند اگر و تنها اگر مصدافهای این دو یکسان باشند.

در این جمله و جمله های دیگری که آوردیم مفهرمها و نسبتها چنان به کار رفته و دربارهٔ آنها صحبت شده است که ماهیت اسنادی و نسبتی آنها محفوظ مانده است.

اینگونه حرفزدن غریب مینماید اما برای کسانی که ریاضی نمیدانند فرمولهای ریاضی هم غریب مینماید. هر دانشی زبانی دارد که بدون پادگرفتن آن نمی توان درک درستی از آن دانش داشت. از این گذشته مسألهٔ اصلی ما این بود که آیا می توان بر محدودیتی که زبان طبیعی در بحث از مفهومها و نسبتها دارد غلبه کرد یا نه. اکنون که اطمینان یافتیم راه حلی برای غلبهٔ بر این محدودیت وجود دارد دیگر نگران کاربرد شکلهای نادرست اما متداول نخواهیم بود. زیرا می دانیم همیشه می توان بیان نادرستی را به بیانی درست تبدیل کرد. نمونهٔ دیگری از اینگونه دفتها نظریهٔ وصفهای خاص ۴ داسل است. در این مورد نیز همین که دانستیم تحلیل منطقی عبارتی مانند برزرگترین عدد اول و یا بهادشاه فعلی فرانسه و چیست نگران کاربردهای متداول این گونه عبارتها نخواهیم بود.

مقاله را با نکتهای تاریخی پایان می دهیم.

از قرار معلوم فرگه مقالهای را که در آن راه حل مذکور را آورده بود برای همان مجلهای میفرستد که مقالهٔ ودربارهٔ مفهوم و شیء در آن چاپ شده بود. اما سردبیر مجله، با قضاوتی که مایکل دامت آن را اشتباهترین قضاوتی میداند که سردبیری تاکنون کرده است، از چاپ آن سرباز می زند. ده این نخستین باری نبود که معاصران فرگه اهمیت اندیشه های او را در نمی یافتند.

يىنوشتها:

- 1. Gottlob Frege
- 2. Principia Mathematica
- 3. Principia Mathematica, Cambridg, the University Press, 1910, P. viii.
- Tractatus Logico Philosophicus, tr. Pears & McGinnes, Routledge & Kegan Paul, London, 1961, P.3.
- 5. function
- 6. argument
- 7. quantification theory
- 8. mathematical sequence
- 9. Context Principle
- 10. a Priori
- 11. intensional
- 12. extensional

۱۳. برای ترجمهٔ این مقاله و.ک. فرهنگ، نشریهٔ مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ش ۲ و ۳.

- 14. formal concepts
- 15. fact
- 16. Logical Investigations
- 17. private language

۱۸. برای ترجمهای از این مقاله در همین شماره ر.ک. صص ۸۷ ـ ۲۱۳.

- 19. Logicism
- Gottlob Frege. Posthumous Writings, tre P. Long & R. White, Basil Blackwell, Oxford, 1979, P. 205.
- 21. thought

۲۲. در اصطلاح فرگه: Bاندیشه = معنای جملهٔ کامله.

- 23. Posthumous Writings, P. 253
- 24. Trectatus, P. 14
- 25, Philosophical investigation, tr. G.E.M. Anscomb, Basil Blackwell 1978, P. 24
- 26. object
- 27. concept
- 28. relation
- 29. identfiebles
- 30. saturated
- 31. A History of the Corruption of Logic

- 34, proper name
- 35. 1-Place Predicate
- 36, 2-Place Predicate
- 37, 3-Place Predicate
- 38. function
- 39. arguments

 ۴۰. اینکه میگویسم تقریباً برای این است که تحلیل منطق جدید از قضیه های شخصی، جنانکه دیدیسم، به کلّی متفاوت از منطق قدیم است. در این موارد نباید فریب اصطلاحهای مشترک را خورد.

- 41. Quantification Theory
- 42. Kerry
- 43. Translations from the Philosophical Writings of Gottlob Frege, by P. Geach and M. Black. Oxford, 2nd ed., 1960, p.46.
- 44. Ibid. p 55.
- 45, formal concept
- 46. Tractatus, 4. 1272
- 47. one-Place Predicate letter
- 48, two-Place Predicate letter
- 49. Tiactatus, 4. 1212.
- 50. Ibid . p 7.
- 51. Posthumous Writings, p 120.
- 52. Principle of the identity of Indiscernibles
- 53. Ibid, P. 121.
- 54. Theory of Definite Description.
- 55. Michael Dummet. Frege, Philosophy of Language, London, 1973. P. 212.

# دربارهٔ فرگه

دو ۱۹۰۳ واصل نامعای به فرگه نوشت و او را از تناقضی که در اصل پنجم کتاب توانین حساب او کشف کرده بود آگاه کرد. جواب فرگه به این نامه لحنی آرام و بزرگ منشانه دارد. از راصل نشکر می کند و شگفت زدگی خود والز این کشف نشان می دهد.

شعست سال بعد هنگامی که از راسل اجازهٔ انتشار نامهٔ او را به ترکه میخواهند، این نامه را میتویسد:

#### - پرولسور واټخي جنووات هويو

بسیار خرستد خواهی شد اگر نامهٔ فرگه و نامهٔ مرا منتشر کند و از اینکه جنین بیشهادی کرده اید میاسگزارم هنگامی که به کمال و اینار می اندیشم می بیتیم، تا آنجا که می دانم، هیچ جهیز با نمهد فرگه به حقیقت فقیل مقایسه نیست. حاصل یک عمر کار از نزدیک به اقیمام بودا بسیاری از آغازش به بی اعتبایی رویدون شده برد، آن هم به سود کسانی که نوانایی آنها بی نهایت کمتر از او برده جله هرم کتابش در آستانهٔ انتشار برده با این همه منگامی که دریافت بنیادیتین اصل از خلل دارد واکنش تو رضایتی مقالاتی برد که به وضرح میچگرنه نالیدی شخصی در آن دیده نمی شد. این نفریدا کاری فوق فسانی برد و اشارش گربا به کاری که از مردانی ساخته شدت که، به جای نلاشهای شام در کسب سلطه و شهرت، تمهد آناذ به خلاکیت و معرفت است

ارادکمند شما برتراند وامیل ۲۲ نوامیر ۲۹۶۲

# انديشه

نوشتهٔ گوتلوب فرگه ترجمهٔ محمود یوسفانانی

#### مقدمه

مقاله ای که با عنوان «اندیشه» در اینجا ترجمه شده یکی از مقاله های مهم و تأثیرگذار فرگه است. فرگه این مقاله را در ۱۹۱۸ یعنی حدود شش سال پیش از مرگش نوشت و منتشر کرد. منظور فرگه از اندیشه (Der Gedanke) معنای یک جملهٔ کامل است، بدون توجه به صدق و کذب آن جمله یا تصدیق و تکلیب آن. موضوع اصلی این مقاله برشمردن ویژگیهای این معنا یا اندیشه است. به نظر فرگه اندیشه عيني است و بنابواين وجَودٌ آن وابسته ذِهن يا آگاهي ذهني افراد نيست. آنچه در اين مقاله در طرد ايدثالبسم به نفصيل گفته شده بدين منظور است كه انديشه را از ايده يا وجود ذهني كه امري شخصي ر وابسته به ذهن فرد است جدا كند. ديگر اينكه اندېشه، به دليل عيني بودن، وجودي مستقل از اذهان دارد و بنابراین اندیشه ابداع کردنی نیست، بلکه کشف کردنی است و به اصطلاح قرگه اندیشه را قراچنگ می آوریم. از ویژگیهای دیگر اندیشه این است که صدق و کذب آن ابدی است و با زمان تغییر نبی کند. و دیگر آنکه اندیشه در ذات خود انتفال پذیر است. به نظر پیترگیج، ویتگنشتاین در بحث از زبان فودی و خصوصی (private language) و رد آن متأثر از همین نظر اخیر فرگه بوده است. از بعثهای دیگر این مقاله رد نظریهٔ مطابقت و طود انتولوژی امور واقع (facts) است. ویتگنشتاین در وسالهٔ فلسفی - منطقی خرد معتقد به انتولوژی امور واقع بود و جهان را مجموعهای از امور واقع میدانست. هنگامی که ویتگنشناین این نظر را با فرکه در میان میگذارد فرگه مؤالی از او میکند که به نظر ویتگنشتاین سؤالی بی مایه به نظر می رسد. اما سالها بعد اهمیت سؤال فرگه را که در واقع طرد انتولوژی امور واقع بوده است، درمی باید و از نظر خود بومی گردد.

از مباحث جالب توجه این مقاله مبحث ضمایر و مبهمات است. این مبحث که در نوشتههای فرگه بدین تفصیل تازگی دارد بحثهای فراوانی را برانگیخته است. به نظر فرگه جملهای مانند «سن اینجا ایستاده ام» اندیشهٔ کاملی را بیان نمیکند، مگر اینکه به جای همن» و «اینجا» نام گرینده و مکان موردنظر نهاده شود. اما آیا همیشه میتوان بدون تغییردادن معنا یا اندیشه چنین تغییراتی در جمله داد؟ پاسخ بدین پرمش چندان ساده نیست. فرگه در این مقاله موردی را همذکر میکند که دو گوینده نام خاصی را به کار برند اما دو معنای مختلف از آن اراده کنند. (ضیاء موحد)

همان طور که واژهٔ وزیبا، در مباحث زیبایی شناسی و «خیر» در اخلاق راه هریک را نشان می دهد، واژههایی مثل وصادق، نیز در منطق نشانگر راه آن است. هدف همهٔ علوم دستیابی به صدق است، ولي منطق به معناي كاملاً متفاوتي با صدق سروكار دارد. تقريباً همان نسبتي راكه فيزيك با جرم و گرما دارد منطق هم با صدق دارد. كشف صدق [قضاياي صادق] وظيفة همة علوم است ولي تعيين قوانين صدق كار منطق. واؤهٔ قانون به دو معنا به كار مي رود. وقتي از قانون اخلاقي يا قانون مدنی سخن میگوییم، مراد احکام و دستورانی است که باید از آنها تبعیت شود ولی آنچه در خارج اتفاق ميافتد لزوماً هميشه مطابق آنها نيست. ولي قوانين طبيعت همان جنبههاي كلي رویدادهای طبیعی است و آنچه در طبیعت واقع می شود همیشه مطابق با آنهاست. بحث من در باب قوانین صدق بیشتر ناظر به چنین برداشتی از آن است. در اینجا البته سخن از آنچه روی م دهد نیست بلکه سخن از آن چیزی است که هست. قراعید تصدیق، اندیشیدن، داوری و استنتاج از قوانين صدق مشتق مي شوند و ما البته مي توانيم بدين معنا از قوانين انديشه نيز سخن بگوییم. ولی در اینجا خطر درآمیختن چند امر مختلف با یکدیگر وجود دارد. مردم چه بسا عبارت «قانون اندیشه» را به قیاس با عبارت «قانون طبیعت» تفسیر کنند و از این رو جنبههای كلى انديشيدن را نوعي رويداد ذهني به شمار آورند. قانون انديشه به اين معنا يك قانون روانشناختی خواهد بود. در این صورت ممکن است تصور شود که منطق با فرآیند ذهنم. اندیشیدن سروکار دارد و نیز با آن قوانین روانشناختی که این فرآیند مطابق آنها روی میدهد. ولی این اشتباهی است در فهمیدن هدف منطق. زیرا در این برداشت، صدق در جای سناسب خود قرار تگرفته است. اشتباهات و اوهام نیز مثل شناختِ درست دارای عللی هستند. صادق دانستن آنجه خودش كاذب يا صادق است هم مطابق قرانين روانشنا ختى صورت مي گيرد. نتیجه گیری براساس این قوانین و تبیین یک فرآیند ذهنی که به صادق دانستن چیزی میانجامد، هرگز جای اثبات صدق آن چیز را نمی گیرد. ولی آیا ممکن نیست قوانین منطق در این فرآیند نقشي داشته باشند؟ من نميخواهم با اين قول جدل كنم، ولي در بحث از صدق، صرفِ امكان كافي نيست، زيرا ممكن است امور غيرمنطقي هم در اين فرآيند سهمي داشته باشند و آن را از صدق دور کنند. تنها پس از شناخت قوانین صدق است که می توان در این باب تعیین موضع کرد، ولمی پس از آن هم شاید بتوان بدون استناد به فرآیند ذهنی و تبیین آن این مسأله را روشن کرد؛ البته اگر بخواهیم مشخص کنیم که آیا فرآیند بادشده به اینکه چیزی را به درستی صادق بدانیم منتهی می شود یا نه. برای پرهیز ازاین سوءتفاهم و پیشگیری از درآمیختن مرزهای منطق و روانشناسی، من وظیفهٔ منطق راکشف قوانین صدق قرار می دهم نه قوانین صادق دانستن چیزها یا قوانین اندیشیدن.

اما نخست می کوشم تا اجمالاً شرح دهم که واژهٔ «صادق» را در این باب چگونه به کار می برم زیرا بدین طریق می توان کاربردهای بی ارتباط با آن را از بحث خارج کرد. در اینجا صادق را نباید به معنای «اصیل» یا «دقیق» به کار برد. همچنین نباید آن را به طرزی به کار برد که گه گاه در بحث از مسائل هنری به کار می رود. مثلاً آنجا که بحث از صدق در هنر یا هدف بودن صدق در هنر یا صدق و هنر یا صدق و را از آن رو صدق یک کار هنری یا احساسات صادقانه پیش می آید، در این موارد لفظ صادق را از آن رو صفت لفظی دیگر قرار می دهند تا بگویند که موصوف را باید به صورت درست و بی عیب و نقصش فهمید. این معنای صادق هم با معنای موردنظر ما از صدق در اینجا مغایرت دارد. مقصود من آن نوع از صدق است که هدف علم نشخیص آن است.

از نظر دستوری چنین می نماید که واژهٔ «صادق» واژهای دال بو صفت باشد. از این رو مه خواهیم حدود و حوزهای راکه در آن می توان صدق را بر چیزی حمل کرد، حوزهای راکه در آن مسألة صدق مطرح مي شود، با دقت بيشتر معين كنيم. صدق بر تصاوير، ايده، ها، جمله ها و اندیشهها حمل می شود. نکتهٔ قابل توجه اینکه در این موارد چیزهای شنیدنی و دیدنی در کنار چیزهایی قرار میگیرند که با حواس ادراک نمی شوند و این خود نشانهٔ آن است که در معنای واژه، تغییراتی حاصل شده است. در واقع هم چنین است. ولی آیا واقعاً یک تصویر به عنوان شیء مرثی و ملموس صادق است و یک سنگ یا یک برگ درخت نیست؟ واضح است که نمی تران هیچ تصویری را صادق دانست مگر آنکه مقصودی موردنظر باشد. غرض از تنصویر آناستکه چیزی را نشان دهد. (حتی ایده را هم به خودی خود نمی توان صادق دانست، مگر به این منظور که ایده با چیزی مطابق باشد.) از این نکته ممکن است استنباط شود که صدق (در مورد تصویر] عبارت است از مطابقت تصویر با چیزی که مصور شده است. مطابقت هم یک نسبت اضافی است. ولی چنین نتیجهای با موارد استعمال لفظ «صادق» منافات دارد زیرا صادق از نوع کلمات دال بر نسبت نیست و دلالت بر هیچ چیز دیگری که باید مطابق آن باشد، ندارد. اگر من ندانم که تابلویی میخواهد کلیسای بزرگ لولن ۲ راگشان دهد، نمیدانم که باید آن را با چه چیزی مقایسه کنم تا دربارهٔ صدقش داوری کنم. علاوه بر این، تطابق در صورتی کامل است که چیزهای مطابق، با یکدیگر هماهنگ بوده مغایر هم نباشند. بر حسب فرض می توان برای نبیین

اصل بودن اسکناس آن را به روش استر یوسکویی با یک اسکناس اصل مقایسه کود. اما خنده دار است که بخواهیم یک سکهٔ طلا را به این روش با یک اسکناس بیست مارکی مقایسه کنیم. ایده را تنها در صورتی می توان با چیزی مقایسه کردکه آن نیز خود ایده باشد. و بعد از آن اگر اولی با دومی به طور کامل مطابق بود، آن دو با یکدیگر همسان اند. ولی وقتی صدق را به معنای انطباق أبده با یک امر واقعی می دانند، اصلاً مرادشان چنین چیزی نیست. زیرا مفایرت واقعیت و اید، با یکدیگر امری جوهری و ذاتی است. اما در این صورت نیز نه مطابقت کامل وجو د خواهد داشت نه صدق کامل، بنابراین دیگر هیچ چیز صادق نخواهد بود. زیرا آنچه نیمه صادق است غیر صادق است. صدق كموبيش ندارد. ـ معالوصف آيا نمي توان گفت هرگاه مطابقت به صورت خاصي وجود داشته باشد، صدق هم وجود دارد؟ ولي به چه صورتي؟ در اين صورت بايد چه كنيم تا بتوانيم صدق چيزي را تعيين كنيم؟ بايد تحقيق كنيم كه آيا اين صادق است كه ايدهاي با واقعيتي مطابقت دارد؟ و در اینجا نیز با پرسشی از همان نوع روبرو هستیم و روز از نو روزگار از نـو. بنابراین تلاش برای تعریف صدق به مطابقت به شکست می انجامد. چنانکه هر تلاش دیگری هم برای تعریف صدق چنین است. زیرا در هر تعریفی پارهای از خصوصیات باید ذکر شوند و به هنگام اطلاق و حمل تعریف بر موارد و مصادیق همیشه همین سؤال پیش می آید که آیا صادق است که این خصوصیات در این مصداق هم وجود دارند با نه. به این ترتیب گرفتار دور خواهیم شد. يس شايد مضمون و محتواي وارَّه وصادق، متحصر به خود و تعريفناپذير باشد.

وقتی صفت صدق را به تصویری نسبت می دهیم، نمیخواهیم وصفی را به آن نسبت دهیم که کاملاً مستقل از چیزهای دیگر به این تصویر تعلق دارد. در این موارد همواره شیثی را که کاملاً غیر از این تصویر است در نظر داریم و میخواهیم بگوییم که این تصویر از جهتی مطابق با این شیء است. «ایدهٔ [تصور] من با کلیسای بزرگ کلن مطابقت دارد» یک جمله است و مسألهٔ صدق هم مربوط به همین جمله [نه تصور من] است. پس آنچه به غلط صدق تصاویر یا ایده هم مربوط به همین جمله آنه تصور من] است. پس آنچه به غلط صدق تصاویر یا ایده ا [تصورات] خوانده شده بود به صورت صدق جملات درمی آید. به چه چیزی جمله می گوییم؟ رشته ای اصوات به شرط آنکه معنا داشته باشند. (منظور آن نیست که بگوییم هر رشته ای از اصوات که معنا داشته باشند، جمله است.) وقتی جمله ای را صادق می خوانیم در واقع معنای آن را صادق می دانیم. به این ترتیب مسألهٔ صدق فقط ناشی از معنای جمله است. حال باید دید که آیا معنای یک جمله یک ایده است؟ به هر حال صدق عبارت از مطابقت معنای جمله با چیز آیا معنای یک جمله یک ایده است؟ به هر حال صدق عبارت از مطابقت معنای جمله با چیز دیگری نیست زیرا در این صورت مسألهٔ صدق به تسلسل می انجامد.

بی آنکه در صدد اراثهٔ تعریف باشم، مراد من از «اندیشه» هر چیزی است که مسألهٔ صدق

دربارهٔ آن مالرح شود. بنابراین آنچه را که کاذب است به اندازهٔ آنچه صادق است، جزء اندیشه ها محسوب می دارم. پس می توانم بگویم: اندیشه ها معانی جمله ها هستند، بی آنکه بخواهم بگویم معنای هر جمله ای یک اندیشه است. اندیشه که فی نفسه محسوس حواس نیست جامهٔ محسوس جمله را به تن می کند و به این ترتیب برای ما قابل فهم می شود. ما می گوییم که هر جمله ای یک اندیشه را بیان می کند.

اندیشه چیزی است غیر محسوس: آنچه که مدر ک حواس است خارج از حوزهٔ اموری است که متعلق صدق قرار می گیرند. صدق امری مطابق با هیچیک از انطباعات حسی نیست و بنابراین کاملاً از کیفیاتی مثل «سرخ»، «تلخ» یا «بوی گل یاس» متمایز است. ولی مگر ما طلوع خورشید را مشاهده نمی کنیم؟ و بعد متوجه نمی شویم که طلوع خورشید صادق است؟ این معنا که خورشید طلوع کرده، چیزی نیست که با پر توافشانی به چشم ما برسد. این معنا یک امر مرثی مثل خورشید نیست؛ هر چند که درک و دریافت صدق این معنا که خورشید طلوع کرده، مبتنی بر انطباعات حسی است، ولی صادق بودن، کیفیتی محسوس نیست. اینکه بفهمیم چیزی دارای خاصیت کهربایی است بر مبنای ادراک حسی آن چیز صورت می گیرد؛ هر چند که این خاصیت خاصیت کهربایی است بر مبنای ادراک حسی ما نیست. این دو ویژگی [صدق و کهربا بودن] تا اینجا با یکدیگر متوافق اند، ولی برای اینکه بدانیم جسمی خاصیت کهربایی دارد، نیازمند تا اینجا با یکدیگر متوافق اند، ولی برای اینکه بدانیم جسمی خاصیت کهربایی دارد، نیازمند آلات و ادوات حسی هستیم. از طرف دیگر مثلاً وقتی صدق این معنا را می فهمیم که در این لحظه هیچ بویی استشمام نمی کنیم. این فهم مبتنی بر ادراک حسی نیست.

معالوصف باید توجه داشت که ما نمی توانیم بفهمیم چیزی صفتی را داراست بدون اینکه همزمان صدق این اندیشه را فهمیده باشیم که این چیز این وصف را داراست. بنابراین با هر صفتی از اوصاف اشیاء، صفتی از اندیشه یعنی همان صدق همراه است. باید توجه داشت که مثلاً جملهٔ «بوی بنفشه ها را می شنوم» با جملهٔ «این صادق است که بوی بنفشه ها را می شنوم» هم معنا است. بنابراین به نظر می رسد با افزودن صفت صادق بر اندیشهٔ یادشده، چیزی به آن افزوده نشده است. در عین حال آیا اینکه یک دانشمند پس از تأملات و تحقیقات طاقت فرسا نهایتاً می تواند بگوید «حدس من صادق است» نتیجه ای مهم نیست؟ ظاهراً معنای کلمهٔ صادق معنایی یک نه است. آیا نمی توان احتمال داد که هصادق، یک وصف به معنای مصطلح آن نباشد؟ ولی علی رغم این تودید و احتمال، عجالتاً من همان معنای مصطلح کلمه را مراد می کنم و آن را یک علی رغم این تودید و احتمال، عجالتاً من همان معنای مصطلح کلمه را مراد می کنم و آن را یک وصف به حساب می آورم، تا زمانی که راه مناسبتری در یاد کرد از آن یافته شود

برای بیان دقیقتر مراد خود از «اندیشه» به بررسی انواع مختلف جمله می پردازم. ۴ نخست

اینکه درصدد انکار معناداری جملات امری نیستیم ولی معنای این جملات چنان نیستند که متعلّق صدق و كذب واقع شوند. بنابراین معنای یک جملهٔ امری را اندیشه نمی نامیم. جملات دعایی و تمنایی هم به همین دلیل کنار گذاشته می شوند و تنها به جملاتی که مطلبی را منتقل با اظهار کنند پرداخته می شود. در بین اینها هم جمله های مربوط به بیان حالات عاطفی مثل ناله و خنده و اقسوس را نیز به حساب نمی آورم، مگر اینکه بنا باشد به طریق خاصی با آنها مطلبی انتقال بابتدراما در باب جملات استفهامي چطور؟ در جملاتي كه بـاكـلمات استفهام أغـاز می شوند، ه ما بجمله ای ناقص را بیان می کنیم و رسی خواهیم با تکمیل و تتمیم آنچه پرسش از آن میکنیم، اَن جمله اندیشهای صادق پیداکند. ۱ بنابراین جملاتی که با کلمات استفهام آغاز میشوند نیز در اینجا مورد توجه ما نیستند. ولی جملات استفهامی که با آری ـ نه پاسخ داده می شوند، وضع دیگری دارند. ما منتظر شنیدن باسخ آری یا نه هستم. پاسخ آری در حکم تصدیق جمله است، زیرا با گفتن «آری» گوینده اندیشهای را که قبلاً بـه طـورکـامل در جـملة استفهامی آمده بود تصدیق و تأیید میکند. به این طریق است که می توان از جملات خبری، جملات استفهامي پديد آورد. اين توضيح روشن ميكندكه چرا جملاتِ مبيّن حالات عاطفي و احساسي را از نوع ابزار انتقال خبر نمي دانيم، زيرا هيچ جملهٔ استفهامي نمي توان از آنها ترتيب داد. جملهٔ استفهامی و جملهٔ خیری اندیشهٔ داوری را دربردارند ولی جملهٔ خبری چیز دیگری یعنی تصدیق را هم داراست، چنانکه جملهٔ استفهامی هم ویژگی خاص خود یعنی طلب را. بنابراین در یک جملهٔ خبری باید دو امر از یکدیگر تمیز داده شود: مضمون و محتواکه بین جملهٔ استفهامی مساوق با آن و جملهٔ خبری مشترک است و دیگری تنصدین یا اعتقاد بسه مضمون جملة خيري. امر نخست همان انديشه يا لااقل مشتمل بر انديشه است. بنابرايس می توان قضیهای را بدون اعتقاد به صادق بودن آن مطرح کرد. ۷ این دو امر چنان به هم پیوسته اند که تمایزشان به آسانی مورد غفلت واقع می شود. بنابراین باید امور ذیل را از یکدیگر تمیز داد:

وقتی یک جملهٔ استفهامی میسازیم، قبل از آن عمل اول را انجام داده ایم. پیشرفتهای علمی معمولاً به این صورت واقع می شود: نخست اندیشه ای ادراک می شود و در این صورت ممکن است به صورت یک جملهٔ استفهامی بیان شود؛ پس از تحقیقات لازم این اندیشهٔ ادراک شده نهایتاً به عنوان اندیشه را در قالب یک جملهٔ

۱. ادراک اندیشه \_ اندیشیدن

٣. اذعان به صدق اندیشه ـ فعل حکم^

٣. ابراز اين حكم ـ بيان تصديق يا اعتقاد

خبري بيان ميكنيم. براي چنين كاري احتياج به واژهٔ صادق نداريم. او خُتي اگر هم قيد صادق را به آن بيفزاييم، قوت واقتنيّ تصديقي آن مربوط به افزودن اين قيد نييستاً بلكه مربوط به هيأت تأليفي جملة خبريه استرا٠٠ و اكر اين هيأت تاليفي قوت تصديقي خود را از دست بدهد، قيد واؤهٔ صادق نمی تواند آن را به آق بازگرداند. این امر [ افزودن قید صادق بدون تصدیق به آن] وقتی واقع می شودکه به طور جدی سخن نمیگرییم. [ و قضیه را واقعاً تصدیق نم کنیم] همچنانکه رعدوبرق صحنهٔ تثاتر تنها رعدوبرتی ظاهری و ساختگی است و جنگ ساختگی فقط جنگ ساختگی است. تصدیق ظاهری هم فقط تصدیق ظاهری است، نوعی بازیگری یا قصه پر دازی است. هنرپیشه (در حال اجرای نقش) از طرف خودش چیزی را تصدیق نمیکند و با بیان مطلبی هم که خودش آن را دروغ میداند، دروغگو خوانده نمیشود. در شعر اندیشههایی هست که اصلاً به عنوان اندیشه های صادق مطوح نیستند، هر چند که در قالب جملات خبری بیان مي شوند؛ هو چند ممكن است شاعر تصديق به مطلب را به شنونده القاء كند. بنابرابن همجنان این پرسش مطرح است که شعر موردنظر، حتی اگر در قالب جملات خبری بیان شده ساشد، واقعاً مشتمل بریک تصدیق هم هست یا نه، و اگر گوینده به جد درصدد تصدیق چیزی نبو دو،۱۱ باید به این پرسش پاسخ منفی داد، اعم از اینکه کلمهٔ «صادق» هم در توصیف سخنان او بهکار-رفته باشد یا نه. این مطلب روشن میسازد که چرا با اِسناد وصف صدق به یک اندیشه چیزی به تحقيقات كالبيور/علوم سلاكي آن افزوده نمي شود.

یک جملهٔ خبری، علاوه بر یک اندیشه و تصدیق، غانباً شامل جزء سومی هم هست که تصدیق به تنهایی آن را شامل نمی شود. غرض از افزودن این جزء، تأثیرگذاری بر احساسات و روحیات شنونده و یا تحریک قوهٔ خیال اوست. کلماتی مثل متأسفانه، خوشبختانه از این نوع اند. این نوع کلمات بیشتر در شعر به چشم می خورند، در عین حال کمتر نثری هم از آنها خالی است؛ البته نه در متون مربوط به علوم ریاضی و فیزیک و شیمی بلکه در متون تاریخی . علومی راکه اصطلاحاً انسانی می نامیم به شعر نزدیکتر و در نتیجه کمتر علمی هستند تا علوم دقیقه که به واسطهٔ دقت بیشتر، علومی خشک و عبوساند. زیرا علوم دقیقه تنها معطوف به صدق اند و بس. بنابراین همهٔ آن بخشهای جملات که قوت تصدیقی جمله به آنها ارتباط ندارد، داخل در بحث علمی نیستند، هر چند پرهیز از آنها حتی برای کسی که از خطرشان آگاه است، داخل در بحث علمی نیستند، هر چند پرهیز از آنها حتی برای کسی که از خطرشان آگاه است، دشوار است. و قتی مقصود اصلی رساندن و فهماندن مطلبی باشد که با مفاهیم عقلی نمی توان بدان رسید، کاربرد این گونه کلمات در جمله موجه خواهد بود. هر چه بحثی دقیقتر و علمیتر بدان در سید، کاربرد این گونه کلمات در جمله موجه خواهد بود. هر چه بحثی دقیقتر و علمیتر باشد ملبّت گوینده در آن کمتر مجال بروز و ظهور می بابد و آسانتر به ترجمه درمی آید. از طرف باشد ملبّت گوینده در آن کمتر مجال بروز و ظهور می بابد و آسانتر به ترجمه درمی آید. از طرف

دیگر هم وجود کلماتی از نوع کلمات مورد بحث در شعر، ترجمهٔ کامل آن را تقریباً همیشه ناممکن میکنند. زیرا درست همان چیزی که بیشترین نقش را در ارزشمندی شعری دارد، همان است که زبانها در آن بیشترین اختلاف را با یکدیگر دارند.

قوت تصدیقی کلام وابسته به این اختلاف تعابیر نیست. آنچه در شعر، حال و فضا و تصویر نامیده می شود، یا آنچه که با آهنگ و وزن نشان داده می شود، ربطی به اندیشه ندارد.

در زبان چیزهای زیادی به شنونده برای فهم جملات و کلمات کمک میکند. مثلاً تأکیدکردن بر بخشی از جمله از طریق تکیه یا ترتیب خاص کلمات. در اینجا مثلاً دو کلمهٔ «قبلاً» یا «هنوز» را خاطرنشان میکنیم. کسی که میگوید والفرد هنوز نیامده، در واقع گفته است والفرد نیامده، ولى در عين حال به اين نكته هم اشاره كرده كه آمدن او مورد انتظار است. به اين/نكته فقط اشاره كرده است. هيچكس نمي تواند ادعاكندكه جون انتظار آمدن او وجود ندارد، يس جمله يادشده **کاذب** است. تفاوت «اما» با دو» در این است که آنچه پس از «اما» می آید، با آنچه قبل آن انتظار( می رود، مغایر است. ولی این مسائل تأثیری در اندیشه ندارد. یک جمله را با تبدیل فعل آن از معلوم به مجهول و همراه آن تغییر مفعول به فاعل می توان تغییر داد. به همین ترتیب می توان مفعول باواسطة زا به مستداليه تبديل كرده، همراه آن از مصدر «دريافتكردن» به جاي مصدر هدادن، استفاده کرد. ۱۲ البته این تغییرات در مجموع پیش پاافتاده و ناچیز نیستند ولی با اندیشه کاری ندارند، یعنی با آنچه صادق یا کاذب است. اگر چنین تغییراتی به طور تام و مطلق ناروا و غیرمجاز شمرده شوند، در این صورت هرگونه تحقیق و پؤوهش منطقی ناممکن خواهد بود. نادیده گرفتن اموری که به اصل مسأله مربوط نیستند به همان اندازه مهم است که توجه به تمایزات امور اصلی و محوری. این هم که چه چیزی اصلی و محوری است مربوط به اهداف و مقاصد خاص هرکسی است. ممکن است آنچه راکه منطقی بی اهمیت می داند، برای کسی که به زيباييهاي كلام توجه دارد، امر مهمي بأشد.

بنابراین مضمون و محتوای یک جمله غالباً از اندیشهای که آن جمله بیان می کند بیشتر است. معالوصف عکس آن هم زیاد اتفاق می افتد. یعنی اینکه صرف الفاظ که با نوشتن یا ضبط صوت می توان آنها را برای همیشه ثابت نگهداشت، برای بیان اندیشهٔ موردنظر کافی نیستند. مثلاً فعل زمان حال به دو منظور به کار می رود: نخست برای نشاندادن یک زمان خاص [یعنی همان زمان حال] دوم برای فراتر رفتن از هرگونه محدودیت زمانی یعنی آنجا که بی زمانی یا دوام و همیشگی بودن، بخشی از اندیشه باشد مثل قوانین ریاضیات. در جمله ای که فعل زمان حال در آن آمده است، بیان نمی شود که فعل به کدام یک از دو معنای یاد شده به کار رفته است و باید

آن را به حدس دریافت. اگر از نوع نخست باشد خواننده باید بداند که جمله چه زمانی ادا شده تا بتواند اندیشهٔ موردنظر را به طور کامل دریابد. بنابراین زمان ادای جمله بخشی از اندیشهٔ مندرج در آن است. اگر کسی بخواهد امروز، مطلبی را که دیروز با استفاده از کلمهٔ «امروز» بیان کرد بگوید، به جای آن از کلمهٔ «دیروز» استفاده میکند. در عین حال که اندیشهٔ واحدی موردنظر است، بیان لفظی آن باید تغییر کند تا خطر تغییر معنا که ناشی از زمانهای مختلف ادای گفتار است. در همهٔ است پیش نیاید. در مورد کلماتی مثل «اینجا» و «آنجا» هم وضع به همین منوال است. در همهٔ این موارد، تنها الفاظ که با نوشتن می توان آنها را ثابت نگه داشت، مبین کامل اندیشه نیستند؛ علم به شرایط خاص مقارن ادای گفتار، که ابزار بیان اندیشه اند برای فهم درست اندیشه لازم علم به شرایط خاص مقارن ادای گفتار، که ابزار بیان اندیشهاند نیز برای فهم درست اندیشه لازم است. اشاره با انگشت و چشم و حرکات دست می تواند از این نوع مقارنات باشد.

ادای عبارت واحدی که در آن کلمهٔ «من» به کار رفته باشد از دهان افراد مختلف، اندیشههای مختلفي را بيان ميكندكه بعضي صادق و بعضي كاذباند وقوع كلمة ومن، در يكو جمله سبب پیدایش مساتل دیگری نیز می شود. به این مثال توجه کنید: دکتر گوستاولوبن ۱۳ می گوید: من مجروح شده بودم. لتوپیتر ۱۴ کین سخن را می شنود و چند روز بعد میگوید: دکتر گرستاولوین مجروح شده بود. آیا این جمله همان اندیشهای راکه دکتر لوبن بیان کرده بود بیان میکند؟ نرض كنيم در جايي كه دكتر لوبن سيخن مي گفت ردلف لينگنز ١٥ هم حاضر بود و اكنون هم گفتة لثوپيتر را می شنود؛ اگر دکتر لوبن و کٹوپیٹر عردو یک اندیشہ را بیان کردہ باشند، اکنون ردلف لینگٹز که استاد مسلم زبان هم هست و گفتهٔ دکتر لوبن را هم که در حضور خودش ادا شده به یاد می آورد باید با شنیدن گفتهٔ پیتر بفهمد که او هم دارد دربارهٔ همان مطلب حرف می زند. ولی وقتی پای اسمهای خاص در میان می آید علم به زبان وضع خاصی پیدا میکند. بسیار محتمل است که تنها افواد معدودی اندیشهٔ معینی را به جملهٔ «دکتر لوبن مجروح شد، بود» نسبت دهند. برای فهم كامل اين جمله شنونده بايد دكتر كوستاولوبن را بشناسد. اكر مراد لثوييتر و ردلف لينكتز هر دو از دکتر گوستاولوین همان دکتری باشد که در خانهای که هر دو آن رامی شناسند زندگی میکند، در این صورت آنها جملهٔ «دکتر گوستاولوبن مجروح شده بـود، را یکسـان مـی فهمند و انـدیشهٔ واحدى را از آن مراد مىكنند. ولى اين هم ممكن است كه ردلف لينگنز دكتر لوبين را شخصاً نشناسد و نداند که آنکه اخیراً گفت «من مجروح شده بودم» دکتر لوبن بود. در چنین مـوردی ردلف لینگنز نمی تواند بفهمد که مسألهٔ واحدی مورد بحث است. در چنین موردی می گویم: اندیشهای را که لئوپیتر بیان میکند همان نیست که دکتر لوبن ادا کرد.

از طرف دیگر فرض کنیم که هربرت گارنو ۱۱ می، داند که گوستاولوین در ۱۳ سپتامیو ۱۸۷۵ در

العراد الله المده است و این امر دربارهٔ هیچکس دیگری هم صادق نیست. همچنین فرض کنیم که فعلاً وی تمیداند دکتر گوستاولوبن کجا زندگی میکند و اصلاً هیچ چیز دیگری در مورد او نمیداند. باز هم فرض کنیم لئوپیتر نمیداند که دکتر لوبن در ۱۳ سپتامبر ۱۸۷۵ در ۱۸۱۸ متولد شده است. اکنون تا آنجاکه اسم خاص «دکتر گوستاولوبن» مطرح است، هربرت گارنر و لئوپیتر با زبان واحدی سخن نمیگریند، زیرا هر چند که آن دو با این نام به شخص واحدی اشاره میکنند، ولی خودشان نمیدانند که چنین میکنند. بتابراین هربرت گارنر از جملهٔ «دکتر گوستاولوبن مجروح شده بود» همان اندیشهای را که لئوپیتر از آن اراده میکند، نمیفهمد. برای پرهیز از نارسایی این عبارت که گفتیم هربرت گارنر و لئوپیتر به یک زبان سخن نمیگویند، پیشنهاد نارسایی این عبارت که گفتیم هربرت گارنر و لئوپیتر به یک زبان سخن نمیگویند، پیشنهاد میکنم که بگوییم لئوپیتر در جملهٔ خود از اسم خاص «دکتر لوبن» و هربرت گارنر از اسم خاص «دکتر لوبن» و هربرت گارنر معنای جملهٔ «دکتر گوستاولوبن» این اوصاف محتمل است که هربرت گارنر معنای جملهٔ «دکتر گوستاولوبن مجروح شده بود» را صادق بداند ولی به دلیل پارهای اطلاعات نادرست که به او داده شده، این دو جملهٔ «دکتر گوستاولوبن مجروح شده بود» را کاذب بداند. بنابراین با فرض یاد شده، این دو اندیشه متفاوت خواهند بود.

بنابراین در مورد یک اسم خاص مسأله این است که مسما و متعلق آن چگونه ارائه شود. این امر به صور مختلفی صورت می گیرد و در هر صورت، جملهای که شامل آن اسم خاص است، معنای خاصی می یابد. بنابراین اندیشه های متعددی که از جملهٔ واحدی به دست می آید از نظر ارزش صدق یکسان هستند؛ به این صورت که می توان گفت اگر یکی صادق باشد همه صادق اند و اگر یکی کاذب باشد، همه کاذب اند. معالوصف تفاو تهایشان را هم نباید از نظر دور داشت. بنابراین باید چنین وضع کنیم که متعلق و مسمای هر اسم خاص تنها به یک صورت خاص که مرتبط با آن اسم خاص است ارائه شود. این که این قرارداد رعایت شود یا نشود اغلب امو مهمی نیست، هر چند همیشه هم چنین نیست.

هرکس پیش خود به گونهای خاص و یگانه حضور دارد، گونهای که پیش هیچکس دیگر چنین حضوری ندارد. بنابراین وقتی که دکتر لوبن این اندیشه را که مجروح شده بود در ذهن داشت، احتمالاً آن را به همین صورت یگانه و ویژه (یعنی از نوع حضور شخص پیش خودش) در ذهن داشت و تنها این خود دکتر لوبن است که می تواند اندیشه هایی از این دست داشته باشد. ولی اگر بخواهد با دیگران ارتباط برقوارکند، نمی تواند اندیشهای را که تنها خودش آن را درک می کند به آنها منتقل سازد. بنابراین اگر بگوید «من مجروح شد» بودم» باید کلمهٔ «من» را به گونهای استفاده کند که دیگران هم آن را بفهمند، به طوری که مثلاً به این معنا باشد: «کسی که در

این لحظه دارد با شما سخن میگویده با این کار وی شرایطی راکه مقارنت باگفتارش دارند برای بیان اندیشهٔ خود به کار میگیرد.۱۷

ولی در این مورد تردیدی هست: آیا اندیشه ای که فرد نخست بیان میکند همان است که فرد دوم؟کسی که متأثر از مباحث فلسفی نیست، قبل از هر چیزی نسبت به مبصرات و ملموسات و به طور خلاصه محسوسات، مثل درخت و سنگ و خانه، شناخت پیدا میکند و چنین می پندارد که دیگری نیز به همین ترتیب می تواند همان درخت و همان سنگ را عیناً مانند خود او بییند و لمس کند. روشن است که اندیشه از نوع این امور نیست. با اینهمه آیا یک اندیشه راهم مثل یک درخت می توان به نحو یکسانی به افراد عرضه کرد؟

حتی کسی هم که آموزش فلسفی ندیده باشد متوجه این مسأله هست که ناگزیر باید به جهانی درونی متمایز از جهان خارجی قائل باشد؛ جمهانی فراهم آمده از انطباعات حسی، آفریده های خیال، احساسات، خلق و خوها، جهانی از تمایلات، خواسته ها و تصمیمها. برای رعایت اختصار من همهٔ اینها، به جز عزم و تصمیم، را ایده می نامم.

اکنون پرسش این است که آیا اندیشه متعلق به این جهان درونی است؟ آیا اندیشه هم یک ایده است؟ مسلماً اندیشه از نوع تصمیم نیست.

وجه تمايز ايدهها از اشياء جهان خارج چيست؟

اولاً: ايده ها ديده نمي شوند، لكس نمي شوند، بوييد، چشيد يا شنيده نمي شوند.

باکسی برای قدمزدن بیرون می روم. قضای سبزی را می بینم و از آن یک صورت ارتسامی بصری در من ایجاد می شود. من دارندهٔ این صورت هستم ولی خود آن را نمی بینم.

ثانیاً: ایدهها چیزهایی هستند که ما دارندهٔ آنها هستیم. ما دارندهٔ احساسات، عواطف، خلق وخوها، تمایلات و خواسته هایمان هستیم. ایده هایی را که شخص دارد، متعلق به محتوای آگاهی اوست.

فضای سبز و قورباغه ها و خورشیدی که بر آنها پرتو می افشاند، اعم از اینکه آنها را ببینم یا نه وجود دارند، ولی آن ارتسام حسی از سبز که در من است، تنها به دلیل وجود من موجود است. من دارندهٔ آن هستم. به نظر ما اینکه یک درد، یک خلق و خو یا یک خواسته، مستقلاً و بدون کسی که دارندهٔ آنهاست، در این عالم از جایی به جایی برود، محال است. وجود احساس بدون وجود احساس کننده ناممکن است. جهان درونی فرع بر وجود شخصی است که این جهان متعلق به او باشد.

ثالثاً: ايده ها نيازمند كسى هستندكه دارند؛ آنها باشد، برعكس انسياء جهان خارج كه

#### مستقل اند.

من و همراهم قبول داریم که هر دو سطح سبز واحدی را دیـدهایـم، ولی از رنگ ســــز آن هرکدام صورت حسی خاصی داریم. چشم من به یک توت فرنگی در بین برگهای سیز درخت توت می افتد. همراهم نعی تواند آن را ببیند زیرا از قوهٔ تشخیص رنگها محروم است. صورت حسی راکه از رنگ توت فرنگی به دست می آورد، تفاوت چندانی ندارد با صورتی که از رنگ برگش بهدست می آورد. در این صورت آیا همراه من برگ سبز را قرمز می بیند یا توت قرمز را سبز یا هر دو را با رنگی که من اصلاً نمی دانم چیست؟ این پرسشها پاسخ ناپذیر و در واقع بی معنا هستند. زیرا اگر کلمهٔ «قرمز» نه برای بیان وصفی از اوصاف اشیاء، بلکه برای مشخص کردن صور محسوس متعلق به آگاهی من باشد، تنها در قلمرو آگاهی من قابل حمل و اطلاق خواهد بو د. زیرا مقایسهٔ انطباعات حسی من با انطباعات حسی شخص دیگر، ناممکن است. از این رو باید در قلموو آگاهی یک فرد انطباع حسی خاص متعلق به او را با انطباع حسی خاص متعلق بــه قلمرو آگاهی فرد دیگوی یکجا جمع آورد. حتی اگر ممکن باشد که ایدمای را از قلمو و آگاهی کسی محو کرد و در همان زمان ایدهای را در قلمرو آگاهی کس دیگری ایجاد کو د، این پر سش که آیا این دو ایده یکی هستند، همچنان بی پاسخ می ماند ایده های متعلق به من ذاتاً و طبیعتاً جنان متقوّم و وابسته به قلمرو آگاهی من هستند که هر ایدهٔ دیگری هم که کس دیگری داشته باشد، دقيقاً به همين ترتيب متفاوت از ايده هاي متعلق به عن است. ولي آبا ممكن نيست كه ايده هاي من يعني تمامي أنچه كه متعلق به قلموو أگاهي من است، متعلق به يك حوزهُ أگاهي وسيعتر و محيط بر من مثلاً قلمرو آگاهي الهي باشد؟ البته تنها در صورتي كه هستي خود من نيز بخشي از هستي الهي باشد. اما در چنين صورتي آيا آنها واقعاً متعلق به من خواهند بود و من دارندهٔ آنها؟ این مسأله تاکنون خارج از حدود معرفت بشوی بوده است و باید چنین امکانی را فعلاً از بحث کنار گذاشت. به هر حال برای ما به عنوان انسان مقایسهٔ ایدههای دیگران با ایدههای خودمان ناممکن است. من توتفرنگی را میچینم و آن را بین انگشتانم میگیرم. در این حال شخصِ همراه من نیز آن را می بیند. این یک دانهٔ توت فرنگی واحد است که هریک از ما ایدهٔ خاصی از آن دارد. هیچکس دیگری ایدهٔ متعلق به من را ندارد ولی افراد زیادی می توانیند شی، واحدی را ببینند. هیچکس دیگری درد مرا ندارد. ممکن است کسی با من همدردی کند ولی در عین حال درد من متعلق به من و همدردی او متعلق به اوست. نه او دارندهٔ درد من است و نه من دارندهٔ احساس همدردی او.

رابعاً: هر ایدهای تنها متعلق به یک شخص است؛ هرگز دو نفر دارندهٔ یک ایده نیستند. زیرا در

غير اين صورت ايدهها به صورت مستقل از أين يا أن شخص وجود خواهمند داشت. أيها أن درخت ليمو، همان ايدهاي است كه من از آن دارم؟ با استفاده از عبارت «آن درخت ليمو» در اين سؤال، من جواب سؤال را از قبل پیش بینی کردهام، زیرا مقصودم از کاربرد چنین عبارتی، اشاره به همان چیزی است که من و دیگران می توانیم ببینیم و لمس کنیم. در اینجا دو احتمال وجود دارد. اگر آنچه در ذهن من است در خارج هم متحقق شود و بتوانم با عبارت «آن درخت ليمو» چيزي را مشخص و معین کنم در این صورت به وضوح اندیشهای که با جملهٔ ۱۱ درخت لیسمو هسمان ایدهای است که من از آن دارم» بیان شده، باید نفی شود. ولی اگر چنین نباشد، اگر فقط تصور کنم مي بينم بدون أنكه واقعاً ديدني دركار باشد و با اين حساب عبارت اشارهاي «أن درخت ليمو» مصداقي نداشته باشد در وادي خيال و وهم سرگردان شدهام، بدون اينكه خود بدانم يا خواسته باشم. در این صورت نه مضمون گزارهٔ «آن درخت لیمو همان ایدهٔ متعلق به من است»، صادق خواهد بود و نه مضمون گزارهٔ «آن درخت ليمو همان ايدهٔ متعلق به من نيست». زيوا در هو دو صورت، فاقد متعلَّق است. در این صورت می توانم از جواب دادن به آن سؤال با این استدلال که مضمون جملة «آن درخت ليمو همان ايدة متعلق به من است»، خيالي و وهمي است، شانه خالی کنم. البته من ایدهای دارم ولی این ایده همان نیست که برای اشاره به آن عبارت ،آن درخت ليمو» را به كار مي برم. مع الوصف ممكن است كسى واقعاً بخواهد يكي از ايده هاي خو د را يا عبارت «آن درخت لیمو» مورد اشاره قرار دهد در چنین موردی کسی که دارندهٔ آن ایده است و با كلمات يادشده به أن اشاره ميكند، خود اوست ولي خود او هم چنين درختي را نمي تواند ببيند، چنانکه دیگری هم نه می تواند آن را ببیند و نه دارند، اش باشد.

اکنون به پرسش نخستین خود باز میگردم: آیا اندیشه یک ایده است؟ اگر دیگران هم بتوانند همان اندیشه ای راکه من به صورت قضیهٔ فیثاغورس بیان میکنم ادارک کنند و درست همان اندیشه ای راکه من به صورت قضیهٔ فیثاغورس بین چیزی تعلق خاص به قلمرو آگاهی من نخواهد داشت. یعنی من دارندهٔ آن نیستم، اگر چه می توانم صدق آن را مورد شناسایی قوار دهم. به هر حال اگر آنچه را که من و کسی دیگر به عنوان مضمون و محتوای قضیهٔ فیثاغورس اخذ کردهایم، اندیشهٔ واحدی نباشد، به نخو صحیح و واقعی نمی توان گفت «قضیهٔ فیثاغورس»۱۸ کردهایم، اندیشهٔ واحدی نباشد، به نخو صحیح و واقعی نمی توان گفت «قضیهٔ فیثاغورس»۱۸ بلکه باید گفت «قضیهٔ فیثاغورس من۱۹» «قضیهٔ فیثاغورس او آه» و اینها هر یک متفاوت از دیگری است. زیرا معنای هر گزارهای با تغییر خود آن، تغییر می بابد. در چنین صورتی اندیشهٔ متعلق به من مضمون و محتوای آگاهی او. آیا

<sup>#.</sup> يعني اين قضيه كه در يك مثلث قائمالزاويه، مجذورٍ وَتَر برابر يا مجموع مجذور دو ضلع ديگر است. ــم.

اگر هر اندیشه ای مستلزم و جود دارندهٔ آن و اندیشه هم متعلق به حوزهٔ ادراک او باشد، در این صورت اندیشه فقط به او تعلق دارد و علم مشترک بین اشخاص که دستمایهٔ فعالیتهای علمی آنها باشد و جود تخواهد داشت؛ بلکه احتمالاً من علم خاص خودم را خواهم داشت، بعنی مجموعه ای از اندیشه ها که دارنده اش من هستم، و دیگری هم علم خاص خودش را. هر یک از ما مشغول به معانی و مضامین حوزهٔ ادراکی خاص خود خواهد بود. و قوع تناقض بین این دو علم و ادراک هم ناممکن است و تنازع بر سر صدق هم و اقعاً بیهوده؛ به همان اندازه که دعوای دو نفر بر سر اصلی بودن یک اسکناس صدمارکی که هر یک در جیب خود دارد و از «اصلی» تنها همان اسکناس خود را مراد می کند، بیهوده و مضحک است. اگر کسی اندیشه ها را از نوع اید، بداند، اسکناس خود را مراد می کند، بیهوده و مضحک است. اگر کسی اندیشه ها را از نوع اید، بداند، آنچه را که صادق می داند، در و اقع همان متعلقات خوزهٔ آگاهی خودش است و کاری به کار دیگران ندارد. مثلاً اگر از من بشنود که اندیشه، ایده نیست، با آن مخالفتی ندارد زیرا در و اقع دیگران به او ندارد.

به نظر می رسد تتیجه این باشد: اندیشه ها نه از نوع اشیاه جهان خارج اند و نه از نوع ایده ها.

باید به قلمرو سومی قائل شد. در اینکه متعلقات این قلمرو با حواس ادراک نمی شوند با

ایده ها مشترک اند، با اشیاه جهان خارج هم از این جهت که هر دو نیاز مند به یک دارنده نیستند تا

متعلق به محتوای آگاهی او باشند مشترک اند. پس مثلاً صدق اندیشه ای که به صورت قضیهٔ

قیثاغورس بیان کرده ایم مستقل از زمان است، چنانکه از این هم مستقل است که کسی آن را

صادق بداند. محتاج دارنده نیست. صدقش موکول به زمان کشف آن نیست؛ درست مثل سیاره ای که پیش از اینکه کسی آن را ببیند هم در ارتباط متقابل با سایر سیارات بوده است. ۱۱

ولی اشکال غریبی در گوشم طنین می اندازد. بارها چنین تصور کرده ام که شیء واحدی را که من می بینم، دیگران هم می توانند مشاهده کنند. ولی اگر همه چیز خواب و خیال باشد چه؟ اگر

فقط خواب ببینم که همراه کس دیگری دارم قدم میزنم، اگر فقط خواب ببینم که همراهم فضای

سبز مقایل را می بیند، اگر همه چیز فقط یک بازی باشد که در صحنهٔ ادراک من واقع می شود، وجود اشیاء جهان خارج نیز محل شک و تردید قرار میگیرد. شاید جهان خارج تهی است و من هیچ چیز یاکسی را نمی بینم، بلکه فقط ایده هایی دارم که تنها خودم دارندهٔ آنها هستم ـ یک ایده که به هیچ وجه، مانند احساس خستگی، ممکن نیست مستقل از من وجود داشته باشد؛ ممكن نيست يك انسان باشد و بتواند همراه من به سطح واحدى بنگرد و توتفرنگي راكه به دست دارم نگاه کند. اصلاً نمی توان باور کردکه به جای تمامی محیط خارج که در آن حرکت و عمل میکنیم، فقط جهان درونی خودمان واقعیت داشته باشد. ولی نتیجهٔ قطعی و ناگزیر این اصل که تنها ایدهها متعلقات آگاهی و شناخت ما هستند، همین است. اگر این اصل صادق باشد چه نتیجهای از آن به دست می آید؟ آیا افراد دیگر هم وجود دارند؟ ممکن است باشند ولی من چیزی از آنها نمی دانم. زیرا شخص خارجی ممکن نیست ایدهٔ من باشد؛ در نتیجه، اگر اصل یاد شده درست باشد، ممكن نيست او متعلق آگاهي من قرار گيرد، و بدين ترتيب هرگونه تأملي راكه در آن من فرض میکنم چیزی متعلق آگاهی کسی است همچنانکه متعلق آگاهی من است، بر،اثر و فایده میکند، زیرا حتی اگر هم چنین باشد، من از آن چیزی نخواهم دانست. محال است بتوانم چیزی راکه خود دارندهٔ آن هستم از چیزی که دارندهٔ آن نیستم تمیز دهم. به هنگام داوری دربارهٔ اینکه چیزی در زمرهٔ ایدههای من هست یا نیست، باید آن را در حوزهٔ اندیشیدن خود و در نتیجه در حوزة ابده های خود وارد سازم. بر این اساس آیا می توان گفت که مثلاً سطح سبزی در خارج وجود دارد؟ شاید، ولی چنین چیزی قابل رؤیت برای من نیست. زیرا اگر یک سطح ایدهٔ من نباشد، براساس اصل یاد شده، ممکن نیست متعلق آگاهی و ادراک من واقع شود و اگر هم ایده من باشد، غيرقابل رؤيت است زيرا ايده ها قابل رؤيت نيستند. در واقع مي توانيم ايدة يك سطح سبز را داشته باشیم ولی خود این ایده سبز نیست، زیرا ایدهٔ سبز وجود ندارد. بر این اساس آیا یک گلولهٔ توپ صدکیلویی وجود دارد؟ شاید، ولی من نمی توانم چیزی از آن بدانم. اگر یک گلولهٔ توپ ایدهٔ من نباشد، مطابق این اصل، متعلق آگاهی و اندیشهٔ من هم نخواهد بود. ولی اگر باشد، وزنی نخواهد داشت. من می توانم ایدهای از یک گلولهٔ توپ سنگین داشته باشم و این ایدهٔ سنگین نیز خود جزئی از این ایده است؛ ولی این جزء صفت آن کل نیست، چنانکه مثلاً آلمان صفت ارويا نيست. نتيجه اينكه:

یا این اصل که تنها ایده ها متعلق اگاهی ما هستند نادرست است یا آنکه همهٔ مدرکات عقلی و حسی ما محدود به حوزهٔ ایده هاست، یعنی محدود به همان صدرکات متعلق به آگاهی شخصی. در این صورت من فقط همان جهان درونی خود را خواهم داشت و چیزی از افراد دیگر

تمىداتم.

عجیب است که موضع هو دو سوی نزاع چگونه با این تأمیلات فرو می دود. یک زیست شناس متخصص شناختِ حواس را فرض کنیم که مثل هرکس دیگری که در طبیعت تحقیق علمی میکند در مرحلهٔ نخست از این تصور که آنچه را میبیند یا لمس میکند اید.های خود او هستند، کاملاً دور باشد. برعکس معتقد باشد که انطباعات حسی مناسبترین دلیل اند بر وجود اشیاء و اموری که مستقل از حس و خیال یا اندیشهاند و متکی بر ادراک و آگاهی شخصی او نیستند. در این صورت او کمتر توجهی به بافتها و گرههای عصبی به عـنوان مـحتویات و مضامین ادراک و آگاهی خود دارد، بلکه برعکس بر این رأی است که آگاهی او مبتنی بر بافتها و گرههای عصیی است. [بعنی آنها عامل ادراکاند نه محتوای ادراک.] او اثبات میکند که شعاعهای نور در چشمش میشکنند و با برخورد به انتهای اعصاب بینایی، سبب پیدایش یک تـغییر و تحریک میشوند. به این ترتیب چیزی از طریق بافتهای عصبی به گرههای عصبی منتقل می شود. فرایندهای بعدی در دستگاه عصبی احتمالاً در پسی ایس جریان واقع می شوند و انطباعات حسى مربوط به رنگها پديدار ميشوند و احتمالاً همينها با يكديگر تركيب ميشوند و آنچه راکه ما ایدهٔ یک درخت مینامیم، پدید می آررند. پدیدارهای فیزیکی و شیمیایی و زیستشناختی دیگری هم بین درخت و اید: ما از آن دخالت میکنند. تنها آنچه در دستگاه عصبي ما واقع مي شود مستقيماً با آگاهي ما مرتبط است ، يا چنين به نظر مي رسد ـ و هر بيننده درخت دارندهٔ پدیدارهای خاصی است که در دستگاه عصبی او اتفاق میافتند. ممکن است شعاعهای نور قبل از آنکه وارد چشم ما شوند، از طریق یک آیینه منعکس و از هم دور شوند، چنانکه گویی از نقاطی در پشت آبینه آمده بو دواند. در این حالت تأثیر اشعه بر عصبهای بینایی و آثار پس از آن چنان است که گویی اشعه از درختی پشت آیینه آمده و بی هیچ اختلالی به چشم رسیده باشند. بنابراین تصویر درخت مآلاً ایجاد خواهد شد، حتی اگر چنین درختی هرگز وجود نداشته بوده باشد. اگر نور به واسطهٔ چشم و اعصاب بینایی شکست هم پیداکند ممکن است ایدهای (تصویری) پدید آید که تصویر هیچ شیئی نباشد. از طرف دیگر تحریک اعصاب بینایی لزوماً به دلیل نور نیست. اگر برقی نزدیک ما زده شود معتقد می شویم که شعله هایی را می بینیم، حتى اگر برقزدن را نديده باشيم. در اين حالت ممكن است محرك عصب بينايي جرياني الكتريكي باشدكه در بدن ما به دليل جهش برق توليد شده باشد. اگر عصب بينايي همانگونه تحریک شودکه با اشعهٔ نورانی ناشی از شعله تحریک می شود آنگاه معتقد می شویم که شعله ها را دیدهایم. همهٔ اینها بستگی به تحریک اعصاب بینایی دارد بدون توجه به اینکه چگونه این

تحریک صورت گرفته باشد.

اکنون می توانیم گامی پیشتر بیاییم. اصصاب بینایی در واقع به این صورت تحریک نمیشوند، بلکه این فقط یک فرض است. ما معتقدیم که چیزی مستقل از ما یک عبصب را تحریک میکند و به این وسیله یک صورت حسی در ما پدید می آورد، ولی واقع امر این است كه ما فقط پايان اين جريان راكه به حوزه أكاهي شخصي ما ميرسد تجريه ميكنيم. آيا ممكن نیست که این صورت حسی یا این احساس که ما به تحریک عصبی نسبت می دهیم علل دیگری هم داشته باشد، چنانکه خود تحریک عصبی هم ممکن است به طرق مختلف صورت پذیرد؟ اگر آنچه راکه در حوزهٔ آگاهی شخصی ما واقع می شود ایده می نامیم، در واقع ما فقط ایده ها را تجربه ميكنيم نه علل آنها را. و اگر دانشمند بخواهد همهٔ آنچه راكه صرفاً صورت فرضيه دارد به کناری نهد، تنها ایدهها برایش باقی میمانند. همهچیز، حتی شعاعهای نور، بافتهای عصبی و ... هم که وی پژوهش خود را از آنجا شروع کرد، به ایده تحویل میشود. به این ترتیب او خود بنیادهای آگاهی خویش را درهم میریزد. آیا همه چیز ایده است؟ آیا هر چیزی باید موجود برای غیر خودش باشد و بدون آن اصلاً موجود نشود؟ من خودم را دارندهٔ ایدمهای خود میدانم ولی آیا من خودم هم یک ایده نیستم؟ چنین به نظرم میرسد در یک صندلی راحت لم داده باشم چنانکه گویی بترانم نوک یک جفت چکمهٔ براق، قسمت زانوان یک شلوار، یک جلیقه، دکمهها، بخشی از یک ژاکت خصوصاً آستینهای ژاکت، دو دست، چند تار موی ریش و طرح مبهم بینی خود را ببینم. آیا من خود مجموعهٔ این صور حسی مرکبم، یعنی ایدهٔ مترکب؟ همچنین اینطور به نظرم میرسد که گریا میزی را هم در آن طرف می بینم. آن هم یک ایده است. من خودم هم در واقع تفاوت زیادی با میزم ندارم، زیرا مگر من هم مجموعهای از آن انطباعات حسی، یعنی یک ايده نيستم. ولي در اين صورت دارنده اين ايدهها كجاست؟ چگونه مي توان يكي از اين ايدهها را جدا كرد و به عنوان دارندهٔ بقيه برگزيد؟ چرا اين ايدهٔ منتخب بايد هماني باشد كه من دوست دارم آن را «من» بنامم؟ آیا همان ایده را که میز خواندم، نمی توانم به این عنوان [یعنی «من»] انتخاب كنم؟ بعد از همهٔ اينها، اصلاً چرا ايدهها محتاج دارنده هستند؟ دارنده ايدهها بايد چيزي باشد که ذاتاً و اساساً از خود ایدهها که داشته شدهاند متمایز باشد؛ یعنی چیزی مستقل که نیازمندِ دارنده نباشد. اگر همه چیز ایده باشد، دیگر دارندهٔ ایدهها وجود نخواهد داشت. بار دیگر رأی هر دو سوی نزاع بیاعتبار شد. اگر دارندهٔ ایدهها وجود نداشته باشد، ایـدهها هــم وجـود نخواهند داشت، زيرا ايدهها محتاج دارندهاند و بدون أن، ممكن نيست موجود شوند. اگر حکمران نباشد، رعیتی هم نخواهد بود. اگر دارندهای در کار نباشد، وابستگی و تعلقی که ناچار به احساس در مقابل احساس کننده نسبت می دهیم نیز از بین خواهد رفت. در این صورت آنچه را که ایده نامیدیم، شیء مستقل خواهد بود. دلیل هم نخواهیم داشت که وصفی خاص برای شیئی که آن را ومن، نامیدم قائل شویم.

ولي أيا چنين چيزي ممكن است؟ أيا وجود تجربه بدون تجربه كننده ممكن است؟ ايس نمایش بدون تماشاچی چگونه نمایشی است؟ آیا وجود درد بدون شخص دردمند مسکن است؟ درد با احساس شدن همراه است و با احساس شدن هم احساس کننده. ولي در اينجا چيزي هست که ایدهٔ من نیست و معالوصف می تواند متعلق ادراک من و اندیشهٔ من باشد، یعنی همان خو د من. از طرف دیگر آیا ممکن است من بخشی از مضامین و محتویات حوزهٔ ادراک شخصی خودم باشم، در حالي كه بخش ديگر آن احتمالاً صورت محسوس [ايده] ماه باشد؟ آيا وقتي كه می گریم من در حال دیدن ماه هستم ممکن است چنین چیزی اتفاق افتد؟ در این صورت بخش نخست این حکم مشتمل بر یک آگاهی است و بخشی از این آگاهی بار دیگو خود من هستم و همينطور. معالوصف، اين مطلب كاملاً نامتصور است كه من بدين شكل در درون خودم باشم، مانند بی نهایت جعبه که یکی در درون دیگری باشد. زیرا در آن صورت تنها یک من در بین نيست بلكه تعداد بينهايت من لازم است. من ايدة خودم نيستم. و وقتي كه تصديقي را در مورد خودم مطرح میکنم، مثلاً این تصدیق را که در حال حاضر هیچ دردی احساس نمیکنم، این داوری در مورد چیزی است که مضمون و محتوای آگاهی من نیست، ایدهٔ من نیست، بلکه در مورد خود من است. بنابراین ضروری نیست آنچه در موردش مطلبی اظهار میکنم ایدهٔ مین باشد. ولي ممكن است اشكال شودكه اكر من تصور ميكنمكه همين الآن دردي ندارم، آيا كلمة ومن، اشاره به چیزی در محتوای آگاهی من ندارد و آیا همان چیز یک ایده نیست؟ ممکن است جنين باشد، ممكن است يك ايدة خاص در أكاهي با ايدة كلمة ومن، همراه باشد، ولي در اين صورت، این هم ایدهای خواهد بود بین سایر ایدهها و دارندهٔ آن من هستم، چنانکه دارندهٔ ایدههای دیگری نیز هستم. من از خودم ایدهای دارم ولی با ایده خودم یکی نیستم. باید بین چیزی که محتوا و مضمون آگاهی من یعنی ایدهٔ من است با چیزی که متعلق اندیشهٔ من است به دقت فرق گذاشت. پس این اصل که فقط آنچه متعلق به مضمون و محتوای آگاهی من است، ممكن است متعلق ادراك من، أنديشة من واقع شود، أصلى است كاذب.

اکنون راه برای تصدیق این امر روشن شده است که کس دیگری هم دارندهٔ مستقل ایدههایی است. من از این شخص ایدهای دارم، ولی ایدهٔ او را با خود او اشتباه نمیکنم. اگر مطلبی دربارهٔ برادرم بیان کنم، دربارهٔ ایدهای که از او دارم نیست.

مریضی که دردی دارد، دارندهٔ درد خود است، ولی پزشکی که او را معالجه میکند و در پی یافتن علت درد است، دارندهٔ آن درد نیست. او تصور نمیکند که با بی-سیکردن خودش، می تواند آن درد را تسکین بخشد. کاملاً محتمل است که در ذهن پزشک ایده ای باشد که درست دلالت بر درد شخص دردمند کند، ولی این خود درد نیست، این آن چیزی نیست که پزشک درصدد از بین بردن آن است. این پزشک ممکن است با پزشک دیگری هم مشورت کند. در اینجا باید سه امر را از یکدیگر تمیز داد: اول، دردی که شخص دردمند دارندهٔ آن است؛ دوم ایده ای که پزشک نخست از این درد دارد؛ سوم ایدهٔ پزشک دوم از درد. این ایدهٔ آخر، در واقع متعلق به پزشک نخست از این درد دارد؛ سوم ایدهٔ پزشک دوم از درد. این ایدهٔ آخر، در واقع متعلق به میکند، چنانکه یک نقاشی هم ممکن است چنین باشد. درد شخص دردمند، متعلق مشترکِ اندیشهٔ هر دو پزشک است، ولی هیچ یک خود درد را دارا نیستند. از اینجا می توان قهمید که نه تنها یک شیء بلکه یک ایده هم ممکن است شیء مشترک اندیشه برای افرادی باشد که آن ایده را دارا نیستند.

به نظر من مطلب به این صورت وجهی معقول می یابد. اگر انسان نتواند بیندیشد و نتواند چیزی را که خودش دارندهٔ آن نیست به عنران متعلّق و موضوع اندیشهٔ خود اخذ کند، وی دارای جهانی درونی و نه بیرونی خواهد بود. ولی آیا این امر مبتنی بر یک اشتباه نیست؟ تصور من این است که ایده ای که همراه با کلمهٔ «برادرم» در ذهن دارم، دارای مابازاه و منطبق بر چیزی است که آن ایده من نیست و چیزی است که می توانم درباره اس سخنی بگویم. ولی آیا محتمل نیست که در این مورد هم دچار اشتباه باشم؟ چنین اشتباهاتی اتفاق می افند. در این مورد ما علی رغم خواستهٔ خودمان، دچار خیالبافی می شویم. بله واقعاً اینطور است. در همان مرحله ای که به یک محیط بیرونی دست پیدا می کنیم، خود را در معرض چنین اشتباهی قرار می دهیم. در اینجا مواجه با اختلاف بیشتری بین جهان درونی خودمان و جهان بیرونی می شویم. [مثلاً] تردیدی را می بینم، ندارم. اما علی رغم نظریات مشهور، ما در مورد جهان درونی تردیدی تداریم، در امی که در تفرج جهان خارج، به هر روی تردید دست از سرمان برنمی دارد. با اینهمه در بسیاری حالی که در تفرج جهان خارج، به هر روی تردید دست از سرمان برنمی دارد. با اینهمه در بسیاری موارد، تشخیص احتمال از یقین دشوار است، و به این ترتیب است که می توانیم با جرأت و جسارت در مورد اشیاء جهان خارج، به هر باوری کنیم و اگر نخواهیم که به خطر بزرگتری دچار شویم، باید حتی با احتمال خطر اشتباه، چنین جسارتی بو رزیم.

از ملاحظات فوق چنین نتیجه میگیریم: اینطور نیست که همهٔ متعلقات ادراک ما، ایده

باشند. من که دارندهٔ ایده هایم هستم، خودم یک ایده نیستم. اکنون هیچ چیز مرا از تصدیق این امر که اشخاص دیگر هم دارندهٔ ایده هایی هستند باز نمی دارد، همان طور که من خودم چنینم. و هنگامی که این امکان داده شود، احتمال بسیار قوی خواهد بود، آن قدر قوی که به عقیدهٔ من دیگر قابل تشخیص از یقین نیست. در غیر این صورت آیا علمی به نام تاریخ وجود خواهد داشت؟ آیا تمامی نظریات اخلاقی و حقوقی فرو نخواهد ریخت؟ از دین چه باقی می ماند؟ علوم طبیعی نیز تنها به صورت افسانه گوییهایی مثل اخترگویی و کیمیاگری درخواهند آمد. پس تأملات و تدقیقاتی را که بر مبنای فرض وجود انسانهای دیگر غیر از من که می توانند شیء واحدی را مورد ملاحظه قرار دهند مطرح کردم، بدون هیچگونه ضعف و خلل اساسی به قوت خود باقی خواهند ماند.

همه چیز ایده نیست. بنابراین می توانم به وجود اندیشه ها به عنوان آموری مستقل از من نیز قائل باشم؛ دیگران هم درست مانند من می توانند آنها را بفهمند. من می توانم دانشی داشته باشم که بسیاری افراد دیگر هم می توانند در جستجوی آن با من سهیم باشند. ما آن طور که دارندهٔ ایده هستیم، دارندهٔ اندیشه ها نیستیم. بدانگونه که دارای یک انطباع حسی هستیم، دارای یک اندیشه نیستیم. از آن طرف، همان طور که یک ستاره را مثلاً می بینیم، یک اندیشه را نمی بینیم، بنابراین مقتضی است در این مورد اصطلاح خاصی را انتخاب کنیم؛ کلمهٔ «فراچنگ آوردن اندیشه ها باید یک قوهٔ ذهنی مخصوص هم وجود درد این کار می خورد. ۲۲ برای فراچنگ آوردن اندیشه ها باید یک قوهٔ ذهنی مخصوص هم وجود داشته باشد، قرهٔ اندیشیدن.

در اندیشیدن ما اندیشه ها را ایجاد نمی کنیم، بلکه آنها را به چنگ می آوریم. زیرا آنچه را که اندیشه نامیده ام، بیشترین ارتباط را با صدق دارد. آنچه را که من صادق می دانم، کاملاً مستقل از اینکه من آن را صادق بدانم، یا حتی به آن بیندیشم، صادق است. «واقعیت، واقعیت، واقعیت» اینگرنه دانشمند فریاد برمی آورد اگر بخواهد بنیادی استوار برای علم فراهم آورد. واقعیت چیست؟ اندیشه ای است که صادق است. ولی دانشمند، مطمئناً چیزی را که وابسته به حالاتِ متغیر آگاهیِ افراد باشد، مبنای استواری برای علم نمی داند. کار علم خلق و ایجاد اندیشه های صادق نیست، بلکه کشف آنهاست. ستاره شناس می تواند یک قضیهٔ صادق ریاضی را در مورد تحقیقات مربوط به حوادث بسیار دور گذشته که در زمان وقوعشان کسی ـ لااقل در روی زمین ـ نبوده که آنها را بداند، به کار برد. وی از آن روی می تواند چنین کند که صدق اندیشه بی زمان نبوده که آنها را بداند، به کار برد. وی از آن روی می تواند چنین کند که صدق اندیشه بی زمان است. بنابراین ممکن نیست آن صدق با کشف شدنش به وجود آمده باشد.

همه چیز ایده نیست. در غیر این صورت باید روانشناسی شامل همهٔ علوم دیگر باشد، یا

لااقل داور نهایی دربارهٔ همهٔ علوم روانشناسی باشد. در غیر این صورت باید روانشناسی بسر منطق و ریاضیات هم حکومت داشته باشد. ولی اشتباهی بزرگتر از این نیست که ریاضیات را تابع روانشناسی کنیم. نه منطق و نه ریاضی وظیفهٔ تحقیق در حالات ذهن و مضامین و مختویات آگاهی را که فرد دارندهٔ آنهاست، بر عهده ندارند. شاید بتوان وظیفهٔ آن دو را تحقیق در ذهن ۳۲ و نه اذهان دانست.

به پینگاآوردن یک اندیشه مسبوق به وجود کسی است که آن را به چنگ بیاورد، به آن بیندیشد؛ آن کس دارندهٔ این عمل اندیشیدن است، نه دارندهٔ اندیشه. گر چه اندیشه به محتوای آگاهی اندیشنده تعلق ندارد، ولی باید در آگاهی او چیزی وجود داشته باشد که معطوف به اندیشه باشد. ولی نباید چنین چیزی را با خود اندیشه اشتباه گرفت؛ چنانکه صورت فلکی پرسیاوش با ایدهای که کسی از آن در ذهن دارد یکی نیست. یک اندیشه نه متعلق به جهان درونی ماست و نه به جهان بیرونی، یعنی جهان محسوسات.

این نتایج، هر چند هم که محصول طبیعی بحث باشند، بی حرف و حدیث مورد قبول واقع نمی شوند. به گمان من بعضیها کسب اطلاعات در مورد چیزهایی راکه متعلق به جهان درونی ما نیستند، جز از طریق ادراک حسی ناممکن میدانند. غالباً ادراک حسی را مطمئن ترین و حتی تنها منبع شناخت چیزهایی که مَتخلق به جهان درونی ما نیستند، می دانند. ولی به چه حقی چنین عقیدهای دارند؟ زیرا صورت محسوس جزء ذاتی ادراک حسی است، و آن هم بخشی از جهان درونی است. در هیچ موردی دو نفر یک صورت محسوس ندارند، هر چندکه ممکن است صور محسوس مشابهی داشته باشند. صور حسی به تنهایی جهان خارج را به ما نشان نمی دهند. شاید موجودی باشد که بدون دیدن یا لمسکردن چیزها، صور حسی آنها را داشته باشد. اینکه مس فلان درخت را در همانجا که هست می بینم، چگونه اتفاق می افتد؟ این البته مبتنی بر صورت محسوسی است که من دارم، همچنانکه مبتنی بر نوع خاصی از دیدن است یعنی دیدن با دو چشم. به بیان فیزیکی، روی هریک از دو پردهٔ شبکیه تصویر خاصی بـه وجـود مـی آید.کس دیگری همان درخت را در همان مکان میبیند، او هم دو تصویر بـر روی شبکیه دارد کـه مشخصکنندهٔ دو صورت حسی اند. در نتیجه صور مرثی ما دو نفر نه تنها یکی نیستند، بـلکه مشخصاً متفاوت از یکدیگرند. در عین حال ما هر دو در عالم خارج به یک طرف آبه طـوف درخت] حركت ميكنيم. مطمئناً داشتن صور حسى براي ديدن چيزها ضروري است ولي كافي نیست. آنچه باید به آن افزوده شود امر محسوس نیست و معالوصف آنچه درِ جهان خارج را به روی ما میگشاید همین است؛ زیرا بدون این امرِ غیرمحسوس هرکس در جهان درونی خویش محبوس میماند. چون همین امر غیرمحسوس عامل قطعی است، ممکن است بتراند حتی بدون کمک صور حسی نیز ما را به خارج از جهان درونی راهنمایی کند و بر فراچنگ آوردن اندیشه ها قادر سازد. در خارج از جهان درونی خودمان، باید بین جهان انباشته از اشیاء محسوس و حوزهٔ امور غیرمحسوس تمایز قائل شویم. برای شناخت هر دو حوزه محتاج چیزی غیرمحسوسیم، ولی برای ادراک حسی اشیاء، محتاج صور حسی نیز هستیم و این صور نیز کاملاً متعلق به جهان درون ما هستند. بنابراین تفاوت راههای شناخت اشیاء و شناخت اندیشه ها عمدتاً مربوط به خود آنها [اشیاء و اندیشه ها] نیست بلکه مربوط به جهان درونی ماست. به نظر من این تفاوت چندان مهم نیست که مانع از مطرح شدن اندیشه به عنوان امری که متعلق به جهان درونی نیست، بشود.

اندیشه مسلماً از نوع چیزهایی که معمولاً وبالفعل؛ نامیده می شوند نیست. جهان فعلیت، جهانی است که در آن این شیء بر آن یک عمل کرده، تغییرش میدهد و خود نیز متقابلاً از آن اثر پذیرفته، تغییر می یابد. همهٔ اینها فرآیندی است که در زمان رخ می دهد. ما معمولاً چیزی را که بي زمان و بي تغيير باشد، بالفعل نمي دانيم. أيا يك انديشه متغير است؟ آيا بي زمان است؟ مطمئناً اندیشهای که آن را در قالب قضیهٔ فیثاغورس بیان میکنیم، بیزمان و همیشگی و بي تغيير است. ولي مگر انديشة هايي وجود ندارند كه امروز صادقاند و شش ماه بعد كاذب؟ مثلاً این اندیشه که این درخت پوشیده از برگهای سبز است، مطمئناً شش ماه بعد کاذب خواهد بود. نه، زیرا این همان اندیشهٔ اولی نیست. کلمات «این درخت پوشیده از برگهای سبز است» به تنهایی برای تشکیل اندیشه کافی نیستند، زیرا زمان ادای سخن نیز جزء آن است. بدون مشخص کردن زمان، اندیشهٔ کامل وجود ندارد، یعنی اینکه اصلاً اندیشه ای وجود ندارد. فقط گزارهای که در آن زمان مشخص باشد، گزارهای که از هر جهت کامل باشد، مبین یک اندیشه است. و اگر چنین اندیشهای امروز صادق باشد، نه فقط امروز و فردا بلکه همیشه صادق است. بنابراین زمان حال در عبارت وصادق است، به زمان گوینده اشاره نمی کند، بلکه زمانی است بي زمان، اگر بتوان چنين گفت. اگر فقط از گزاره هاي اخباري استفاده كنيم و از كاربرد واژه «صادق» بپرهیزیم، دو چیز را باید از یکدیگر تمیز دهیم: بیان اندیشه و تصدیق. مشخصکردن زمان که ممكن است در گزاره آمده باشد، فقط مربوط به اندیشه است؛ صدق كه با استفاده از هیأت اخباری و تصدیقی گزاره آن را می فهمیم، بی زمان است. مطمئناً ممکن است کلمات واحدی به دلیل تغییر تدریجی زبان، معنای دیگری پیدا کرده، اندیشهٔ دیگری را بیان کنند، ولی به هر حال اين تغيير مربوط به حوزة زبان است إنه انديشهها].

ولی وجود امری دائمی و تغییرناپذیر که نه بتوان بر آن تأثیر گذاشت و نه او بر ما تأثیر گذارد، برای ما چه ارزشی دارد؟ چیزی که به طور کلی و از هر جهت بی اثر است تهی از فعلیت است و تا آنجا که به ما مربوط است، اصلاً موجود نیست. حتی امر بی زمان هم اگر نسبتش با ما موردنظر باشد، باید به طریقی با امور زمانی درآمیزد. اگر من یک اندیشه را هرگز به چنگ نیاورم چه نسبتی با من خواهد داشت؟ با به چنگ آوردن یک اندیشه است که من نسبتی با آن می بابم و او نیز نسبتی با من. ممکن است اندیشه ای را که امروز به نحو خاصی ادراک می کنم، دیروز به این صورت ادراک نکرده باشم. البته در اینجا بی زمانی محض مورد نظر نیست. اما ممکن است که ما بخواهیم بین اوصاف ذاتی و غیرذاتی تفاوت قائل شویم و چیزی را بی زمان بدانیم که تغییرات بخواهیم بین اوصاف غیرذاتی اش را تغییر دهند. صفت یک اندیشه در صورتی غیرذاتی است که ما وارد بر آن تنها اوصاف غیرذاتی اش را تغییر دهند. صفت یک اندیشه در صورتی غیرذاتی است که همان به چنگ آوردنش به وسیلهٔ دیگران با نتیجهٔ آن باشد.

یک اندیشه چگونه عمل می کند؟ به این طریق که به چنگ آورده شود و به عنوان یک امر صادق اخذ شود. این فرآیندی در جهان درونِ اندیشنده است که ممکن است نتایج دیگری هم در جهان درونی داشته باشد، و هم چنین ممکن است به قلمرو اراده وارد شود و در جهان خارج هم خود را آشکار سازد. مثلاً اگر من اندیشهای راکه با قضیهٔ فیثاغورس بیان می شود فراچنگ آورم، ممكن است نتيجه اين باشد كه آن را به عنوان يك قضية صادق بشناسم و علاوه بر آن از قضية یادشده برای گرفتن تصمیم نیز استفاده کنم، که منجو به شتاب پیداکردن جرمی شود. این نشان م دهد که اعمال ما چگونه به وسیلهٔ اندیشیدن و داوری هدایت می شوند. بیشترین تأثیر انسانها بر یکدیگر از طریق اندیشه ها صورت می گیرد. مردم از طریق اندیشه ها یا یکدیگر ارتباط برقرار م کنند. آنها چگونه چنین میکنند؟ آنها در همین جهان خارج تغییراتی ایجاد میکنند و ایس تغییرات هم در معرض احساس و ادراک دیگران قرار میگیرد و این امکان را به آنها می دهد که یک اندیشه را به چنگ آورند و آن را به عنوان اندیشهای صادق اخذ کنند. آیا ممکن است حوادث بزرگ تاریخ جهان بدون وساطت اندیشهها رخ داده باشد؟ ولی معالوصف ما اندیشهها را اموری که فعلیت ندارند می دانیم؛ زیرا آنها ظاهراً کاری با حادثه ها ندارند، در حالی که اندیشیدن، داوری، بیانکردن، ادراککردن و به طور کلی عملکردن اموری هستند که مربوط به انسانها هستند. جقدر فعليت يک چکش با فعليت يک انديشه متفاوت است! جقدر دادن چکش به کسی از دادن اندیشه به او متفاوت است! چکش از اختیار کسی به دیگری منتقل می شود، به چنگ گرفته می شود، فشار را تحمل می کند و بدین ترتیب موقعیت اجزایش از جهت مکان و موضع تغییر می باید. هیچیک از اینها در مورد اندیشه صادق نیست. اندیشه با انتقال یافتن از

کنترل انتقال دهنده خارج نمی شود، زیرا انسان اصلاً کنترلی بر آن ندارد. وقتی اندیشه ای به چنگ آید، در آغاز فقط تغییری در جهان درونی کسی که آن را به چنگ آورده ایجاد می کند، ولی از حیث ماهیت خودش همچنان دست خورده باقی می ماند، زیرا تغییراتی که در آن ایجاد می شود فقط در اوصاف غیرذاتی آن است. در اینجا چیزی که آن را در همهٔ فرآیندهای فیزیکی در همه جا مشاهده می کنیم وجود ندارد - تأثیر متقابل. اندیشه ها یکسره خالی از فعلیت نیستند ولی فعلیت آنها با عمل اندیشنده تحقق می یابد و بدون آن، لااقل تا آنجا که علم ما می رسد، همچنان بی تأثیر باقی خواهند ماند. با اینهمه شخص اندیشنده آنها را نمی آفریند، بلکه آنها را چنانکه هستند اخذ می کند. اندیشه ها می توانند بدون اینکه اندیشنده کار در صادق باشند، و حتی در این صورت هم کاملاً خالی از فعلیت برسند. لااقل اگر ممکن باشد که به چنگ آورد صادق باشند، و حتی در این صورت هم کاملاً خالی از فعلیت نیستند، لااقل اگر ممکن باشد که به چنگ آورده شوند و به این ترتیب به فعلیت برسند.

این مقاله ترجمه ای است از:

Gottlob Frege, Thoughts in Logical Investigations, trans. by P.T. Geach & R.H. Stoothoff (New Haven: Basic BlackWell, 1977).

### یینوشتها:

 ۱. عنوان مقاله به آلمانی "Der Gedanke" است که در انگلیسی به "Thoughts" ترجمه شده است. منظور فرگه از "Der Gedanke" معنای جمله است که ما در نرجمهٔ آن «اندیشه» را به کار برده ایج.

### 2. Cologne Cathedral

- ت چنانکه میگویند: حکم چبزی است که صادق یا کاذب باشد؛ در واقع من واژهٔ اندیشه را کم یا بیش به معنای حکم در نوشته های منطق دانان به کار می برم. امیدوارم بعد از این روشن شود که چرا واژهٔ «اندیشه» را برگزیده ام. به این نوع نبین از حکم که مبننی بر تقسیم آن به صادق و کاذب است اشکال کرده اشد و گفته اند که در بین تقسیمهای مربوط به حکم، کم محتواترین آنهاست. ولی من نعی دانم به دست دادن تبیینی از طریق این تقسیم چه اشکال منطقی دارد. اگر چنانکه گفتم، این واژهٔ «صادق» باشد که در منطق راه را نشان می دهد، شاید بعداً معلوم شود که تقسیم یاد شان که اهمیت نیست.
- کلمهٔ «جمله» را به معنایی که در دستور زبان به کار می برند، به کار نمی برم. در دستور زبان جمله، جمله های پیرو را نیز در برمی گیرد. اما جملهٔ پیرو اغلب به تنهایی معنایی نداود که بتوان از صدق یا کذب آن سؤال کرد، در صورتی که جملهٔ طرکب که شامل جملهٔ پیرو است چنین معنایی دارد.
- کلمهٔ استفهام در زبانهای اروپایی معمولاً در آغاز جمله قرار میگیرد، برعکس فارسی که کلمهٔ استقهام معمولاً پس از مستفهم عنه می آید. \_م.
- ا مراد فرگه این است که مثلاً وقتی می برمیم حسن کجاست، پاسخ می شنویم در خانه است. با این پاسخ نهایتاً به جملة حسن در خانه است دست پیدا می کنیم که جمله ای صادق است. به م
- ۷. جنانکه حکمای اسلامی نیز گفته اند، صدق یا کذب گاهی به عنوان صفت کلام اخذ می شود و گاهی به عنوان صفت متکلم. و در اینجا نظر به صفت کلام بودن آن دو است. ر.ک. المطول قبی شرح تلخیص المفتاح. سعدالدین مسعود التفتازانی، طبع افست، مکتبة الداوری، قم، بی نا، ص ۲۸. م.
- ۸ چنین به نظر می رسد که تاکنون بین قضیه و حکم به درستی تمایز نهاده نشده است. شاید مسأله مربوط به نارسایی زبان باشد. زیرا در جملات خبری هیچ جزئی که دلالت بر تصدیق کند و جود ندارد. اینکه در جملهٔ خبری تصدیق کند و جود دارد از هیأت خبریهٔ کلام فهمیده می شود. در زبان آلمانی این امتیاز هست که جملات تبعی از جملات اصلی از طریق ترتیب کلمات متمایز می شوند. در این مورد باید به خاطر داشت که یک جملهٔ تبعی هم ممکن است مشتمل بر تصدیق باشد. ولی غالباً نه جملهٔ تبعی و نه جملهٔ داشت که یک جملهٔ تبعی هم ممکن است مشتمل بر تصدیق باشد. ولی غالباً نه جملهٔ تبعی و نه جملهٔ اصلی، هیچ یک به تنهایی مبین یک اندیشه نیستند، بلکه جملهٔ مرکب از آنها مبین اندیشه است.
- ۹. به گفتهٔ تفتازانی: حق مطلب، چنانکه بعضی از محققان گفتهاند، آن است که همهٔ جملات خبری از جهت لفظ جز بر صدق دلالت ندارند و کذب هم مدلول جمله نیست بلکه نقبض صدق است. تفتازانی، پیشین، ص ۴۴ و اگر جملهٔ خبری خودش چنین دلالتی دارد، افزودن قید صادق بر آن زائد خواهد بود. \_م.
- 10. به كُفتة اصوليونِ ما: فهيئةُ الجملةِ الحَمليةِ تَدلُّ عَلَى الهوهُوَيَةِ التَصديقيّة. مناهج الوصول الى علم الاصول، امام خميني (وه)، ج ١، ص ١١٧.
- ۱۱. به گفتهٔ تفتازانی: صدق و کذب، چنانکه شیخ گفته است، به آنچه که متکلم درصدد اثبات با تفی آن است مربوط می شود. عین عبارت او چنین است: ثممَّ الصدقُ و الکذبُ کما ذکرَه النّبیخُ اِنّما یَتَوجّهانِ الیٰ ما قَصَدَ المتکلّمُ الباته او نَفیّه. \_ مدرک پیشین، ص ۴۳.

۱۲. مثلاً به جای جمله ای که میگوید «کتاب را به من داد» گفته شود «من کتاب را دریافت کردم.» ـ م.

- 13. Dr Gustav Lauben
- 14. Leo Peter
- 15. Rudolph Lingens
- 16. Herbert Gamer
- ۸۷. من در اینجا موقعیت خوبی را که یک معدن شناس در مقابل مخاطبانش دارد و قطعه ای سنگ خارا را به عنوان نمونه به آنها نشان می دهد دارا نیستم. من نمی توانم یک اندیشه را در کف دستان خوانندگانم قرار دهم و از آنها بخواهم که همهٔ اطراف و جوانب آن را به دقت ملاحظه کنند. چیزی که فی نفسه قابل ادراک با حواس نیست (یعنی همان اندیشه) به خواننده ارائه می شرد ـ و من هم باید به همین مقدار قانع باشم ـ اندیشه ای که در قالب محسوس زبان گنجانده شده است. جنبهٔ تصویری زبان مشکلاتی ایجاد می کند. همیشه امور محسوس دخالت می کنند و عبارات را تصویری و ناچار نامناسب می سازند. بنابراین همیشه باید با زبان جنگید و من نیز ناچارم که ذهن خود را به زبان مشغول کنم، اگر چه در اینجا هدف من زبان نیست. امیدوارم توانسته باشم برای خوانندگان روشن کنم که منظور من از «اندیشه» چیست.
- 18, 7hs Pythagorean theorem
- 19. My Pythagorean theorem
- 20. His Pythagorean theorem
- ۲۱. کسی که چیزی را میبیند، هم ایدهای از آن دارد و هم اندیشهای از آن کسب میکند. وقتی که اندیشهای را کسب میکند یا بهآن می اندیشد آن را نمی آفریند، بلکه فقط در ارتباطی خاص با چیزی قرار می گیرد که قبلاً و جود داشته است. ارتباطی کاملاً متفاوت از دیدن یک چیز یا داشتن ایدهای از آن.
- ۲۲. اصطلاح فراچنگ آوردن نیز به همان آندازهٔ «مجنوای آگاهی» استعاری است. طبع زبان اجازهٔ استفاده از واژهٔ دیگری را نمی دهد. مطمئناً آنچه را که در دست دارم می توان محتوای دست من دانست ولی در عین حال، آن به معنایی کاملاً متفاوت و بیگانه تر از اینکه گوشت و استخوان دست من و حرکات آنها محتوای دست مرا تشکیل می دهند، محتوای دست من است.
- 23. The mind

## مقدمة مباني حساب

نوشتهٔ گوتلوب فرگه ترجمهٔ منوچهر بدیعی

#### مقدمه

عدد چیست؟ چگونه می نوان آن را تعریف کرد؟ آیا عدد با عمل انتزاع از اشیاء به دست می آید؟ آیا همانند رنگ خاصیتی است از اشیاء؟ فرگه در ۱۸۸۳ کتاب مبانی حساب را برای پاسخ بدین پرسشها و طرح و حل مسائل فلسنی دیگر نوشت. در این کتاب فرگه تخست پاسخهای فیلسوقان و ریاضی دانان معاصر با خود و بیش از خود را نقل و سپس نقد می کند. آنگاه در تیمهٔ دوم کتاب آراه خود را که همه بدیع و آغازگر فصلی تازه در فلسفهٔ ریاضی و منطقاند می آورد. آنچه این کتاب را شاهکار مسلمی در فلسفهٔ ریاضی و منطقاند می آورد. آنچه این کتاب را شاهکار مسلمی فلسفهٔ ریاضی و مطالب تازه و ژرف آن، سبک نگارش، فلسفهٔ ریاضی و فلسفهٔ تحلیلی کرده است، گذشته از انبوه مطالب تازه و ژرف آن، سبک نگارش،

فرگه در مقدمهٔ این کتاب ریاضی دانان را، بذین دلیل که تصور روشنی از مبانی علم خود ندارشد و توجهی هم بدان نشان نمی دهند، سرزنش میکند. آنگاه دلیل این پی توجهی را دخالت پسیکرلوژیسم در فلسفه و ریاضی می داند. سیس برخی نقصها و آفتهای پسیکرلوژیسم و اید ثالیسم را که همه چیز را به ایده های ذهتی فرو می کاهد، برمی شمارد و در پایان روش شناسی خود را در سه اصل خلاصه می کند: جدا نگاه داشتن پسیکولوژیسم از منطق؛ پرسش از معنای کلمه در جمله و نه بیرون از آن؛ توجه به تمایز شی از مفهوم، درک دقیق معنای این مه اصل مستلزم مطالعهٔ دقیق مبانی حساب و آثار دیگر فرگه است. در مورد تمایز شی از مفهوم، خواننده می تواند به مفالهٔ «گوتلوب فرگه و تحلیل منطقی ذرگه است. در مورد تمایز شی از مفهوم، خواننده می تواند به مفالهٔ «گوتلوب فرگه و تحلیل منطقی زبان» در همین شماره مراجعه کند. (ضیاء موحد)

هرگاه از کسی بپرسیم عدد یک چیست یا علامت ۱ چه مصداقی دارد، معمولاً در پاسخ می شنویم که وخوب، یک چیزی است. اگر در دنبال سخن خود بگرییم که گزارهٔ وعدد یک، یک چیزی است. تعریف به شمار نمی آید زیرا در یک سوی آن علامت معرفه [کسرهٔ اضافهٔ واژهٔ عدد در فارسی) و در سوی دیگر آن علامت نکره [واژهٔ یک در جلو وچیزه و وی، پس از آن] وجود دارد، با بگوییم که این گزاره فقط عدد یک را در ردهٔ اشیاء قرار می دهد امّا نمر گوید که کدام یک از اشیاء است، احتمال بسیار میرودکه از ما بخراهند چیزی را ـ هر چه راکه دلمان میخواهد ـ برگزینیم و آنرا یک بخوانیم. امّا، اگر هرکسی حق داشته باشد که از این نام (یک) هر چه دلش ميخواهد بفهمد، أن وقت هر گزارهٔ واحدي دربارهٔ عدد يک بـراي مـردمان گـوناگـون مـعاني گوناگون خواهد داشت و اینگونه گزارمها محتوای مشترکی نخواهند داشت. شاید کسانی باشند که از پاسخگفتن به این پرسش سرباز زنند و بگویند که در مورد حرف a نیز که در حساب به کار می رود محال است بتوان معنایی گفت؛ و اگر بگوییم هه به معنای عددی است، بر این نیز همان ایواد وارد است که بر تعریف «یک، یک چیزی است» وارد بود. البته سرباززدن از پاسخگریی در مورد حرف a کاملاً بجاست: a به معنای عدد معیّنی نیست که بتوان آن را مشخّص کرد، بلکه برای بیان کلیّت گزاردهای کلّی به کار میرود. اگر در فرمول a + a - a = a به جای a عددی بگذاریم، هر عددی که بخواهیم امّا همه جا همان عدد را بگذاریم، همواره یک این همانی صادق بهدست خواهیم آورد. حوف a به همین معناً به کار رفته است. امّا در مورد یک، وضعیت اساساً فرق میکند. آیا در اینهمانی ۲ = ۱ + ۱ می توانیم به جای ۱ در هر دو جا همان شیء مثلاً «ماه» را بگذاریم؟ برخلاف، ظاهراً به نظر می رسد که هر چه به جای اوّلین ۱ بگذاریم به جای دوّمی چیز دیگری بایدگذارد. چرا باید در این مورد کاری بکتیم که در مورد دیگر پاک نادرست است؟ از سوی دیگر، حساب فقط با حرف a کارش به انجام نمیرسد بلکه باید حرفهای دیگری را نیز (مانند a و غیره) به کار گیرد تا روابط بین عددهای گوناگون را به صورت کلّی بیان کند. پس طبیعی است که فرض کنیم علامت ۱ نیز، اگر به طوز مشابهی به کار رود تا کلیت گزارهها را برساند، به تنهایی کافی نباشد. با این همه، شک نیست که عدد یک شیء معین خاصّی به نظر مىرسد با خصوصيًاتي كه مي توان أنها را مشخص كرد، مثلاً اين خصوصيت كه وقتي در خود ضرب می شود تغییری در آن راه نمی یابد. از این جهت، حرف a هیچ خاصیتی ندارد که بتوان آن را مشخص کرد. زیرا هر چه دربارهٔ حرف a گفته شود، خاصیت مشترک همهٔ عددهاست، در حللی که ۱۰۱۱ دربارهٔ ماه هیچ چیز نمیگوید. دربارهٔ خورشید و دربارهٔ صحرا و دربارهٔ قله ا تنهریغه ۱ نیز هیچ کهیز نمیگوید؛ آخر معنای چنین گفته ای چه می توانست باشد؟

پُرسَشهایی از آین قبیل حتی گریبان ریاضی دانان را نیز میگیرد که همگی یا غالب آنان هیچ پاسخ کافی برای آن در چنته ندارند. با این همه، آیا شرم آور نیست که علم ما دربارهٔ نخستین و

<sup>1 .</sup> Teneriffe

پرسابقه ترین موضوعهای خود تا این اندازه مبهم باشد، آن هم موضوعی که ظاهراً تا این اندازه ساده است؟ پس این امید اندکی است که بترانیم بگرییم عدد چیست. اگر مفهرمی که برای علمی والا تا این اندازه اساسی است دشواریهایی پدید آورد، پس وظیفهٔ مبرم آن است که آنرا با دقّت بیشتری بررسی کنیم تا بر آن دشواریها غلبه کنیم؛ علی الخصوص که تا وقتی بینش ما دربارهٔ شالودهٔ کلّ ساختار علم حساب ناقص باشد در روشن ساختن عددهای منفی یا عددهای کسری یا مختلط مشکل بتوان موفق شد.

به یقین بسیار هستند کسانی که معتقدند این کار به زحمتش نسمی ارزد. طبعاً اینان گسان میکنند که در کتابهای درسی ابتدایی آنقدر که باید به این مفهوم پرداختهاند و موضوع در همان كتابها يكياره و تا ابد فيصله يافته است. كيستكه فبول كند هنوز هم بايد دربارة موضوعي به اين سادگی چیزی بیاموزد؟ مفهوم عدد صحیح مثبت را بیش از آن خالی از هر دشواری می دانند که شرح و تفصیلی از آن را که برای کودکان مناسب است بتوان کاری علمی و جامع دانست؛ و دیگر اینکه هر طفل مکتبی بی هیچگونه تفکر با آشنایی بیشتر دربارهٔ آنچه دیگران اندیشیده اند هرچه را باید در این زمینه دانست می داند. پس در اینجا نخستین انگیزهٔ آموختن یکسره مفقود است . يعني دانونتن ليزكه نمي دانيم. در نتيجه هنوز هم به ناپخته ترين نظرها خرسنديم. هر چند كه از زمان هرباريت الظر بهتري هم در دسترس بوده آست. چه غمانگيز و نوميدكننده است كه مي بينيم چگونه کشفهآیی که روزگاری به عمل آمده است بدین طرز در خطر آن است که بار دیگر از دست برود و چه بسیار کارها که مهمل گذارده شده است، زیرا ما خود را در چنان مرتبهٔ والایی می دانیم که دیگر نیازی نمی بینیم زحمت کشیده ثمرهٔ آن کارها را جذب کنیم. نیک می دانم که کار من نیز در معرض همین خطر است. وقتی می بینیم محاسبه را واندیشهٔ مجموعی مکانیکی، ا تعریف کردهاند، نمونهٔ بارزی از این ناپختگی را پیش چشم خود میبینیم. تردید دارم که آیا مینچگونه اندیشهای وجود داردکه مابازای این توصیف باشد. حتی می توان یک تخیّل مجموعی را بــا اغماض پذیرفت؛ امّا ربطی به محاسبه ندارد. جنبه های اساسی اندیشه همه جا یکی است: درست نیست که بگوییم قوانین اندیشه انواع متفاوتی دارد که متناسب با انواع متفاوت موضوعهای اندیشه است. تفاوتهایی که وجود دارد فقط در این است که اندیشه بیشتر مجرّد باشد یاکمتر، کمتر به عوامل روانی و کمکهای خارجی مانند واژمها یا شمارهها وابسته باشد یا بیشتر، و همچنین نفاوت تا اندازهای در این است که ساختار مفهومهایی که در اندیشه دخیل

۸. Herbart در مجموعهٔ آفار: «دو به معنای دو چیز نیست بلکه به معنای دوبرابرشدن است.» الخ.

X. ازک فیشر K. Flacher

هستند تا چه اندازه ظریف یا زمخت باشد؛ امًا درست از همین جهت است که ریاضیات میخواهد از تمام علوم دیگر، حتی از فلسفه، درگذرد.

در کتاب حاضر این نکته روشن خواهد شد که حتی استنتاجی مانند آنکه ۱ + ۱ را از ۱ نتیجه گیری کنیم، هر چند که ظاهراً مختص ریاضیات است، اما بر شالودهٔ قوانین عام منطق استوار است و نیز این نکته روشن خواهد شد که برای اندیشهٔ مجموعی نیاز به قوانین خاصّی نیست. البته می توان با ارقام و اعداد به طور مکانیکی عمل کرد. چنانکه می توانیم مانند طوطی سخن بگوییم، اما چنین عملی دیگر لایق نام اندیشه نیست. آن عمل مکانیکی نیز تنها در صورتی میشر خواهد بود که علامتهای ریاضی در نتیجهٔ اندیشهٔ اصیل چنان پرورانده شده باشند که به اصطلاح به جای ما کار فکرکردن را انجام دهند. این بدان معنا نیست که اعداد به طرز مکانیکی عجیب و غریبی ساخته شده باشند، چنانکه مثلاً شن از دانه های کوارتز ساخته شده است. به نظر من ریاضی دانان باید به لحاظ مصلحت خود با نظریاتی از این قبیل مبارزه کنند. زیرا مسلّم است که چنین نظریاتی مرجب بی اعتباری موضوع اصلی پژوهشهای ریاضی دانان و همچنین بی اعتباری علم میشود. حقیقت یکسره عکس این است: چنانکه پس از این قبیل حتی در آثار ریاضی دانان نیز یافت می شود. حقیقت یکسره عکس این است: چنانکه پس از این ناگزیر اذعان خواهیم کرد، مفهوم عدد از غالب مفاهیم علوم دیگر ساختار ظریفتری دارد هر چند که هنوز هم یکی از ساده ترین مفاهیم حدد از غالب مفاهیم علوم دیگر ساختار ظریفتری دارد هر چند که هنوز هم یکی از ساده ترین مفاهیم حدد از غالب مفاهیم علوم دیگر ساختار ظریفتری دارد هر چند که هنوز هم

برای رفع این توهم که اعداد صحیح مثبت هیچ مشکلی پیش نمی آورند و دربارهٔ آنها میان همگان توافق حاصل است، طرح آن ریخته ام که پاره ای از نظریات ریاضی دانان و فیلسوفان را دربارهٔ موضوعهای موردنظر نقادی کنم. خواهیم دید که میزان توافق آنان چه اندک است ـ چنان اللک که می بینیم هر حکمی دقیقاً با حکم دیگر متناقض است. فی المثل، پاره ای معتقدند که هواحدها با یکدیگر این همانی دارنده، دیگران معتقدند که چنین نیست و واحدها با یکدیگر تفاوت دارند و هر طرف برای گفتهٔ خود برهانهایی می آورد که بی درنگ نمی توان آنها را رد کرد. هدف من از این کار آن است که شوق به پژوهش دقیقتر را بیدار کنم. در عین حال این بررسی مقدماتی دربارهٔ آراء دیگران زمینه را برای بیان نظر خود من آماده می کند، بدین معنا که خواننده را از پیش قانع می کند که آن راههای دیگر به مقصد نمی رسند و چنین نیست که عقیدهٔ من فقط عقیده من اشام در میان عقایدی که همهٔ آنها به یک اندازه اعتبار دارند؛ و امیدوارم بدین طریق بثرانم مسأله را دست کم از جهات اساسی آن، قطعاً فیصله دهم.

البته خود مي دانم كه مآلاً به مباحثي كشانده شدهام كه بيش از آن فلسفي است كه بتواند مورد

تأیید بسیاری از ریاضی دانان باشد؛ امّا بررسی همه جانبهٔ مفهوم عدد همواره ناگزیر تا اندازهای جنبهٔ فلسفی پیدا میکند. این بررسی، کاری است مشترک بین ریاضیات و فلسفه.

چه بساکه همکاری بین این دو علم، با آنکه از هر دو سوگامهای بسیار در راه این همکاری بر داشته شده است، چندان که مطلوب و ممکن بوده ثمری به بار نیاورده باشد. اگر چنین باشد، علَّت آن به عقیدهٔ من غلبهٔ روشهای استدلال روانشناسی در زمینهٔ فلسفه بوده است که حتی به زمينة منطق نيز سرايت كرده است. رياضيات با اين روال هيج سر لطف ندارد و اين خود نيك نال می دعد که چرا بسیاری از ریاضی دانان از استدلالهای قبلسفی روگردانند. مثلاً وقتی استزیکر اتم وات ما را از اعداد پدیدهای موتوری می خواند و آنها را به احساسهای ماهیچهای وابسته می داند، هیچ ریاضی دانی نمی تواند اهداد موردنظر خود را در چنین معرکهای بازشناسد و نمی داند از کجا به دست و پنجه نرم کردن با چنین گفته ای آغاز کند. علم حساب که بر شالودهٔ الحساسهاي ماهيچهاي استوار باشد بيشك بنس هيجانانگيز خواهد بوداما همچون شالودة خود سراپا مبهم خواهد بود. نه، علم حساب نه کاری به کار احساسها دارد نه کاری به کار تصویرهای ذهنی که از آثار درهم برهم شدهٔ تأثرات حسی نخستین ترکیب شده باشند. این مراحل آگاهی همه ذاتاً پرنوسان و نامعیّن است و با معیّن بودن و ثبات مفاهیم و اشیاء ریاضیات در غایت تضاد است. البته شاید یؤوهش دربارهٔ تصوّرات و دگرگونیهای تصوّرات که در جریان تفکّر ریاضی ييش مر آيد فايده هايي داشته باشد؛ أمَّا روانشتاس تبايد خيال كندكه مي تواند از هيچ لحاظ هيچ مددی به شالودهٔ ریاضیات برساند. در نظر ریاضی دان، به اعتبار آنکه ریاضی دان است، این گونه تصویرهای ذهنی و منشأ و دگرگونیهای آنها هیچ اهمیتی ندارند. استربکر خود میگوید تسنها تصوری که در دهن او با واژهٔ وصده تداعی می شود همان علامت ۱۰۰ است. دیگران ممکن است تصور حرف وص، یا چیز دیگری را تداعی کنند؛ آیا نمی توان نتیجه گرفت که این گونه تصویرهای ذهنی تا آنجاکه به ما و نکات اساسی مسألهٔ ما مربوط می شود، یکسره بی اهمیّت و فرعي هستند ـ يعني به اندازه گچ و تخته سياه فرعي هستند و براستي در خور آن نيستند كه نام تصور عدد صد بر روی آنها بگذاریم؟ پس هرگز نباید فرض را بر این بگذاریم که اساس مسئله در این گونه تصورات نهفته است. هرگز نباید توصیف منشأ یک تصور را به جای تعریف قبول کنیم یا شوح اوضاع و احوال ذهنی و جسمی را که در آن اوضاع و احوال ازگزارهای آگاه میشویم به جای بر هان آن گزاره بیذیریم. دربارهٔ هر گزارهای می توان اندیشید و همچنین آن گزاره ممکن است صادق باشد؛ این دو امر را هرگز نباید با یکدیگر خلط کنیم. همواره باید این را به یاد داشته

باشیم که همانگونه که به صرف آنکه ما چشمهای خود را ببندیم وجود خورشید پایان نمیگیرد، صرف اینکه ما دربارهٔ گزارهای نیندیشیم نیز سبب نمی شود که صدق آن پایان گیرد. اگر غیر از این بود، درموقع البات قضیهٔ فیثاغورس ناگزیر می شدیم جایی هم برای میزان فسفر مغز بشر باز کنیمهٔ و منجمان دست و دلشان می لرزید که دربارهٔ گذشتهٔ دور به هیچگونه نتیجه گیری دست یازند مبادا منهم شوند که گذشت زمان را از نظر دور داشته اند ـ و دودوت ا را چهارتا حساب کرده اند بدون آنکه در نظر گیرند که تصور ما از عدد نتیجهٔ تکامل است و تاریخی در پشت آن نهفته است. ممکن بود شک کنند که تا آن زمان، در گذشته های دور، شاید تصور عدد آن اندازه پیشرفت نکرده بوده است. چگونه می توانند ادعا کنند که می دانند در عهد دقیانوس نیز گزارهٔ پیشرفت نکرده بوده است؟ آیا احتمال نمی رود موجودات آن زمان گزارهٔ ۵=۲×۲ را درست می دانسته اند که در نتیجهٔ تکامل آن از طریق روند انتخاب طبیعی در تنازع بقاگزاره ۴=۲×۲ بعداً می داست؟ چه بسا بتوان گفت که خود گزارهٔ ۴=۲×۲ نیز سرنوشتش آن است که به همان حاصل شده است؟ چه بسا بتوان گفت که خود گزارهٔ ۴=۲×۲ نیز سرنوشتش آن است که به همان شیوه به گزارهٔ ۳=۲×۲ نیز سرنوشتش آن است که به همان شیوه به گزارهٔ ۳=۲×۲ نیز سرنوشتش آن است که به همان شیوه به گزارهٔ ۳=۲×۲ نیز اس نوشته آن است که به همان شیوه به گزارهٔ ۳=۲×۲ نیز اس نوشته آن است که به همان شیوه به گزارهٔ ۳=۲×۲ نیز اس نوشته آن است که به همان شیوه به گزارهٔ ۳=۲×۲ نیز اس نوشته آن است که به همان شیوه به گزارهٔ ۱۰ تکامل باید! Est Modus in rebus, sunt certi denique finest

برداشت تاریخی، با این هدف که ببینیم چیزها چگونه آغاز شده و از منشأ آنها به ماهیت آنها پی ببریم بی شک کاملاً بجاست؛ امّا محدودیتهایی هم دارد. اگر همه چیز مدام در سیلان می بود و هیچ چیز خود را در همهٔ زمانها ثابت نگاه نمی داشت، دیگر دانستن هیچ چیز دربارهٔ جهان ممکن نمىشد و همه چيز در اغتشاش فرو مي رفت. طاهرا ما خيال مي كنيم كه مفاهيم در ذهن شخص همچون برگ بر درخت می روید و گمان می بریم با بررسی زایش آنها می توانیم ماهیت آنها را کشف کنیم، از این رو درصدد بومی آییم تا مفاهیم را براساس روانشناسی و در چارچوب ماهیت ذهن بشر تعریف کنیم. امّا چنین توصیفی همه چیز را ذهنی میسازد و اگر آن را تا پایان دنبال كنيم، از حقيقت دور خواهيم شد. آنچه ما أن را تاريخ مفاهيم ميشماريم، در واقع يا تاريخ علم ما به مفاهیم است یا تاریخ معانی واژه هاست. غالباً بشو فقط پس از تلاش فکری عظیمی که ممكن است صدها سال ادامه داشته باشد سرانجام ترفيق مي يابد از مفهومي به صورت خالص آگاه شود و حشو و زواید نامربوطی راکه آن مفهوم را از چشم ذهن پوشیده نگاه می دارد بزداید. یس چه باید گفت دربارهٔ کسانی که در مواردی که این کار کامل نشده است به جای پیش بردن آن از آن بیزاری میجویند، روانهٔ مهد کودک میشوند یا خود را در دورانهایی از تکامل بشر که دورتر از آن به تصوّر نمی آید دفن میکنند تا در آنجا مانند جان استوارت میل علم حساب کلوچهای یا سنگریزهای کشف کنند! همین مانده است که از طعم نان هم معنای خاصی به مفهوم عدد نسبت دهند. چنین روشی حتماً درست خلاف جهت عقل است و در هـر حـال آن.قــدر غیرریاضی است که از آن بیشتر نمی شود. عجب نیست که ریاضی دانان به این روش پشت میکنند. آیا مفاهیم، همچنان که ما به سرچشمه های مغروض آنها نزدیک می شویم خود را به طرز خالص خاصی آشکار میکنند؟ هرگز چنین نیست؛ ما همه چیز را چنان می بینیم که گویی از میان مِه دیده ایم، محو و نامشخص. مثل آن است که هرکس می خواهد چیزی دربارهٔ امریکا بداند ناچار باشد سمی کند خود را در وضعیت کریستف کلمب قرار دهد، آن هم در زمانی که کریستف کلمب نخستین بار به منظر مبهم و مشکری جایی نظر کرد که گمان می برد هندوستان است. البته این قیاس چیزی را ثابت نمی کند؛ امّا امیدوارم نکته ای را که می خواهم بگویم روشن کند. چه بسا که تاریخ کشفهای نخستین موضوع پرفایده ای برای بررسی باشد و مقدمهٔ پروهشهای دیگر بسا که تاریخ کشفهای نخستین موضوع پرفایده ای برای بررسی باشد و مقدمهٔ پروهشهای دیگر بسا که تاریخ کشفهای آن پروهشها را غصب کند.

تا جایی که پای ریاضی دانان در کار است، حمله به چنین نظریاتی کمتر ضرورت دارد، امّا من بحث را طوری طرح ریزی کرد، ام که هر نزاعی را حتی الامکان به عرصهٔ فیلسوفان نیز بکشانم. چندان که ناگزیر شدم قدری هم وارد رشتهٔ روانشناسی شوم، حتی اگر برای دفع هجوم آن به ریاضیات باشد.

از سوی دیگر، حتی متون ریاضی نیز گاهی به وادی روانشناسی می لفزند. در مواردی که نویسنده خود را ناگزیر می بیند تعریفی به دست دهد امّا نمی تواند، رو به آن می آورد که دست کم راه رسیدن به شیء با مفهوم موردنظ را وصف گند. این گونه موارد را از آنجا به آسانی می توان شناخت که نویسنده در دنبالهٔ بیان مطلب خود دیگر به آن وصفها اشاره ای نمی کند. توضیحات مقدّماتی برای مقاصد آموزشی بی شک کاملاً بجاست؛ امّا این گونه توضیحات را همواره باید از تعریفها تمیز داد. نمونهٔ مفرّح موردی که حتی ریاضی دانان مسمکن است مبانی برهان را با شرطهای دهنی یا جسمی، که باید برای آوردن بوهان تحقّق یابد، اشتباه کنند، در کتاب ای. شرود را دیگه می شود. وی در زیر عنوان واصل ویژه یان مطلب را از خودش در می آورد: واصلی را که در دهن دارم می توان اصل ثبات نمادی نامید. این اصل ضامن آن است که در سواسر را که در دهن دارم می توان اصل ثبات نمادی نامید. این اصل ضامن آن است که در سواسر و قس علی هذا.

امری که برای ریاضی دانان اهمیتش کمتر از رد هرگونه کمک از سوی روانشناسی نیست، اذعان به پیوند نزدیک آن با منطق است. من حتی تا حد قبول این نظر پیش می روم که جداکردن ریاضیات و منطق به طور قاطع محال است. این اندازه را همه قبول دارند که هرگونه پژوهشی

<sup>1 .</sup> E. Schröder

دربارهٔ قوّت برهان یا توجیه هر تعریفی در حرزهٔ منطق است. امّا اینگرنه پؤوهشها را نمی توان از حوزهٔ ریاضیات بیرون کرد زیرا تنها از راه پاسخگویی به آنهاست که می توانیم به یعین لازم برسیم.

بیشک من در این جهت بیش از اندازهٔ متعارف جلو می روم. در پژوهشهایی از این قبیل، اغلب ریاضی دانان به آن بسنده می کنند که نیازهای فوری خود را برآورند. اگر معلوم شود که تعریفی در برهانها جا می افتد، اگر در هیچ جا تناقضی نبیتند و اگر بین موضوعهایی که ظاهراً دور از یکدیگرند پیوندهایی آشکار گردد و این خود باعث پیشرفتی در زمینهٔ نظم و ترتیب گردد، معمولاً تعریف را محرز می دانند و دیگر دربارهٔ توجیه منطقی آن چندان پرس وجویی نمی کنند. این روش دست کم این حسن را دارد که به خطارفتن تیرشان دشوار تر می شود. مین حتی با تعریفها وا در مناختن برهافی هستم که ارزش آنها در مفیدبودن آنهاست: باید بتوانیم این تعریفها وا در ماختن برهانها به کار ببریم. اما باز هم این نکته را باید در نظر داشت که تا وقتی تعریفها را فقط به صورت توعی دلیل تراشی به صوف آنکه با هیچ تناقضی روبرو نشدهایم توجیه می کنند، قوّت برهان توقعی بیش نیست ولو آنکه در زنجیرهٔ قیاسهای ما هیچ حلقهای هم مفقود نباشد. با این برهان توقعی بیش نیست ولو آنکه در زنجیرهٔ قیاسهای ما هیچ حلقهای هم مفقود نباشد. با این برهان توقعی میکن است در پایان با تناقضی روبرو شویم که تمامی بنا را درهم قرو ریزد و ویران کند. به این دلیل من خود را ملزم دیده می که تا اندازه ای بلیش از آنچه که شاید اغلب ویران کند. به این دلیل من خود را ملزم دیده می منطقی این علم بازگردم.

در پژوهشی که خواهد آمد، به سه اصل اساسی پایبند بودهام:

همواره امر روانی را از امر منطقی و امر دهنی را از امر عینی قاطعانه جدا نگاه دارم؛ هیچگاه معنای واژهای را به طور جداگانه جستجو نکنم بلکه فقط در متن یک گزاره بجویم؛ هیچگاه فرق مفهوم و شیء را از نظر دور ندارم.

برای رعایت اصل ازّل، واژهٔ «تصوّر» را همواره در معنای روانشناختی آن به کار بردهام و تصوّرات را از مفاهیم و اشیاء متمایز کردهام. اگر اصل دوم را رعایت نکنیم همواره ناگزیر خواهیم بود تصویرهای ذهنی یا کارهای ذهن فرد را به جای معانی واژه ها بپذیریم و بدین صورت اصل اول را نیز زیرپا بگذاریم. و اما دربارهٔ اصل سوّم، این توهم صرف است که گمان کنیم می توانیم مفهوم را بی آنکه تغییری در آن بدهیم به شیء بدل کنیم. از این گفته این نتیجه حاصل می شود که نظریهٔ فرمالیستی اعداد کسری، منفی و غیره که جانبداران زیادی دارد بی پایه است. در این کتاب فقط می توانم به نظر خود دربارهٔ اصلاح آن نظریه اشارهای بکنم. موضوع دربارهٔ این گونه عددها

نیز، مانند اعداد صحیح مثبت، آن است که معنای این همانی را مشخص کنیم.

گمان میکنم نتایجی که به دست آورده ام، دست کم در اساس، نظر موافق ریاضی دانانی را جلب کند که زحمت توجه به استدلالهای مرا بر خود هموار میکنند. به نظر مس، بذر این استدلالها در هوا پراکنده است و چه بسا هرکدام از آنها یا چیزی شبیه به آن به تنهایی پیش از این هم مطرح شده باشد؛ هر چند که شاید مطرح کردن آنها در ارتباط با یکدیگر، چنانکه در اینجا مطرح می شود، هنوز هم کار تازه ای باشد. اظلب اوقات من دچار شگفتی شده ام که می بینم نویسندگانی که در یک مورد به رأی من بسیار نزدیک هستند در سایر موارد به شدت از رأی من دور می شوند.

اینکه فیلسوفان استدلالهای مرا چگونه بپذیرند بستگی دارد به وضع کلّی عقاید آنان؛ اشا احتمال می رود آن عدّه از تجربه گرایان که استقراء را تنها روند اصیل استنتاج می دانند (و حتّی در این خصوص نیز آن را روند استنتاج نمی دانند بلکه نوعی روند تکوین عادت می شمارند) استدلالهای مراکمتر از همه بیسندند. شاید تکوتوکی از آنان از این فرصت بهره جویند و بار دیگر مبانی نظریهٔ شناخت خود را بررسی کنند. در پاسخ آنان که دلشان می خواهد تعریفهای مرا بدین عنوان که غیرطبیعی است مورد انتقاد قرار دهند می گویم که مسأله در اینجا طبیعی بودن یا نبودن آنها نیست بلکه مسأله آن است که این تعریفها به لب مطلب برسند و از لحاظ منطقی ایرادناپذیر نباشند.

این امید را به دل راه می دهم که حتی فیلسوفان نیز، اگر آنچه را نوشتهام بی پیشداوری بررسی کنند، در آن چیزی بیابند که به کار آنان بخورد.

Gottlob Frege. The Foundations of Arithmetic, tr. J. L. Austin, 2nd ed. Basil Blackwell, 1953, pp.I-XI.

این مقاله ترجمهای است از مقدمهٔ کتاب:



# برهان عالم خارج

توشتهٔ جی. ای. مور ترجمهٔ منوچهر بدیعی

جورج ادرارد مور (George Edward Moore) در سال ۱۸۷۲ در لندن به دنیا آمد و در سال ۱۸۹۲ وارد کمبریج شد. نخستین کتاب خرد (George Ethica) (سیانی اخلاق) را در سال ۱۹۰۳ منتشر کرد. از Mind به بعد در کمبریج درس می داد و در ۱۹۸۵ درگذشت. سالها سردبیر مجلّهٔ معتبر فلسفی ۱۹۸۹ بود. گذشته از کتاب میانی اخلاق کتاب دیگری به نام اخلاق دارد که آقای اسماعیل سعادت آن را به فارسی ترجمه کرده اند و در سلسله انتشارات وشرکت انتشارات علمی و فرهنگی منتشر شده است. سه کتاب مهم دیگر از عبارتند از:

Philosophical Studies , Some Mein Problems of Philosophy , Philosophical Papers مور برخلاف راسل فقط در زمینهٔ فلسفه کار می کرد و از این رو در خارج از محافل فلسفی جندان شناخته نیست. اما جون یکی از پیشروان مکتب تحلیل فلسفی به معنای جدید است، تأثیر او کمتر از تأثیر برتراند راسل نبوده است.

دو مقالهٔ ودر دفاع از حس مشترک، و وبرهان عالم خارج، نمونه های بارزی از نحوهٔ تحلیل فلسفی مور را نشان می دهند. مور معتقد بود که کار فلسفه آن نیست که با حس مشترک بستیزد، بلکه باید آن را تحلیل کند. مقالهٔ ودر دفاع از حس مشترک، در واقع استفاده از روش تحلیل برای رد فلسفهٔ بارکلی است که نه تنها به انکار وجود عین طبیعی بلکه به وخود تنهایی، (sollpeism) می انجامد.

مفالة وبرهان عالم خارج و که ترجمهٔ آن در این مجموعه آمده است، نشان می دهد که برهان کانت برای وجود عالم خارج کافی نیست؛ مقدّمهٔ برهان خود مور برای اثبات عالم خارج چیزی جز آن نیست که دو دست خود را بلند می کند و یک بار با یک دست آن دست را و بار دیگر با دست دیگر این دست را نشان می دهد و می گوید هلم به قضایایی مانند واین یک دست است و دیگر تحلیل بردار نیست و این گونه قضایا، به همین دلیل، برهانی نیست هرچند که بر آنها هلم داریم. منتقدان مور این نحوهٔ استد کار و دود عالم خارج را عامیانه خواندهاند و می گویند بالا رفتن دست مور از لحاظ فلسفی بر

عمل غیرفلسفی سامول جانسون هیچ برتری ندارد که وقتی شنید بارکلی وجود عالم خارج را انکار میکند لگد محکمی بر سنگی کوفت و گفت: این هم عالم خارج!

روش مور عبارت است از تحلیل و فروکاستن قضایای فلسفه و عرف عام به ساده ترین قضایایی که از داده های حس برمی آید و می کوشد تا جایی که ممکن است ورق را از نقش پراکنده ساده کند؛ و جون اغلب نوشته هایش درسهایی است که داده است، سبک بیان او در عین سادگی و دقّت و حفظ وحدت اصطلاح، چنان به تکرار و اطناب آمیخته است که گاهی ستوه آور می شود. این همه سادگی و دقّت و تکرار و اطناب نه پیش از مور و نه پس از او در فلسفه دیده نشده است، اشاکسی هم مانند مور فلسفه و فیلسوفان را با واقعیت صلب هستی عالم خارج رو در رو نساخته است. (م.ب.)

در مقدمهٔ ویوایش دوم کتاب نقد *عقل مجرد کانت، چند کلمه ای آمده است* که در ترجمهٔ پروفسور کمپ اسمیت به صورت زیر ترجمه شده است:

هنوز هم این بی آبرویی برای فلسفه مانده است .. که وجود چیزهای خارج از خود ما ... پابد به صرف ایمان پذیرفته شود و کرگر کسی در وجود آن جیزها شک کند ما نمی توانیم با هیچ برهان قانع کنندهای با شک او مقابله کنیم. ۱

از این کلمات به وضوح برمی آید که کانت برای آوردن برهانی برای «وجود چیزهای خارج از ما» یا شاید بهتر است بگوییم (زیرا به نظر من امکان دارد فرّت کلمات آلمانی را به این ترتیب بهتر بتوان رساند) بوجود آن چیزهای خارج از ما»، اهمیت قائل بوده است؛ زیرا اگر برای آوردن برهان اهمیت قائل نبود، بعید بود که نیاوردن برهان را «بی آبرویی» بخواند. و همچنین به وضوح برمی آید که او فکر می کرده است که آوردن چنین برهانی از جمله کارهایی است که در حوزه فلسفه است، زیرا اگر چنین نبود اینکه برهانی نیاورده اند ممکن نبود برای فلسفه بی آبرویی باشد. حال حتّی اگر کانت در هر دو عقیده خود بر خطا باشد، باز هم برای من هیچ شکّی نیست که بحث و فحص در این مسأله که چه نوع برهانی، اگر باشد، می توان در اثبات دو جود چیزهای بحث و فحص در این مسأله که چه نوع برهانی، اگر باشد، می توان در اثبات دو جود چیزهای خارج از ماه آورد اهمیت دارد و همچنین موضوعی است که در حوزهٔ فلسفه است. و از همان خارج از ماه آورد اهمیت دارد و همچنین موضوعی است که در حوزهٔ فلسفه است. و از همان

۱. این چند کلمه در ترجمهٔ فارسی سنجش خرد ناب به صورت زیر آمده است: «باز» ابن امر رسوایی فلسفه و خرد همگانی آدمیان است... که بر جا هستی شی های بیرون از ذهن را... تنها بر پایهٔ گروش باید پذیرفت؛ و اگر به ذهن کسی خطورکند که در بر جا هستی آنها شک کند، نمی توان هیچ برهان خرسند کننده ای در برابر ارائه داد. ه [سنجش خرد ناب، امانوئل کانت، ترجمهٔ دکتر میرشمس الدین ادیب سلطانی، امیرکبیره ص ۴۶ (بانویس)]

ابتداکه به نوشتن این مقاله آغاز کردم هدف من بحث دربارهٔ همین مسأله بوده است. امّا این را نیز همین جاگفته باشم که چنانکه خواهید دید، حداکثر فقط به گفتن بخش بسیار کوچکی از آنچه باید دربارهٔ آن گفته شود توفیق یافتهام.

کلمات د... این بی آبرویی برای فلسفه مانده است... که ما نمی توانیم... واگر به معنای دقیق در نظر گرفته شود تلویحاً به این معنی است که در لحظهای که کانت آنها را می نوشته است خود نتوانسته است برهان قانعکنندهای در زمینهٔ مورد بحث بیاورد. امّا به نظر من این دیگر چون و چرا ندارد که کانت خود فکر نمی کرده است که شخص خود او در آن زمان نمی توانسته است چنین برهانی بیاورد. برخلاف، در جملهای که بلافاصله پیش از آن جمله آمده است، کانت صراحتاً گفته است که در ویرایش دوم کتاب نقىد که در همان هنگام مشغول نوشتن پیشگفتار آن بوده است، وبر هانی قوی، برای همان چیز آورده است؛ و افزوده است که معتقد است که برهان او وتنها برهان ممکن، است. درست است که در این جملهٔ قبلی برهانی راکه آورده است برهان «وجود چیزهای خارج از ماه یا «وجود آن چیزهای خارج از ماه نمیخواند بلکه آن را برهان «واقعیت عینی شهود خارج، میخواند، امّا سیاق کلام جای شکّ باقی نمیگذارد که کانت دو عبارت «واقعیت عینی شهود خارج» و «وجود چیزهای (یا «آن چیزهای») خارج از ماه را طوری به کار مي بود كه هو چه بوهان اوّلي باشد ضرورتاً بوهان دوّمي نيز هست. بنابراين بايد فرض را بر اين بگذاریم که وقتی که او به طوزی سخن میگوید که گویی ما نسمی توانیم برهان قانعکنندهای بیاوریم منظور او آن نیست که بگوید خود او، همچون دیگران، در آن هنگام نـمی توانـد؛ بـلکه منظور او آن است که تا زمان کشف برهانی که آورده است، نه خود او و نه هیچ کس دیگری نمی توانسته اند. البته، اگر این فکر او درست باشد که برهان قانعکننده ای آورده است، به مجرّد انتشار برهان او وضعیتی که وصف میکند پایان میگیرد. به مجرّد آنکه این اتّفاق میافتاد هرکس که آن برهان را می خواند می توانست فقط با تکوار آنچه کانت آورده بود برهان قانمکننده ای بیاورد و آن وقت «بي آبرويي» فلسفه براي هميشه رفع مي شد.

بنابراین اگر مسلّم بود که برهان نکتهٔ موردنظر که کانت در ویسرایش دوّم آورده برهان قانعکننده آی است، این خود مسلّم می شد که دست کم یک برهان قانعکننده آورده اند؛ و تمامی آنچه از مسأله ای که گفتم قصد بحث و فحص در آن دارم باقی می ماند اوّلاً این مسأله بود که برهان کانت چه نوع برهانی است و ثانیاً آیا (برخلاف عقیدهٔ خود کانت) شاید برهانهای دیگری از همان نوع یا انواع دیگر باشد که آنها نیز قانعکننده باشند. امّا به نظر من ابداً مسلّم نیست که برهان کانت قانعکننده باشند. اما به نظر من ابداً مسلّم نیست که برهان کانت قانعکننده باشد. او در برطرف ساختن اوضاع و احوالی

امًا نکتهٔ مورد بحث چیست؟ گمان میکنم باید اذعان کنیم که عبارت وچیزهای خارج از ما، تا اندازهای عبارت غریبی است و عبارتی است که معنای آن یقیناً بهطور کامل روشن نیست. اگر بهجای هچیزهای خارج از ماه گفته بودم هچیزهای خارجه شاید کمتر غریب به گوش می رسید و شاید معنای این عبارت روشنتر بهنظر می آمد؛ و به نظر من ما معنای «چیزهای خارج، را با این توضیح روشنتر میکنیم که این عبارت را فیلسوفان مستمراً به عنوان مخفّف عبارت «چیزهای خارج از ذهنهای مای به کار بردهاند. واقع آن است که بنابر یک سنت دیرپای فلسفی سه عبارت «چیزهای خارج»، «چیزهای خارج از ماه و «چیزهای خارج از ذهنهای ماه به صورت مترادف یکدیگر به کار رفته و هر کدام به نحوی به کار رفته است که گویی نیاز به توضیحی ندارد. نمی دانم منشأ این کاربرد چیست. از زمانهای پیشین در آثار دکارت به کار رفته است، و از آنجا که دکارت این عبارتها را چنان به کار می برد که گویی هیچ نیازی به توضیح ندارد، احتمال می رود پیش از او نیز به همان معنی به کار رفته باشد. از این سه عبارت، به نظر من، عبارت وخارج از دهنهای ماه از همه روشنتر است زیرا دستکم این را روشن میکندکه آئچه موردنظر است «خارج از بدنهای ماه نیست؛ در حالیکه دو عبارت دیگر را می توان به این معنی گرفت: در واقع حتی میان فیلسوفان نیز دربارهٔ نسبت بین مفهوم «چیزهای خارج» و «چیزهای خارج از بدنهای ما، سردرگمی فراوانی وجود داشته است. امّا حتّی عبارت «چیزهای خارج از ذهنهای ما، نیز به نظر من تا روشنی کامل فاصلهٔ بعیدی دارد؛ و اگر من بخواهم واقعاً روشن سازم که منظورم از هبرهان وجود چیزهای خارج از ما، چیست، این کار را نمی توانم فقط با این کار بکنم که بگویم منظورم از وخارج از ما، همان وخارج از ذهنهای مای است.

کانت خود در جایی میگوید که عبارت وخارج از مای «ابهام ناگزیری در خود دارد.» وی میگوید که «گاهی به معنای چیزی است که به صورت شیء فینفسه متمایز از ما وجود دارد و گاهی به معنای چیزی است که فقط متعلق به نمود خارجی است»؛ او چیزهایی راکه به تخصین معنی از این دو معنی خارج از ماست واعیانی که می توان آنها را به معنای برترینی ا اعبان خارجی خواند، می خواند و اعیانی که به معنای دوّم خارج از ماست واعیان خارجی تجریی»

۱. transcendental = وازه ای که در فلسفهٔ کانت به معنای «برتر از حس و تجربهٔ حسی» است و در فارسی به
 «متمالی»، «فرانری»، «ترافرازند»، «برین» و «برترین» و غیره ترجمه شده است. در اینجا واژهٔ «برترین» به
 قیاس شعر سعدی «ای برتر از خیال و قیاس و گمان و وهم» انتخاب شده است. ــ مترجم.

مینامد؛ و سرانجام کانت میگوید که برای رفع هرگونه تردید دربارهٔ این صفهوم اخیر، اعیان خارجی تجربی را از اعیان خارجی که ممکن است آنها را به معنای برترینی «خارجی» خواند بدین صورت مشخص خواهد کرد «که آنها را چیزهای مشخصی که در مکان با آنها برخورد میشود مینامم.»

به نظر من این عبارت اخیرکانت یعنی «چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود» تقریباً به روشنی نشان میدهد آن چیزها چه نوع چیزهایی هستندکه میخواهم دربارهٔ آنها بررسی کنم که چه نوع برهانی، اگر باشد، بر این می توان آورد که چیزهایی از آن نوع وجود دارند. بدن من، بدنهای آدمهای دیگر، بدنهای جانوران، همهٔ انواع گیاهان، سنگها، کوهها، خورشید، ماه، ستارگان و سیارات، خانهها و ساختمانهای دیگر، همهٔ انواع اشیاء ساختهشده مصندلیها، میزها، تکههای کاغذ و غیره، همه «چیزهایی هستند که در مکان با آنها برخورد می شود. و خلاصه، همه چیزهایی از آن نوع که فیلسوفان آنها را «اعیان طبیعی»، واشیاء مادی، یا واجسام، میخوانند بهوضوح ذیل این عنوان قرار میگیرند. امّا طبعاً از عبارت «چیزهایی که در مکان با آنها بوخورد می شود، فهمیده می شود که این عبارت به مواردی هم اطلاق می شود که اسمهایی مانند «اعیان طبیعی، واشیاء مادی، یا واجسام، را بعید است که بتوان بر آنها اطلاق کرد. فی المثل با سایدها گاهی در مکان برخورد می شود. هر چند بعید است که بتوانیم آنها را به درستی واعیان طبیعی»، هاشیاء مادی، یا هاجسام، بنامیم؛ و اگرچه در یکی از موارد استعمال واژهٔ هچیز، سایه را «چیز، خواندن درست نیست امّا عبارت وچیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شوده را طبعاً می توان مترادف با «هرچه بتوان در مکان با آن برخوردکرده دانست و این عبارت عبارتی است که در كمال صحّت مي توان أن را شامل سايه ها نيز دانست. خواست من أن است كه عبارت «چيزهايي که در مکان با آنها برخورد می شود» به این معنای وسیع گرفته شود؛ به نحوی که اگر برهانی بتوان یافت بر اینکه دو سایهٔ گوناگون وجود داشته است، بیدرنگ این نتیجه به دست آید که دستکم دو چیز از «چیزهایی که در مکان با آنها برخوره می شوده وجود داشته است و ایس برهان درخصوص نكتهٔ موردبحث بههمان قوّت بوهاني باشد بر اينكه دست كم دو عين از «اعيان طبیعی» از هر قبیل که هستند، وجود داشتهاند.

بنابراین، عبارت «چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود» را طبعاً می توان به نحوی در نظر گرفت که معنای بسیار و سیعی داشته باشد \_ معنایی که حتّی از معنای «عین طبیعی» یا «جسم» نیز وسیعتر باشد، هرچند که این دو اصطلاح نیز خود معنای وسیعی دارد. امّا با همهٔ وسعتی که معنای آن عبارت دارد، از یک جهت به اندازهٔ عبارت دیگری که کمانت به عنوان متوادف با آن به کار بوده است وسیع نیست؛ و به نظر من مقایسه ای بین این دو عبارت برای هرچه روشنتر ساختن این نکته مفید است که آن چیزهایی که نسبت به آنها می خواهم بپرسم چه برهانی، اگر باشد، می توان آورد که چنان چیزهایی وجود دارند، از چه قبیل هستند.

عبارت دیگری که کانت به عنوان مترادف با «چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود» مه کار برده است در جملهای به کار رفته است که بلافاصله بیش از جملهای است که قبل از این نفل شد و در آن میگوید که عبارت وچیزهای خارج از ماههابهام ناگزیری در خود دارد. در آن جملهٔ قبلي كانت مر كويد كه هر «عين تجويي» در صورتي خارجي خوانده مي شود كه در مكان ظهاهر شود. بنابراین عبارت «در مکان ظاهر شود» را چنان به کار می برد که گویی مترادف با ودر مکان با آنها برخورد می شوده است. امّاً به آسانی می توان نمونه هایی از «چیزها»یی یافت که به سختی مى توان منكر شدكه ودر مكان ظاهر، مى شوند امّا كاملاً طبيعى است كه با تأكيد تمام منكر آن شویم که ددر مکان با آنها برخورد می شود. و مثلاً توصیف زیر را از یک سلسله اوضاع و احوالی در نظر بگیرید که در آن آنچه پارهای از روان شناسان درد تصویر منفی، و پارهای درد حسی منفی، خوانده اند، حاصل می شود. واگر پس از نگاه استوار به یک پارهٔ سفید بر زمینه ای سیاه چشم را به یک زمینهٔ سفید بگردانیم، تا اندک مدّتی یک پارهٔ خاکستری می بینیم.» (فورستر، کتاب درسی روانشناسی، چهار جلد، جلد سوچ، ص ۲۶۶؛ نقل شده در کتاب استاوت، راهنمای روانشناسی، چاپ سوم، ص ۲۸۰). اخيراً پس از خواندن اين سخنان زجمتي به خود دادم و يک ستارة چهاریر از یک تکه کاغذ سفید چیدم و آن را بر زمینهٔ سیاهی نهادم و بر آن «نگاه استواری» کردم و سیس چشمم را به یک ورقهٔ سفید کاغذ برگرداندم: واقعاً دیدم که تا مذتبی یک پارهٔ خاکستری م ربينيم ـنه تنها يک يارهٔ خاكستري ديدم بلكه أن را بر زمينهٔ سفيد ديدم و در عين حال اين پارهٔ خاکستری کمابیش به شکل همان ستارهٔ جهاریری بود که قبل از آن بر آن «نگاه استواری» کرده ا بو دم \_آن هم ستارهٔ چهاریری بود. این آزمایش ساده را چند بار با موفقیت تکرار کردم. هر کدام از این ستارههای چهاریو خاکستری که در هر بار آزمایش یکی از آنها را میدیدم هممان بود که ورد تصویر، یا ورد حسی، خوانده میشود؛ آیا کسی میتواند منکر شود که میتوان در کمال صحّت گفت که هو کدام از این رد تصویرها ودر مکان ظاهر، شده است! من هر کدام از آنها را بر یک زمینهٔ سفید واقعی دیدم و در این صورت هر کدام از آنها بر یک زمینهٔ سفید واقعی «ظاهر» شد. اما اگر چه «در مکان ظاهر» شد، گمان میکنم هر کسی احساس میکند که اگر بگوییم با آن رد تصویرها ودر مکان برخورد شد، سخت گمراه کننده خواهد بود. ستارهٔ سفیدی که من به آن ونگاه استواری کردم، زمینهٔ سیاهی که آن ستاره را بر آن دیدم و زمینهٔ سفیدی که رد تصویرها را

ر آن دیدم البته ودر مکان با آنها برخورد شده: اینها در واقع واعیان طبیعی، یا رویههای اعیان طبیعی بودند. امّا یک تفاوت عمده بین آنها از یک سو و ردّ تصویرهای خاکستری از سوی دیگر را می توان به صورت کاملاً طبیعی با این گفته بیان کرد که با رد تصویرها ودر مکان بـرخـورد نمی شد. و یکی از دلایلی که چرا چنین است به نظر من ساده است. وقتی می گویند با فلان و بهمان در فلان زمان ددر مکان برخورد می شوده طبعاً این فکر را به وجود می آورد که شرایطی هست که هرکس آن شرایط را داشته باشد می توان تصور کرد که آن وچیزه موردنظر را وبه حس درک میکنده یعنی اگر چیز دیدنی باشد، آن را می بیند و اگر بسودنی باشد آن را لمس میکند و اگر صدا باشد می شنود و اگر بو باشد می بوید. وقتی می گویم ستارهٔ چهار پر سفیدی که به آن نگاه استه اری کردم یک وهین طبیعی، بود و با آن ودر مکان برخورد می شده، معنای ضمنی این گفتهٔ من آن است که هر کس که در آن زمان در آن اتاق بود و دارای بینایی عادی و حس لامسهٔ عادی بو د مي توانست أن را ببيند و لمس كند. امّا درخصوص أن ردّ تصويرهاي خاكستري كه من ديدم، تصوّر نمي رودكه كسي غير از من مي توانست هيچ كدام از آنها را ببيند. البته كاملاً مي توان تصوّر کودکه اگو آنان در آن زمان با من در اتاق بودند و همان آزمایشی راکه من کردم می کردند، رد تصویر هایی بسیار شبیه به رد تصویرهایی که من دیدم می دیدند: این فرض هم مهمل نیست که بگرییم حتّی می توانستند ردّ تصویرهایی دقیقاً شبیه به یکی از آنهایی که من دیدم ببینند. امّا این فرض مهمل است که بگرییم هر کدام از آن ره تصویرهایی را که من دیدم کس دیگری هم مي توانست بييند: اين فرض مهمل است كه دو كس مي توانند يك رة تصوير را ببينند. از اين رو، یکی از دلایل اینکه میگوییم با هیچ یک از آن رد تصویرهایی که من دیدم «در مکان برخورد نمیشد، هرچند که هر کدام از آنها بیشک بر من ودر مکان ظاهر شده، همین است که تصور نمی رود هیچکس دیگر می توانست هیچ کدام از آنها را ببیند. بنابراین طبیعی است که عبارت ابا آنها در مکان برخورد می شود، بدین صورت فهمیده شودکه دربارهٔ هر چیزی که شخصی آن را به حس درک می کند بگوییم با آن چیز در مکان برخورد می شود و این برابر با آن است که بگوییم ممكن بود ديگران نيز همچون أن شخص أن چيز را به حس درك كنند.

بنابراین رد تصویر منفی از آن نوع که وصفش آمد، یک نمونه از «چیزها»یی است که هرچند باید پذیرفت که در همکان ظاهر، میشوند اما با این حال چنین نیست که «در مکان با آنها برخورد شود» و چنین نیست که به معنای موردنظر ما «خارج از ذهنهای ما» باشند. و دو مثال مهم دیگر نیز میتوان آورد.

مثال اؤل این است: میدانیم که مردم گاهی چیزها را دو تا می بینند و این همان است که

روانشناسان نیز با این گفته وصف می کنند که مردم و تصویر مضاعف یا دو و تصویر، از چیزی که به آن نگاه می کنند دارند. در این موارد شک نیست که کاملاً طبیعی است که بگرییم هر کدام از آن دو و تصویر، و در مکان ظاهر به می شود: یکی در یک جا دید، می شود و دیگری در جای دیگر و این عیناً به همان معنی است که هر کدام از آن رد تصویرهای خاکستری که من دیدم در جای معینی بر زمینهٔ سفیدی که به آن نگاه می کردم دیده شد. اما این دیگر کاملاً غیرطبیعی است که بگرییم و قتی من تصویر مضاعفی دارم با هر کدام از آن دو تصویر و در مکان برخورد می شود. بگرییم و قتی من تصویر مضاعفی دارم با هر در تصویر «در مکان برخورد شود». اگر چنین بود برخلاف، یقین است که چنین نیست که با هر دو تصویر و در مکان برخورد شوده. اگر چنین بود کس دیگری هم می توانست عیناً همان دو تصویری را که من می بیند که دقیقاً شبیه به یک جفت تصویری باشد که من می بینم اما این فرض مهمل است که کس دیگری می توانست عیناً همان یک جفت تصویری باشد که من می بینم اما این فرض مهمل است که کس دیگری می توانست عیناً همان یک جفت تصویری باشد که من می بینم اما این فرض مهمل است که کس دیگری می توانست عیناً همان یک جفت تصویری باشد که من می بیند. بنابراین هر موردی که کسی چیزی را دو تا می بیند نمونه ای است از دست کم بوجیزه که اگر چه و در مکان ظاهر و می شود یقیناً باآن و در مکان برخورد نمی شوده.

و دومین مثال مهم این است: می توان در کمال صحت گفت که دردهای جسمانی عموماً «در مکان ظاهر» می شوند. وقتی که دندانم درد می گیرد، درد را در جای معینی از فک یا در دندان معینی حس می کنم؛ وقتی انگشتم را می ترم و یُد روی آن می گذارم و می سوزد، درد را در جای معینی در انگشتم احساس می کنم؛ و گسی که پایش قطع شده بیاشد مسکن است در جایی احساس درد کند که اگر پایش را از دست نداده بود در آنجا بود. یقین است که کاملاً طبیعی است که عبارت ودر مکان ظاهر می شود» و را بدین معنی بگیریم که اگر در معنای مورد مثال، دردی در جای معینی احساس شود آن درد ودر مکان ظاهره می شود. و با این همه به همان دلیل که در مورد رد تصویرها و تصویرهای مضاعف آوردیم، کاملاً غیرطبیعی است که دربارهٔ دردها بگوییم که با آنها «در مکان برخورد می شود». کاملاً می توان تصور کرد که شخص دیگری دردی احساس کند که دقیقاً شبیه به دردی باشد که من احساس می کنم اما این فرض مهمل است که بگوییم او که دقیقاً شبیه به دردی را احساس کند که من احساس می کنم. و در واقع دردها مثال رایج می تواند هیآ همان دردی را احساس کند که من احساس می کنم. و در واقع دردها مثال رایج می تواند هیآهایی هستند بلکه وداخل آنها هستند. فیلسوفان دربارهٔ هر دردی که من احساس کنم می گویند که آن درد ضرورتاً نه خارج از ذهنهای ما وخارج و نیستند بلکه وداخل آنها هنم می کویند که آن درد ضرورتاً نه خارج از ذهن من که درون آن است.

و سرانجام کمان میکنم یک دستهٔ دیگر از هچیزها، درخور ذکر باشدکه یقیناً اعیان وخارجی، نیستند و یقیناً به آن معنایی که مورد نظر من است با آنها ودر مکان برخورد نمی شود، امّا با این همه برخي از فيلسوفان برآناندكه بكويند آن چيزها ودر مكان ظاهر مي شوند، اگر چه نه دقيقاً به همان معنایی که دردها، ردّ تصویرها و تصویرهای مضاعفی از آن قبیل که توصیف کردم ودر مكان ظاهر مي شوند. اگر به نور چراغ برق نگاه كنيد و سپس چشمان خود را ببنديد، گاه اتّفاق می افتد که تا مدّت کو تاهی بر زمینهٔ تاریکی که آن را معمولاً وقتی چشمان خود را می بندید می بینید، یاره نوری می بینید که شکل آن شبیه به نوری است کمه لحظهای قبل به آن نگاه م کردید. اگر این باره نور را ببینید، خود نمونهٔ دیگری است از آنچه برخی از روان شناسان ورد تصویره و برخی دیگر «رد حسی» نامیدهاند؛ امّا برخلاف رد تصویر منفی که پیش از این از آن سخن گفتم در هنگامی دیده می شود که شما چشمان خود را ببندید. شاید برخی از فیلسوفان بر آن باشند که بگویند این رد تصویر که با چشمان بسته دیده می شود ددر مکان ظاهر می شود» اگر چه يقيناً با آن ودر مكان برخورد نمي شوده. اين فيلسوفان برآناند كه بگويند آن ردّ تصوير ودر مكان ظاهر من شوده زيرا يقيناً مر فاصلة اندكي أن شخصي كه آن را من بيند ظاهر من شود: حال چگو نه می تو آن گفت چیزی در فاصلهٔ اندکی از من ظاهر شده است بی آنکه ودر مکان ظاهر و شده باشدا با این همه بین اینگونه ردّ تصویرها که با جشمان بسته دید، می شوند و ردّ تصویرهایی از آنگرنه که پیش از این توصیف کردم تفاوتی هست که ممکن است فیلسوفان دیگر را به آنجا برساند که بگویند چنین نیست که این رد تصویرها که با چشمان بسته دیده می شوند اصلاً «در مكان ظاهر، بشوند. اين تفاوت را به اين طوز مي توان بيان كردكه وقتى چشمان شما يسته است هیچ بخشی از مکان طبیعی را اصلاً نمی بینید سیعنی هیچ بخش از مکانی راکه وقتی میگوییم «چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود» به آن اشاره می کنیم. ردّ تصویری که با چشمان بسته دیده می شود یقیناً در نوعی مکان ظاهر می شود امًا این پرسش باقی می ماند که آیا درست است که بگوییم در مکان ظاهر می شود یا نه.

بنابراین به نظر من روشن است که به هیچ روی نمی توانیم هر چه را که طبعاً در باب آن می گوییم «در مکان ظاهر می شود» در عین حال طبعاً در باب آن بگوییم «چیزی است که در مکان با آن برخورد می شود» پارهای از «چیزها» که در مکان ظاهر می شوند به قطع و یقین در مکان با آن برخورد نمی شود؛ یا، به عبارت دیگری که برای رساندن همین مفهوم می توان به کار برد، به قطع و یقین اصلاً «واقعیتهای طبیعی» نیستند. بنابراین مفهوم «در مکان ظاهر می شوند» از یک جهت بسیار وسیعتر از مفهوم «در مکان با آنها برخورد می شود» است: بسیارند چیزهایی که مشمول مفهوم اول می شوند که مشمول مفهوم دوم نمی شوند ـ بسیاری از رد تصویرها، مشمول مفهوم یکی از دو «تصویر» در وقتی که کسی دو تا می بیند و اغلب دردهای جسمانی «در مکان

ظاهر می شوند: هرچند که با هیچ کدام از آنها ودر مکان برخورد نمی شوده. از این امر که وچیزی ه در مکان ظاهر می شود به هیچوجه نتیجه نمی شود که در مکان با آن برخورد می شود. امّا همانطور که مفهوم اوّلی از یک جهت وسیعتر از مفهوم دومی است، از جهت دیگری مفهوم دومي وسيعتر از مفهوم اولي است. زيرا بسيارند چيزهايي كه در مكان با آنها برخورد مي شود كه اگر دربارهٔ آن بگوییم که در مکان ظاهر می شوند درست نیست. از این امر که با هچیزی، در مکان برخورد میشود به هیچوجه نتیجه نمیشود که در مکان ظاهر میشود. من فنرض را بنر این نهادهام که از عبارت ددر مکان با آنها برخورد می شوده چنین برمی آید و به نظر من طبعاً ممکن است چنین برآید که هر هچیز، ممکن است به حس دریافت شود؛ امّا از این امر که هر چیز ممکن است به حس دریافت شو داین نتیجه حاصل نمی شو د که به حس دریافت می شود؛ و اگر واقعاً به حس دریافت نشود در مکان هم ظاهر نخواهد شد. از خصوصیات آنگونه وجیزهاویی که آنها را را عبارت وبا آنها در مكان برخورد مي شود، وصف كردم، از جمله سايهها، آن است كه اين فرض دربارهٔ هر کدام از آنها که در زمان معینی به حس دریافت می شوه مهمل نیست که هم (۱) در آن زمان ممکن بود وجود داشته باشد بی آنکه به حس دریافت شود و هم (۲) در زمان دیگری ممکن بود وجود داشته باشد بی آنکه در آن زمان دیگر به حس دریافت شود و هم (۳) در تمام دوران وجود خود لزومي نداشته است كه در هيچ زمان اصلاً به حس دريافت شود. از اينرو، اين فرض مهمل نیست که بسیاری از چیزها که در زمانی با آنها در مکان برخورد می شد هرگز در هیچ زمان اصلاً وظاهر، نشدهاند و بسیاری از چیزها که با آنها اکنون در مکان برخورد مسیشوه اکنون وظاهره نمی شوند و همچنین هرگز نشده و هرگز نخواهند شد. همان عبارت کانت را به کار میبریم و میگوییم مفهوم «چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود» نه فقط اعیانی را دربر میگیرد که مورد تجربهٔ فعلی هستند بلکه اعیانی را نیز دربر میگیرد که مورد تجربهٔ ممکن هستند؛ و از این امرکه چیزی مورد تجربهٔ ممکن هست یا بوده است به هیچوجه نتیجه نمی شود که اصلاً وظاهر، شده یا می شود یا خواهد شد.

امیدوارم آنچه تاکنون گفتم این نکته را روشن کرده باشد که آنچه در ابتدا با عباراتی سانند «خارج از ماه یا «چیزهای خارج از ذهنهای ماه به آن اشاره کردم چگونه چیزهایی است. گفتم که به نظر من عبارت کانت یعنی «چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود» نسبتاً به روشنی انواع «چیزهاهی موردبحث را نشان می دهد؛ و کوشیده ام تا این عرصه را از این هم روشنتر کنم یعنی خاطرنشان کرده ام که این عبارت فقط وقتی وافی به مقصود است که (الف) به معنایی در نظر گوفته شود که در آن معنا بسیاری از «چیزها» مشل رد تصویرها، تصویرهای مضاعف و

دردهای جسمانی که می توان گفت ودر مکان ظاهر می شونده جزء وچیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود، منظور نشوند و (ب) این امر به روشنی درک شودکه هیچ تناقضی در این فرض وجود ندارد که چیزهایی بوده و هستند که ودر مکان با آنها برخورد می شود، که هرگز به حس دریافت تشده و نمی شوند و نخواهند شد و در این فرض هم هیچ تناقضی وجود ندارد که در میان آن چیزهایی هم که زمانی به حس دریافت شدهاند بسیاری چیزها در زمانهایی وجود داشته است که در آن زمانها به حس دریافت نشدهاند گمان میکنم اکتون برای همه روشن شده باشد که چون من رد تصویرها، تصویرهای مضاعف و دردهای جسمی را جزء دچیزهای خارج، به شمار نمی آورم، همچنین نباید نه هیچیک از وتصویرهاویی را که اغلب در وقت بیداری وبا چشم ذهن میبینیم، جزء وچیزهای خارج، به شمار آورم و نه هیچیک از تصویرهایی راکه وقتی خواب هستیم در رؤیا می بینیم؛ همچنین اصطلاح وخارجه را به نحوی به کار برده ام که از اینکه کسی در زمانی توهم بصری داشته است نتیجه میشود که در آن زمان چیزی می دیده است که وخارج، از ذهن او نبوده است و از اینکه آن کس در زمانی توهم سمعی داشته است نتیجه می شود که در آن زمان صدایی می شنیده است که وخارج و از ذهن او نبوده است. امّا یقیناً عبارات وخارج از ذهنهای مای و هدر مکان با آنها برخورد می شود، را به آن وضوحی استعمال نکسرد،ام کـه در مـورد هــر «چیز»ی که به نظر میرسد بنوان بی درنگ گفت که آیا باید یا نباید آن را جزه «چیزهای خارج از ذهنهای ماه و «در مکان با آنها برخورد می شود» به شمار آورد. فی المثل، چیزی نگفته ام که این نکته را کاملاً روشن کند که آیا بازتابی راکه در آینهای میبینم باید وچیزی که در مکنان بنا آن برخورد می شود؛ و وخارج از ذهنهای ماه دانست یا نه، و نیز چیزی نگفتهام که این نکته راکاملاً روشن كند كه أيا أسمان را بايد چنين دانست يا نه. دربارهٔ أسمان گمان ميكتم هر كسي احساس میکند که اگر دربارهٔ آن به عنوان وچیزی که در مکان با آن برخورد میشوده سخن بگوییم کاملاً نادرست است؛ و گمان میکنم اغلب مردم به شدّت اکراه دارند که بی قید و شرط بگویند که با بازتابهایی که مودم در آینه می بینند ودر مکان برخورد می شود.» و با این همه نه آسمان و نـه بازتابهایی که در آینه ها دیده می شوند از یک جنبه همان وضع دردهای جسمانی یا رد تصویرها را ندارند و این همان جنبهای است که بر آن به این سبب تأکید نمودم که دلیلی است بر اینکه با دردهای جسمانی یا ردّ تصویرها در مکان برخورد نمیشود سیعنی این فرض مهمل است که بگوییم حیناً ممان دردی راکه من احساس میکنم دیگری نیز می تواند احساس کند یا عیناً عمان رد تصویری را که من میبینم دیگری نیز می تواند ببیند. دربارهٔ بازتابهای آینه ها کاملاً طبیعی است که در اوضاع و احوال معینی زبانی به کار ببویم که تلویحاً بدان معنی است که کس دیگری

می تواند همان بازتابی را ببیند که ما می بینیم. کاملاً طبیعی است که می توانیم به دوستی بگوییم: «آن نقش قرمز را روی آب آنجا می بینی؟ نمی دانم که بازتاب چیست، درست همان طور که می توانیم به دامنهٔ تپهٔ دوردستی اشاره کنیم و بگوییم: «آن لکهٔ سفید را روی تپهٔ آنجا می بینی؟ نمی دانم که چیست، و دربارهٔ آسمان هم کاملاً واضح است که این گفته مهمل نیست که آدمهای دیگر هم آن را همان طور می بینند که من.

بنابراین باید اذعان کرد که من عبارت وچیزهایی که در مکان بــا آن بــرخــورد مــیشــودو و، بنابراین، عبارت دخارج از ذهنهای ماه راکه عبارت اوّل در توضیح آن به کار رفت، آنچنان روشن نکردهام که درخصوص هر نوع وچیزه ی که ذکر می شود هیچ شکی در این نباشد که با آن چیزها ودر مکان برخورد می شود، یا نه یا وخارج از ذهنهای ماه هستند یا نه. امّا اینکه تعریف قاطعی از عبارت اچیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شیود؛ در دست نیست، تا جایی که می دانم، برای مطلب موردنظر من در اینجا اهمیتی ندارد. زیراگمان میکنم برای مطلب موردنظر من همین بس باشد که این نکته را روشن کنم که وقتی در مورد بسیاری از چیزها عبارت و چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شوده را به کار می برم، در مورد هر یک از این انواع، از این قضیه که چیزهایی از آن نوع هستند نتیجه میشودکه چیزهایی هستند که در مکان با آنها برخورد میشود. و در واقع فهرستی (هرچند که هیچ کامل نیست) از چیزهایی آوردهام که به ایس طرز استعمال عبارت وچیزهایی که به نحوی در مکان با آنها برخورد می شوده مربوط است. در این فهرست از جمله جسمهای انسانها و جانوران، گیاهان، ستارگان، خانهها، صندلیها و سایهها را آوردهام؛ و اکنون تأکید میکنم که عبارت هچیزهایی را که در مکان با آنها بوخورد می شود، به طرزی استعمال كردهام كه درخصوص هر كدام از انواع چيزها، از اين قضيه كه دچيزهاهيي از آن نوع هستند نتيجه میشودکه چیزهایی هستندکه در مکان با آنها برخورد میشود: مثلاً از این قضیه که گیاهان هستند یا گیاهان و جود دارند نتیجه می شود که چیزهایی هستند که در مکان با آنها بوخورد می شود و از این قضیه که سایهها و جود دارند نتیجه می شود که چیزهایی هستند که در مکان با آنها برخبورد می شود و هکذا در مورد همهٔ انواع «چیزها»یی که در اوّلین فهرست خود ذکر کردم. اگر این نکته روشن باشد برای مطلب موردنظر من کافی است، زیرا اگر روشن باشد، آنوقت این هم روشن خواهد بودکه، چنانکه پیش از این نیز به تلویح گفتم، اگر ثابت کنید که دو فقره گیاه و جو د دارد یا یک گیاه و یک سگ وجود دارند یا یک سگ و یک سایه وجود دارند و غیره و غیره، به خودی خود ثابت شده است که چیزهایی هستند که در مکان با آنها برخورد می شود: دیگر نیازی تیست که علاوه بر این برهان جداگانهای بیاوریم بر اینکه از این قضیه که گیاهان وجود دارند حتماً نتیجه

میشودکه چیزهایی هستندکه در مکان با آنها برخورد میشود.

حال درخصوص عبارت وچیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود، گمان می کنم آسان بتوان باور داشت که من می توانم آن را به معنایی استعمال کنم که دیگر برای آنکه از «گیباهان وجود دارند، نتیجه شود که وجیزهایی هستند که در مکان با آنها برخورد می شود، برهانی لازم نباشد؛ امًا درخصوص عبارت «چيزهاي خارج از ذهنهاي ماه گمان ميكنم موضوع فرق ميكند. شاید کسی بگوید که: ومن به وضوح میبینم که از قضیهٔ ودر حال حاضر دستکم دو سک وجود دارند، این قضیه نتیجه میشود که ودر حال حاضر دستکم دو چیز هست که در مکان با آنها برخورد می شود»، چنانکه اگر بنتوان ثابت کرد که در حال حاضر دو سگ وجود دارند به خودی خود ثابت شده است که در حال حاضر دستکم دو چیز هست که در مکان با آنها برخورد می شود. ملتفت هستم که دیگر نیازی نیست که علاوه بر این برهان جداگانهای بیاورند بر اینکه قضیهٔ «چیزهایی هست که در مکان با آنها برخورد می شود» از قضیهٔ «دو سگ وجود دارند» نتیجه میشود؛ واضح است که ممکن نیست سکی وجود داشته باشد که در مکان با آن برخورد نشود. امّا به هیچ روی بر من تا این اندازه معلوم نیست که اگر بتوان ثایت کرد که دو سگ یا دو سایه وجود دارند بهخودی خود ثابت می شود که در چیز خارج از ذهنهای ما وجود دارنـد. مگـر ممکن نیست که سگی، هرچیند مسلماً بایستی «در مکان با آن برخورد شود»، عین خارجی \_عینی خارج از ذهنهای ما نباشد؟ آیا برای آنکه بگوییم چیزی که در مکان یا آن برخورد مي شود بايد خارج از ذهنهاي ما باشد برهان جداگانهاي لازم نيست؟ البته اگر واژهٔ وخارجي و را صرفاً به صورت مترادف با ودر مکان با آن برخورد می شود؛ استعمال کنید دیگر برهانی بر این لازم نیست که مگها عین خارجی هستند: در این صورت اگر بتوانید ثابت کنید که دو سگ و جو د دارند به خودی خود ثابت کردهاید که بعضی چیزهای خارجی وجود دارند. امّا دشوار می توانم بپذیرم که شما (یا هر کس دیگر) واقعاً واژهٔ «خارجی، را صرفاً به صورت مترادف با «در مکان یا آن برخورد ميشود، استعمال ميكنيد؛ و اگر استعمال نميكنيد آيا برهاني بر اين لازم نيست كه «هرچه در مکان با آن برخورد می شود باید خارج از ذهنهای ما باشد؟»

چنانکه دیدیم، کانت میگوید که عبارت «خارج از ما» یا «خارج» در واقع به دو معنای بسیار متفاوت استعمال می شوند؛ و درخصوص یکی از این دو معنی که خود آن را معنای «برترینی» می نامد و میکوشد تا با این گفته آن را روشن سازد که معنایی است که در آن «خارج» یعنی «موجود به صورت شیء فی نفسه متمایز از ما» این دیگر شهرهٔ آفاق است که خود کانت هم معتقد بود که چیزهایی که در مکان با آنها برخورد می شود بدین معنی «خارجی» نیستند. بنابرایس

به عقیدهٔ او، برای واژهٔ وخارجی، معنایی هست که فیلسوفان عموماً این واژه را بدان معنی به کار بر دهاند و چنان است که اگر وخارجی، بدان معنی به کار رود از قضیهٔ ودو سگ و جود دارند، نتیجه نمیشود که چیزی خارجی وجود دارد. اینکه این معنای مفروض چیست، گمان نم کنم حتّی خود کانت هم موفّق به دادن توضیح روشنی درباب آن شده باشد؛ دلیلی هم بـر ایـن فـرض نمي شناسم كه فيلسوفان واژه وخارجي، را به معنايي استعمال كبرده باشند كه در أن معني چیزهایی که در مکان با آن برخورد می شود خارجی نیستند. امّا دربارهٔ آن معنای دیگر چه باید گفت که به گفتهٔ کانت واژهٔ دخارجی، عموماً در آن معنی به کار رفته است ــ همان معنایی که آن را «خارجي تجربي» ميخواند؟ اين مفهوم با مفهوم «در مكان با أن برخورد مي شود» چه ارتباطي دارد؟ توجّه داشته باشيمكه در آنچه ازكانت نقل كردم خود او اصلاً به وضوح نمي گويدكه ياسخ درست به این پرسش از نظر او چیست. فقط این جملهٔ غریب را می آورد که برای رفع هرگونه ترديد دربارة مفهوم وخارجي تجربي، اعياني راكه اين مفهوم دربارة آنها صدق ميكند از اعياني که ممکن است آنها را به معنای بر ترینی وخارجی، خواند بدین تر تیب مشخص میکند وکه آنها را چیزهای مشخصی که در مکان با آنها برخورد میشود مینامم. پی تردید یکی از تعابیر این سخنان غریب آن است که به نظر کانت مفهرم وخارجی تجربی، همان مفهوم ودر مکان با آن بـوخــورد ميشود، است ـ و او معتقد است كه واژهٔ مترادفي است با «در مكان با أن يرخورد مي شود». حال اگر منظور او همین باشد بسیار دشوار می بیتم که بتوان گفت عقیدهاش درست است. آیا واقعاً فيلسوفان واژهٔ «خارجي» را صرفاً به عنوان واژهٔ مترادف با «در مكان با آن برخورد ميشود» به کار بودهاند؟ آیا خو د کانت جنین کرده است؟

گمان نمی کنم نه قبلسوفان چنین کرده باشند، نه خود کانت؛ و برای آنکه توضیح دهم که چگونه آن را به کار بردهاند و دو مفهوم وخارج از ذهنهای ماه و بدر مکان با آن برخورد می شود» چه نسبتی با یکدیگر دارند، به نظر من باید به روشنی توجه همگان را به امری جلب کنم که تاکنون فقط طَردالِلباب به آن اشاره کردهام: یعنی به این امر که کسانی که چیزهایی را وخارج ازه دهنهای ما می نامند عموماً چنانکه انتظار داریم چیزهای دیگری را که می خواهند در تضاد با آن چیزهای اول قرار دهند چیزهایی «در» ذهنهای ما می نامند. البته اغلب خاطرنشان کرده اند که وقتی در اینجا واژهٔ «در» استعمال می شود و به دنبال آن «ذهن من» «ذهن تو»، «ذهن او» و غیره می آید، واژهٔ «در» به معنای مجازی استعمال شده است. و موارد استعمال مجازی واژهٔ «در» پیش می آند، واژهٔ «در» به معنای مجازی استعمال شده است. و موارد استعمال مجازی واژهٔ «در» پیش و رقتی آن کار را ترتیب می دادم شما را در زهن داشتم» یا «وقتی که گفتم بعضیها هستند که از «وقتی آن کار را ترتیب می دادم شما را در زهن داشتم» یا «وقتی که گفتم بعضیها هستند که از

دستزدن به عنکبوت چندششان میشود شما را در ذهن داشتم. در این موارد می توان عبارت «به یاد شما افتادم» را به همان معنای وشما را در ذهن داشتم» به کار برد. امّا مسلّم است که این مورد خاص استعمال مجازي واژهٔ در، آن موردي نيست كه فيلسوفان در هينگامي استعمال میکنند که میخواهند آنچه را ودری ذهن من است در تضاد با آنچه خارج از آن است قرار دهند. برخلاف، وقتى واژهٔ وخارج، را به كار مىبرند شما حتى در موقعي كه من شما را در ذهن دارم نيز خارج از ذهن من هستيد. اگر بخواهيم بفهميم اين مورد خاص استعمال مجازي عبارت «در ذهن من، چیست که طوری است که آنچه دخارج، از ذهن من است به آن معنایی که اینک مورد نظر ماست، هرگز نمی تواند دوره آن باشد، به نظر من باید مواردی از آن نوع «چیزهایمی را در نظر بگیریم که میگویند به این معنای خاص «در» ذهن من است. پیش از این سه نمونه از این موارد را مثال زدم که به نظر من وافی به مقصود کنونی من است: هو درد جسمانی که حس میکنم، هو رد تصویری که با چشمان بسته می بینم و هر تصویری که وقتی در خواب و رؤیا هستم «می بینم» مثالهای بارز آن نوع «چیز»ی هستند که فیلسوقان از آن با عبارت «در ذهن من» سخن گفتهاند. و به نظر من شک نیست که وقتی از چیزهایی مانند بدن من، ورق کاغذ، ستاره سخملاصه کملاً از هاعیان طبیعی» ـ به عنوان «خارجی» سخن گفتهاند موادشان آن بوده است که بر تفاوت مهمی تأكيد كنندكه احساس مي كنند بين چيزهايي از اين قبيل و «چيزههايي مانند درد، رد تصويري كه با چشمان بسته دیده می شود و تصویری در رؤیا، و جود دارد. امّا این چه تفاوتی است؟ احساس م کنند بین درد جسمانی که من حس میکنم یا رد تصویری که با چشمان بسته می بینم از یک سو و خود بدن من چه تفاوتی وجود دارد؟ ابن چه تفاوتی استکه آنان را به اینجا رسانده الست که بگویند در حالیکه درد جسمانی و ردّ تصویر «در» ذهن من است، خود بدن من «در» ذهن من نیست ـ یعنی حتّی وقتی بدن خود را لمس میکنم و میبینم یا دربارهٔ آن فکر میکنم نیز در ذهن من نیست؟ پیش از این گفتم که یکی از تفاوتهایی که بین این دو وجود دارد آن است که با بدن من در مکان برخورد می شود، درحالی که با درد جسمانی و رد تصویر در مکان برخورد تمی شود. امّا به نظر من خطاست که بگوییم این همان تفاوتی است که فیلسوفان را بــه جــایی رسانده است که بگویند این دو چیز اخیر ددر، ذهن من است و بدن من در، ذهن من نیست.

پاسخ این پرسش که چه تفاوتی آنان را به جایی رسانده است که این سخن را بگویند به نظر من ابدأ آسان نیست؛ امّا سعی میکنم پاسخی راکه گمان میکنم درست باشد به اختصار در اینجا بیاورم.

به نظر من پیش از هر چیز باید در نظر گرفت که کاربرد کلمهٔ «ذهن» در جایی که میگویند هر

درد جسمانی که من حس میکنم در «ذهن» من است کاربردی است که با تداول عام در گفتار عادي مطابقت كامل ندارد، هرچند كه در فلسفه بسيار متداول است. گمان نميكنم كسي بيايد و بگوید دردهای جسمانی که من حس میکنم در ذهن من، هستند مگر اینکه حاضر باشد که بگوید من با ذهن خود دردهای جسمانی را حش میکنم؛ و گفتن این عبارت اخیر به نظر من با تداول عام غيرفلسفي مطابقت كامل تدارد. اين طبيعي است كه بگوييم من با ذهن خود به خاطر می آورم و می اندیشم و تصوّر می کنم و دردهای ذهنی ممثلاً سرخوردگی را حس می کنم، امّا به نظر من چندان طبیعی نیست که بگوییم من با ذهن خود دردهای جسمانی سمشلاً سردرد شدید را - حس میکنم؛ و شاید حتی از این هم کمتر طبیعی باشد که بگوییم من با ذهن خود می بینم و می شنوم و می بویم و می چشم. با این همه، بر طبق کاربرد فلسفی جاافتاده ای دیدن و شنیدن و بوییدن و چشیدن و درد جسمانی داشتن به همان اندازه رویداد یا روند ذهنی به شمار مي آيند كه به خاطر آوردن يا انديشيدن يا تصوّر كردن. په نظر من فيلسوفان اين كاربرد را از آن رو برگزیدهاند که بین جملههایی چون «گربهای را دیدم، وصدای رعدی شنیدم، وبوی تمند پیاز شنیدم، وانگشتم سخت نیر کشید، از یک سور و جمله هایی مانند وبه خاطر می آورم که او را ديدهام، هدرباره برنامه كار مي انديشيدم، وصحته را پيش خود تصوّر كردم، وبه تلخي سرخورده شدم، از سوی دیگر شباهتی واقعی دیدهاند سشباهتی که همهٔ این جملهها را در یک دسته کرد مى آورد و اين دسته از جملهها با ساير جملههايي كه در آنها همن، يا هام، به كار رفته است مانند ومن از دو متر کو تاهتر بودم، وبه پشت دراز کشیده بودم، وموهایم خیلی بلند ببوده متباین هستند. امّا این شباهت چیست؟ شباهتی که می توان آن را با این گفته بیان کرد که هشت جملة اول همگی از آن نوع جملههایی هستند که دادههای روانشناسی را فراهم میآورند، درحالیکه سه جملهٔ آخر چنین دادههایی را فواهم نمیآورند. همچنین شباهتی است که مسیتوان آن را، چنانکه اکنون در میان فیلسوفان معمول شده است، با این گفته بیان کرد که اگر در مورد هشت جملة اول با افزودن تاريخ جمله را مشخصتر كنيم، جملهاي به دست مي آيدكه اگر صادق باشد از آن چنین نتیجه میشود که من در آن تاریخ ه تجربهای داشتهام، در حالیکه این امر درخصوص سه جملة آخر صدق نميكند. في المثل اكر ابن صادق باشد كه امروز بين ظهر و پنج دقيقه بعدازظهر گربهای دیدم نتیجه می شود که امروز بین ظهر و پنج دقیقه بعدازظهر «تجربهای داشتهام»؛ در حالیکه از این قضیه که در ماه دسامبر ۱۸۷۷ من از دو مترکو تاهتر بودهام نتیجه نعیشودکه در ماه دسامبر ۱۸۷۷ تجربهای داشتهام. امّا این کاربرد فلسفی وتجربه داشتن، خود نیازمند توضیح است، زيرا باكاربرد اين عبارت كه در تداول عموم جا افتاده است همسان نيست. با اينهمه به

نظر من توضیحی که وافی به مقصود باشد این است که هر فیلسوفی که این کاربرد را رعبایت م کرده است می تواند بگوید که من در زمان معیتی «تجربهای داشتهام» اگر و ققط اگر یا (۱) در آن زمان هوشیار بودهام یا (۲) در آن زمان رؤیا می دیدهام یا (۳) چیز دیگری دربارهٔ من صدق مر که ده است که شباعت داشته است به آنچه وقتی هوشیار بودهام و وقتی رؤیا می دیدهام در بارهٔ من صدق میکرده است و این شباهت از یک جنبهٔ بسیار واضحی است که آنچه از آن جنبه در هنگامی که رؤیا می بیتم دربارهٔ من صدق می کند به چیزی شباهت دارد که وقتی هو شیار هستم دربارهٔ من صدق میکند و نیز از آن جنبه، آنجه در هنگامیکه مثلاً چیزی جلو چشمم مجسم مي شود دربارهٔ من صدق ميكند به هر دو شباهت دارد. اين توضيح البته تا انداز،اي مبهم است، امًا به نظر من آنقدر روشن هست که وافی به مقصود ما باشد. این توضیح به منزلهٔ آن است که بگوییم با این کاربرد فلسفی عبارت وتجربه داشتن، در صورتیکه من در زمانی نه هوشیار بودهام نه رؤیا میدیدهام نه چیزی جلو چشمم مجشم شده است نه هیچ چیز دیگر از این قبیل در کار بوده است مي توان گفت كه من در آن زمان هيچ تجربهاي نداشتهام؛ و ابهام اين توضيح البته در ايس است که مشخص نیست چه چیزهای دیگری از این قبیل به شمار می آیند. این را به حال خود گذاشته ام تا از مواردی که پیش می آید معلوم شود. اما به نظر من همین کافی است: اغلب اوقات شب که در خواب هستم نه هوشیارم، نه روزیا می بینم، نه چیزی جلو چشمم مجسم می شود و نه هیچ چیز دیگری از این قبیل در کار است .. یعنی که هیچ تجربه ای ندارم. اگر این تو ضبیح دربارهٔ کاربرد فلسفي وتجربه داشتن، أنقدر كه بايد و شايد روشن باشد به نظر من معنى اين گفته راكه هر دردي که من حس می کنم یا هر رد تصویری که با چشمان بسته می بینم ودر ذهن من است با این گفته می توان توضیح داد که آن معنی چیزی بیشتر یا کمتر از این نیست که بگوییم فرض اینکه همان دره یا همان ردّ تصویر هنگامی وجود داشته است که من هیچ تجربهای نداشتهام مستلزم تناقض است؛ يا به عبارت ديگر از اين قضيه كه در زماني آن درد يا آن ردّ تصوير وجود داشته است نتيجه میشود که من در آنزمان تجربهای داشتهام. و اگر چنین باشد می توان گفت که تفاوتی که بسین دردهای جسمانی که من احساس میکنم و ردّ تصویرهایی که می بینم از یک طرف و بدن من از طرف دیگر که فیلسوفان را به جایی رسانده است که بگویند این درد یا ردّ تصویر ۱۵۰ ذهن من، است درحاليكه بدن من هركز در ذهن من نيست بلكه هميشه وبيرون ازه يا وخارج ازه ذهن من است، فقط در این است که درحالی که این فرض که دردی که من حس می کنم یا رد تصویری که می بینم در زمانی وجود دارد که من هیچ تجربهای ندارم فرض متناقضی است، این فرض هیچ تناقضی ندارد که بدن من در زمانی و جود دارد که من هیچ تجربهای ندارم؛ و به نظر من حـتّی می توانیم بگوییم مراد فیلسوفان از عبارات گیجکننده و گمراه کننده ای مانند ودر ذهن من، و وخارج از ذهن من، فقط همین است و بس.

امًا حال اكر گفتن اينكه چيزي، مثلاً بدن من، خارج از ذهن من است صوفاً بدين معنى باشد كه از قضیهای حاکم از اینکه آن چیز در زمان معینی وجود داشته به هیج روی این قضیه نشیجه نم شود که من در آن زمان تجربهای داشتهام، پس به همین قیاس اگر دربارهٔ چیزی بگوییم که خارج از ذهنهای ما است این گفته بدین معنی است که از قضیهای حاکی از اینکه آن چیز در زمان معینی وجود داشته است به هیچ وجه نتیجه نمی شود که هیچ کدام از ما در آن زمان تجربهای داشته است. و اگر منظور از ذهنهای ما ذهنهای موجودات انسانی است که روی زمین زندگی میکتند، که به نظر من معمولاً منظور همین است، پس نتیجه میشود که هر دردی که جانوران حس میکنند و هر رد تصویری که ممکن است ببینند و هر تجربهای که ممکن است داشته باشند هرچند که خارج از ذهنهای خود آنها نیست ولی خارج از ذهنهای ماست. و این خود بی درنگ روشن میسازد که مفهوم وخارج از ذهنهای ما، چه تفارتی با مفهوم ودر مکان با آن بـرخـورد مى شوده دارد؛ زيرا البته با دردهايي كه جانوران حس ميكنند يا ردّ تصويرهايي كه آنها ميبينند بیش از دردهایی که ما حس میکنیم یا رد تصویرهایی که ما میبینیم در مکان برخورد نمی شود. از این قضیه که اعیان خارجی و جود دارند سیعنی اعیانی وجود دارند که به هیچ وجه در هیچیک از ذهنهای ما نیستند \_نتیجه نمی شوه که چیزهایی وجود دارند که در مکان با آنها برخورد می شود. و از این رو وخارج از ذهنهای مای صوفاً مترادف با ودر مکان با آن بـرخـورد مـی شودی نیست: یعنی وخارج از دهنهای ماه و هدر مکان با آن برخورد میشوده دو مفهوم متفاوت است. و به نظر ميرسد نسبت درست بين اين دو مفهوم اين باشد: پيش از اين ديديم كه چه بسيار انواع «چیزها» وجود دارند که درخصوص هر کدام از آن انواع از این قضیه که دستکم یک چیز از آن نوع وجود دارد این قضیه نتیجه می شود که دست کم یک چیز وجود دارد که در مکان با آن برخورد مع شود. مثلاً این قضیه از این قضایا نتیجه می شود: «دستکم یک ستاره و جود دارد»، ودستکم یک بدن انسانی وجود دارد،، «دستکم یک سایه وجود دارد» و غیره. و به نظر من می توان گفت که هر نوع چپزی که این امر نسبت به آن صادق است این نیز صادق است که از قضیهای حاکی از اینکه دستکم یک «چیز» از آن نوع وجود دارد، این قضیه نتیجه میشودکه دستکم یک چیز خارج از ذهنهای ما وجود دارد. مثلاً از قضیه «دستکم یک ستاره وجود دارد» نه فيقط نتيجه میشودکه «دستکم یک چیز وجود داردکه در مکان با آن برخورد میشود» بلکه این نیز نتیجه میشود که «دستکم یک چیز خارچی وجود دارد» و به همین قیاس در سایر موارد. دلیل من بر

ارم گفته از این قوار است: نوعی چیز را در نظر بگیرید به نحوی که هو چیزی از آن نوع، اگر چیزی از آن باشد، حتماً باید ودر مکان با آن برخورد شوده؛ مثلاً نوع وحباب صابون، وا در نظر بگیرید. اگر من دربار: چیزی که آن را به حس دریافت میکنم بگویم ،این حباب صابون است، به نظرم چنین میرسد که یقیناً به تلویح گفته ام که تناقضی در این نیست که بگوییم آن چیز پیش از آنکه من آن را به حس دریافت کنم وجود داشته و به وجود خود ادامه خواهد داد ولو آنکه من دیگر آن را به حس دریافت نکنم. به نظر من این جزئی است از معنای این سخن که بگوییم آن چیز حباب صابون واقعی است و مثلاً با حباب صابون وهمی فرق دارد. البته از اینکه واقعاً یک حباب صابون است به هیچ روی نتیجه نمیشود که در واقع پیش از آنکه من آن را به حس دریافت کنم وجود داشته یا وقتی دیگر آن را به حس دریافت نمیکنم به وجود خود ادامه خواهمد داد: حبابهای صابون یک نمونه از آن نوع وعین طبیعی، و وچیزی که در مکان با آن برخورد می شوده هستند که در مورد آنها مشهور است که نمونههای خاصی از نوع آن اغلب فقط تـا مـدّتی کـه شخص معینی آنها را به حس دریافت میکند وجود دارند. امّا چیزی که من به حس دریافت م كنيم حياب صابون نبود، مكر آنكه وجود آن در زمان معيني تابع منطق دريافت حسى من از آن در آن زمان باشد؛ یعنی مگر آنکه از این قضیه که نسبت به زمان معینی، آن چیز در آن زمان وجود داشته است هرگز این نتیجه برنیاید که در آن زمان من آن را به حس دریافته ام. اما اگر این صادق باشد که آن چیز حباب صابون نبود مگر آنکه در زمان معینی و جود دانسته بـاشد بـیآنکه در آنزمان مورد دریافت حسی من باشد، پس یقیناً این هم صادق است که آن چیز حباب صابون نبود مگر آنکه ممکن باشد در زمان معینی وجود داشته باشد بی آنکه این قضیه صادق باشد که من در آن زمان توعى از انواع تجربه داشتهام: آن چيز حباب صابون نميبود مگر آنکه هر زماني راکه در نظر بگیرید، از این قضیه که آن چیز در آن زمان وجود داشته است نتیجه نمیشود که من در هیچزمان تجربهای داشتهام. یعنی از این قضیه درخصوص چیزی که من آن را به حس دریافت مي كنم بر اينكه أن چيز حباب صابون است اين قضيه نتيجه مي شود كه خارج از ذهن من است. امًا وقتی میگویم چیزی که به حس دریافت میکنم حباب صابون است ضمناً بدین معنی است که خارج از ذهن من نيز هست، و فكر ميكنم، به يقين، ضمناً بدين،معنى نيز هست كه خارج از همة ذهنهای دیگر نیز هست: ضمناً بدین معنی است که چیزی از قبیل آن چیزها نیست که چیزهای آن قبيل فقط در صورتي بتوانند در زماتي وجود داشته باشند كه كسي تجربهاي داشته باشد. بنابواين فکر مے کنم که از قضیه ای به صورت دحباب صابونی هست!، واقعاً این قضیه نتیجه میشود که ، یک عین خارجی هست!» «یک عین خارج از همهٔ ذهنهای ما هست!» و اگر این دربارهٔ نوع

دحباب صابون، صدق کند به یقین دربارهٔ هر نوع دیگری (از جمله نوع واسب شاخدار،) صدق میکند که اگر چیزی از آن نوع وجود داشته باشد نتیجه می شود که بعضی چیزها هستند که در مکان با آنها برخورد می شود.

بنابراین، به نظر من، در مورد همهٔ اتواع وچیزهای که چناناند که اگر یک جفت چیز باشند و هر آنها از یکی از آنها از یکی نوع و دیگری از نها از یکی از این اتواع باشند، یا یک جفت چیز باشند و یکی از آنها از یک نوع و دیگری از نوع دیگر باشد، آنگاه بی درنگ نتیجه می شود که چیزهایی هستند که در مکان با آنها برخورد می شود و همچنین این نیز صادق است که اگر من بتوانم ثابت کنم یک جفت چیز هست که هر دو آنها از آنها از یکی از این اتواع و دیگری از نوع دیگر است یا یک جفت چیز هست که هر دو آنها از یکی از این اتواع است، آنگاه به خودی خود ثابت کردهام که دست کم دو وچیز خارج از ماه وجود دارد. یعنی اگر من بتوانم ثابت کنم که اکنون هم یک ورق کاغذ و هم یک دست انسان و جود دارد، وغیره؛ و ثابت کردهام که اکنون وچیزهای خارج از ماه وجود دارد وغیره؛ و کفش و یک کیف و جود دارد ثابت کردهام که اکنون وچیزهای خارج از ماه وجود دارد وغیره؛ و به همین قیاس اگر بتوانم ثابت کنم که اکنون دو ورق کاغذ، یا دو دست انسان، یا دو کفش، یا دو دو خیره و جود دارند همان را ثابت کردهام. پس واضح است که هزاران چیز گوناگون وجود دارند که اگر در هر موقع من بتوانم وجود هر کدام از آنها را ثابت کنم، وجود چیزهای خارج از ما دارند که اگر در هر موقع من بتوانم وجود هر کدام از آنها را ثابت کنم، وجود چیزهای خارج از ما دارند که اگر در هر موقع من بتوانم وجود هیچ یک از این چیزها را ثابت کنم، وجود چیزهای خارج از ما

به نظر من چنین می رسد که عقیده آی که کانت اظهار کرده بر اینکه فقط یک برهان بر وجود چیزهای خارج از ما وجود دارد و آن هم برهانی است که خود او آورده از حقیقت بسیار دور است و من می توانم شمار فراوانی از برهانهای گوناگون بیاورم که هر کدام هم کاملاً قوی باشد؛ و در بسیاری از زمانهای دیگر می توانسته ام برهانهای بسیار دیگری بیاورم. مثلاً اکنون می توانم ثابت کنم که دو دست خود را بالا ببرم و ضمن اینکه با کنم که دو دست خود را بالا ببرم و ضمن اینکه با دست چپ دست راست اشاره ای می کنم بگویم که واین یک دست است، و سپس ضمن اینکه با دست چپ اشاره ای می کنم بیفزایم که و این یک دست است، و اگر با این کار به خودی خود و جود بیزهای خارج را ثابت کرده باشم همه خواهید دید که می توانم این کار را به چندین و چند راه چیزهای خارج را ثابت کرده باشم همه خواهید دید که می توانم این کار را به چندین و چند راه دیگر نیز بکنم؛ لازم نیست امثله را دو چندان کنم.

امًا آیا هماکنون ثابت کردم که در آن لحظه دو دست انسان وجود داشت؟ به اصرار میگویم که ثابت کردم؛ و برهانی که آوردم کاملاً قوی بود؛ و شاید محال باشد برای هر چیز دیگری برهانی از این بهتر و قویتر آورد. البته این برهان، برهان نبود مگر با تحقّق سه شرط؛ یعنی: (۱) مقدّمه ای که آن را به عنوان برهان نتیجه آوردم غیر از نتیجهای باشد که مقدّمه را بـرای اثـبات آن آوردم؛ (٣) مقدّمه ای که آوردم چیزی باشد که به آن علم داشته باشم نه اینکه فقط به آن معتقد باشم امّا به هیچوجه مسلّم نباشد یا چیزی باشد که هرچند در واقع صادق بوده است من به صدق آن علم نداشته باشم؛ (٣) نتيجه واقعاً از مقدّمه حاصل شده باشد. و برهان من هر سه شرط را در واقع داشت. (۱) مقدّمهای که آوردم به قطع و یقین غیر از نتیجه بود، زیرا نتیجه فقط این بودکه ردو دست انسان در این لحظه وجود دارده ولی مقدّمه چیزی بود بسیار مشخصتر از این سجیزی که با نشان دادن دستم و پارهای اشارههای دیگر و گفتن کلمات واین یک دست است، و این یک دست دیگر است؛ بیان کردم. پرواضح است که مقدّمه و نتیجه با یکدیگر متفاوت بودند زیرا پرواضح است که نتیجه ممکن بود صادق باشد ولو آنکه مقدّمه کاذب باشد. با آوردن مقدّمه چیزی آوردم بسیار بیش از آنچه با آوردن نتیجه آوردم. (۲) یقیناً در آن لحظه به آن چیزی که با ترکیبی از پارهای اشاره ها و گفتن کلمات واین یک دست است و این یک دست دیگی بیان کردم علم داشتم. من علم داشتم بر اینکه در جایی که آن را با ترکیبی از پاردای اشارهها و ادای لفظ وایری در دفعهٔ اول نشان دادم یک دست وجود دارد و در جای دیگری که آن را با ترکیبی از پارهای اشارهها و ادای لفظ واین، در دفعهٔ دوم نشان دادم دست دیگری وجود دارد. از این مهملتر چه که بگوییم به آن علم نداشتم بلکه فقط معتقد بودهام و شاید هم آنجور نبوده است! بر این روال حتى مي توان گفت كه من علم بر أين ندارم كه اينجا ايستادهام و حوف ميزنم سشايد هم اصلاً نایستادهام و حرف نمی زنم، و کاملاً مسلّم نیست که اصلاً هستما و سوانجام (۳)کاملاً مسلّم است که نتیجه از مقدّمه حاصل شده است. این امر به همان اندازه مسلّم است که اگر اکنون این یک دست باشد و این یک دست دیگر، نتیجه می شود که اکنون دو دست وجود دارد.

بنابراین برهان من برای وجود چیزهای خارج از ما هو سه شرط لازم برای بوهان قوی را داراست. آیا برهان قوی شرطهای لازم دیگری دارد که یحتمل برهان من آنها را ندارد؟ شاید چنین باشد؛ نمی دانم همهٔ ما طی الدوام اینگونه برهانها را برهانهای قطعی پارهای نتیجه ها دانسته ایم که مرانجام پارهای از مسائل را که قبلاً نسبت به آنها شک داشته ایم فیصله می دهد. مثلاً فرض کنید مسأله این باشد که آیا در صفحهٔ نلان از بهمان کتاب سه غلط چاپی هست یا نه. دالف، می گوید هست، وب، می خواهد در آن شک کند. والف، چگونه می تواند صحت گفتهٔ خود را ثابت کند؟ البته با این کار می تواند ثابت کند که کتاب را بردارد، ورق بزند تا به آن صفحه برسد و به سه جای جداگانه روی صفحه اشاره کند و بگوید: واین یکی از روشهایی است که بگوید: واین یکی غلط چاپی، این هم یکی، البته این یکی از روشهایی است که بگوید: واین یکی غلط چاپی، این هم یکی، البته این یکی از روشهایی است که

ممکن است وجود سه غلط چاپی را ثابت کرد! البته «الف» نمی تواند با این کار ثابت کند که سه غلط چاپی در صفحهٔ موردنظر هست مگر اینکه مسلّم باشد که در هر یک از جاهایی که به آنها اشاره می کند یک خلط چاپی هست. امّا اینکه می گرییم ممکن است آن را به این روشنی ثابت کند خود به منزلهٔ آن است که بگوییم ممکن است مسلّم باشد که هست. اگر امکان آن رود که چنان چیزی مسلّم باشد، هم اکنون به یقین مسلّم است که یک دست در یکی از دو جایی که نشان دادم بود و دست در یکی از در جایی که نشان دادم

بنابراین هماکنون برهانی آوردم که در آن زمان اهیان خارجی وجود داشتهاند؛ و واضح است که اگر برهان آوردم، می توانستم در آن زمان بسیاری برهانهای دیگر از همان نوع بیاورم که در آنزمان اعیان خارجی وجود داشته و اکنون می توانم بسیاری برهانهای دیگر از همان نوع بیاورم که اکنون اعیان خارجی وجود دارد.

امًا اگر آنچه از من می خواهند آن باشد که ثابت کنم در گذشته اعیان خارجی وجود داشتهاند آنگاه می توانم برهانهای گوناگون بسیاری بر آن نیز بیاورم. اما این برهانها از جهات مهمی ب ب هانهایی که هماکنون آوردم نوعاً تفاوت دارد. و تأکید میکنم که وقتی کانت میگوید قادر نبودن به آوردن برهانِ وجود اعيان خارجي بي آبرويي است، دليل وجود آنها درگذشته يقيناً به رفع آن بي آبرويي که وي از آن سخن ميگويد کمې ميکند کانت ميگويد که اگر به خاطر کسي خطور کند که در وجود آنها شک کند، باید قادر باشیم برهان قانع کنندهای جلو او بگذاریم. اما مراد کانت از کسی که در وجود آنها شک میکند یقیناً فقط منظور او شخصی نیست که شک میکند که آیا هیج عین خارجی در لحظهای که او سخن میگوید وجود دارد یا نه، بلکه منظور او شخصی است که شک میکند که آیا هیچگاه هیچ عین خارجی وجود داشته است یا نه؛ و از اینرو برهانی بر اینکه پارهای اعیان خارجی در گذشته و جود داشته است یقیناً به بخشی از آنچه این شخص در آن شکّ میکند موبوط می شود. حال من چگونه می توانم ثابت کنم که اعیان خارجی در گذشته وجود داشتهاند؟ یک برهان این است: می توانم بگویم: «اندک زمانی پیش دو دست بالای این ميز بلند كردم؛ پس اندك زماني پيش دو دست وجود داشت؛ پس در زماني از زمانهاي گذشته دستكم دو دست وجود داشته است، فهوالمطلوب، اين برهان كاملاً محكمي است به شوط آنکه به مفاد مقدّمهٔ آن علم داشته باشم. امّا من علم دارم که اندک زمانی پیش دو دست بالای این ميز بلند كردم. در واقع همة شما نيز بر أن علم داريد. هيچ شكّى نيست كه چنين كردم. بنابراين برهان کاملاً قاطعی بر این آوردم که درگذشته اعیان خارجی وجود داشته است؛ وبیدرنگ همه میبینید که اگر این برهان، برهانی قاطع باشد پس من می توانستم برهانهای بسیار دیگری از

همین نوع بیاورم و اکنون هم می توانم برهانهای بسیار دیگری بیاورم. امّا این نیز پرواضح است که این نوع برهان از جهات مهمّی با آن نوع برهان تفاوت دارد که هماکنون بر این آوردم که در آن زمان دو دست وجود داشت.

بنابراین من دو برهان قاطع بر وجود اعیان خارجی آوردهام. برهان اوّل بر این بود که در زمانی زمانی که آن برهان را آوردم دو دست انسان وجود داشته است؛ برهان دوّم بر این بود که در زمانی پیش از آنکه آن برهان را آوردم دو دست وجود داشته است. این برهانها از جهات مهمّی با یکدیگر تفاوت داشتند. و خاطرنشان کردم که در آن موقع می توانستم برهانهای قاطع بسیاری از هر دو نوع هر دو نوع بیاورم. این نیز واضح است که اکنون نیز می توانم برهانهای قاطع بسیاری از هر دو نوع بیاورم، چندانکه اگر برهانی که طلب می شود از نوع این برهانها باشد، چیزی آسانتر از اثبات وجود اعیان خارجی نیست.

امًا من نیک آگاه هستم که با همهٔ آنچه گفتم هنوژ هم بسیاری از فیلسوفان احساس میکنند که هیچ برهان قانعکنندهای دربارهٔ موضوع موردبحث نیاوردهام. و در پایان مختصری در این باب میگویم که چرا در مورد برهانهای من این ناخرسندی را احساس میکنند.

یک جهت آن، به نظر من، این است: کسانی هستند که وبرهان عالم خارج، را شامل برهان چیزهایی می دانند که من کوششی برای اثبات آنها نکرده ام و اثبات هم نکرده ام. پرآسان نیست که بگوییم این کسان چه چیزی را می خواهند اثبات شود \_ چیست آن چیزی که اگر برهانی برای آن به دست نیاورند نمی گویند که برهانی برای وجود اعیان خارجی دارند؛ امّا من می توانم به تقریب توضیح دهم که اینان چه می خواهند و آن توضیح این است که اگر من قضایایی را که به عنوان توضیح دهم که اینان خود آورده ام به برهان اثبات می کردم، آنان شاید می پذیرفتند که وجود اعیان خارجی را اثبات کرده ام، امّا وقتی چنین برهانی در کار نیست (که البته نه آن را آورده ام و نه کوششی برای آوردن آن کرده ام)، آنان می گویند که من آنچه را به نظر آنان برهان وجود عالم خارج است نیاورده ام. به عبارت دیگر برای آنچه اکنون می گویم، یعنی در زمانی که دستهای خود را بلند می کنم و می گویم و برای آنچه اکنون می گویم، یعنی در زمانی که می گویم: هم اکنون دو دست بالای این مورد دیگر، برای آنچه اکنون می گویم، یعنی در زمانی که می گویم: هم اکنون دو دست بالای این می بلکه چیزی است شبیه یک گزارهٔ کلی در این خصوص که چگونه هر قضیهای از این نوع اثبات می شود. البته چنین چیزی نیاورده ام؛ و راعتقاد دارم که نمی توان آورد: اگر مراد از برهان وجود جیزهای خارجی ممکن نیست. البته می شود. البته چنین چیزی نیاورده ام؛ و راعتقاد دارم که نمی توان آورد: اگر مراد از برهان وجود چیزهای خارجی این باشد، معتقدم که آوردن برهان وجود چیزهای خارجی ممکن نیست. البته

در پارهای موارد می توان برای قضایایی که شبیه به آن قضایا هستند چیزی که شاید بتوان آن را برهان خواند آورد. اگر کسی از میان شماگمان برد که یکی از دستهای من مصنوعی است می توان به او گفت برای به دست آوردن برهان این قضیهٔ من که واین یک دست است و ایس یک دست دیگره بباید و دست مشکوک را از نزدیک وارسی کند، شاید هم به آن دست بزند و فشار دهد تا مسلم شود که راقعاً یک دست انسان است. امّا گمان نمی کنم که تقریباً در کلیهٔ موارد آوردن هیچ برهانی میشر باشد. آخر چگونه می توانم اکنون ثابت کنم که: واین یک دست است و این یک دست دیگر است؟ه گمان نمی کنم بتوانم اگنون ثابت کنم در دایت کنم لازم است که، چنانکه دکارت اشاره کرده است، ثابت کنم که اکنون در رؤیا نیستم، امّا چگونه می توانم ثابت کنم که در رؤیا نیستم؟ شک نیست که دلاتل قاطعی بر این دارم که بگریم اکنون در رؤیا نیستم؛ قرینهٔ قطعی دارم که بیگریم اکنون در رؤیا نیستم؛ قرینهٔ قطعی دارم که بیگریم اکنون در رؤیا نیستم؛ قرینهٔ قطعی دارم که بیدارم: امّا این غیر از آن است که بتوانم آن را به برهان ثابت کنم. نمی توانم بگویم همهٔ قراینی که دارم چیست؛ و برای آنکه برهانی برای شما بیاورم دست کم لازم است که این کار را به برهان که دارم چیست؛ و برای آنکه برهانی برای شما بیاورم دست کم لازم است که این کار را به بیدارم:

امًا به نظر من جهت دیگر اینکه برخی کسان احساس می کنند برهانهای من قانع کنند، نیست نه فقط آن است که برای چیزی از من برهان میخواهند که من آن را اثبات نکود.ام بلکه فکر میکنند که اگر من نتوانم این برهانهای اضافی را بیاورم، برهانهایی هم که آوردمام ابدأ برهانهای قاطعی نیستند. و به نظر من، این یک خطای مسلم است. اینان میگریند: داگر نتوانید مقدّمهٔ برهان خود را، یعنی این یک دست است و این یک دست دیگر است، ثابت کنید پس بر آن علم ندارید. حال خود شما پذیرفتید که اگر بر آن علم نداشته باشید، برهان شما قاطع نیست. بنابراین برهان شما، برخلاف آنکه میگویید، برهان قاطعی نیست. ، من فکر میکنم این نظر که اگر من نتوانم چیزهایی از این قبیل را اثبات کنم بر آنها علم ندارم، نظری است که کانت در همان جملهای که در ابتدای این گفتار آوردم بیان کرده است، یعنی در آنجاکه به تلویح میگوید تا زمانی که برهانی برای وجود چیزهای خارج نداریم، وجود آنها را باید به صرف ایمان پذیرفت. به نظر من مقصود او این است که اگر من نتوانم ثابت کنم که این یک دست است باید آن را فقط به وجه ايمان بهذيرم ــنمي توانم بر آن علم داشته باشم. من فكر ميكنم كه اگر چه اين نـظر در مـيان فیلسوفان بسیار رایج است ولی خطای آن را می توان نشان داد ــ هرچند که فقط با به کاربردن مقدّماتي مي توان نشان داد كه صدق آنها معلوم نمي شود مگر آنكه به وجود اعيان خارجي علم داشته باشیم. من مي نوانم به چيزهايي علم داشته باشم كه نمي توانم آنها را به برهان ثابت كنم؛ و در میان چیزهایی که یفیناً بر آنها علم دارم، ولو آنکه (فکر میکنم) نتوانم آنها را به برهان ثابت

کنم، مقدّمه های دو برهانی است که آوردم. بنابراین باید بگویم که اگر کسانی باشند که از این دو برهان فقط به این دلیل ناخرسند باشند که من بر مقدّمه های آنها علم ندارم، ایس کسان برای ناخرسندی خود دلیل محکمی ندارند.





-



نوشتهٔ برتراند راسل ترجمهٔ سید محمدهلی حجتی

قبلاً فرصت مناسبی برای ذکر و توابع توصیفی و برایمان فراهم شد، یعنی عباراتی از قبیل و پدر اه یا وسینوس ۱۵۰ برای درک چنین عباراتی، در آغاز باید منظور از و توصیفهاه مشخص گردد. یک و توصیف و ممکن است بر در نوع باشد، معین و غیرمعین (یا مبهم ۵). توصیف غیرممین عبارتی است در قالب و چیزی و توصیف معین (در حالت مفرد) عبارتی است در قالب و فلان چیز بخصوص ۱۸۰ با بررسی نوع اول مطلب را آغاز می کنیم.

[به جملات زیر توجه کنید] وجه کنید از ملاقات کردید از مردید از مردی را ملاقات کردم، واین توصیفی کاملاً غیرمعین است. و در این جملات از کاربرد و اژگانی که اختیار کرده اسم منحرف نشده ایم. اکنون سؤال ما این است: و قتی می گریم ومردی را ملاقات کردم، و در واقع چه چیزی را بیان کرده ام؟ فعلاً فرض می کنیم اظهارم صادق ایاشد و در واقع جو نز ۱۰ را ملاقات کرده باشم. واضح است آنچه را بیان کرده ام به معنی اینکه وجونز را ملاقات کردم، نیست؛ [زیرا] می توانم بگریم ومردی را ملاقات کردم، اما جونز نبود، در این حالت، اگر چه دروغ گفته ام، اما سخن متناقضی با آنچه که مقصودم بوده است نگفته ام، برخلاف موقعی که می گویم ومردی را ملاقات کردم، و منظورم واقعاً این باشد که جونز را ملاقات کرده ام. [در این حالت گفتن اینکه مردی را ملاقات کردم، و و اضح است که سخن متناقضی است.) همچنین واضح است مخاطب من سخنم را نکردم، و و اضح است که سخن متناقضی است.) همچنین واضح است مخاطب من سخنم را می فهمد حتی اگر بیگانه بوده و هرگز نام وجونزه به گوشش نخورده باشد.

اما بیشتر از آنچه که ذکر شد می توانیم بگوییم: نه تنها جونز، بلکه هیچ مرد خاصی مشمول گفتهٔ من نمی شود. این مطلب هنگامی واضح می گردد که [قرض کنیم] گفتهٔ من کافب ۱۱ باشد؛ در این صورت دلیلی وجود ندارد که فرض شود جونز مشمول آن عبارت است و نه شخص دیگری. در واقع جملهٔ مذکور بامعنی است حتی اگر چه ممکن نیست صادق بوده باشد، یعنی حتی اگر هیچ مردی در عالم وجود نداشته باشد. واسبی شاخدار ۱۲ را دیدم به یا ویک افعی در اگر یعنی ۱۲ را کهدم و جملات کاملاً بامعنایی هستند، اگر بدانیم منظور از اسب شاخدار یا افعی در یاری ۱۲ مینامیم و جوادات افسانه ای را بدانیم. بنابراین، صرفاً آنچه را که مفهوم ۱۲ می نامیم دخالت در تشکیل معنای یک جمله دارد. مثلاً در مورد واسب شاخداره فقط مفهوم آن مورد نظر است: اینطور نیست که در جایی مبهم چیزی غیرواقعی ۱۹ وجود داشته باشد که واسب شاخداره نام داشته باشد. بنابراین، به علت اینکه گفتن واسبی شاخدار را دیدم با معنا (اگر چه کاذب) است، واضح می گردد معنای جمله، با تحلیل درست، واسبی شاخداره را دیدم با معنا عنوان جزء متشکله دربرندارد، اگر چه شامل مفهوم واسب شاخداره می شود.

مسألة وعدم واقعیت الکه در اینجا با آن روبرو هستیم، مسألة بسیار مهمی است. اکثر منطق دانانی که به مسألة فوق پرداخته اند توسط دستور زبان گمراه شده، از راههای اشتباهی به بررسی مسأله مذکور پرداخته اند، آنها شکل دستوری را به عنوان راهنمایی مطمئن، بیش از آنچه واقعاً هست، برای تحلیل الحکام ۱۷٪ دو نظر گرفته اند. و به این نکته توجه نکرده اند که کدام تفاوتها در شکل دستوری اهمیت تارد. از نظر [منطق] سنتی دو حکم وجونز را ملاقات کردم، و ومردی را ملاقات کردم، یک شکل ۱۸ دارند، در حالی که در حقیقت این دو، اشکال کاملاً متفاوتی دارند: حکم اول از شخصی واقعی نام می برد [یعنی جونز]، در حالی که حکم دوم در بردارند، یک تابع گزاره ای ۱۱ است و هنگامی که تحلیل گردد، به این صورت تصریح می یابد: بردارند، یک تابع گزاره ای ۱۱ است و هنگامی که تحلیل گردد، به این صورت تصریح می یابد: واضح باین تابع که (× را ملاقات کردم و × یک انسان است) در بعضی اوقات صادق است. س. واضح است تابع مذکور در قالب و× را ملاقات کردم، نیست، قالبی که برای واسیی شاخدار را دیدم، مناسب است، علی رخم اینکه چیزی به عنوان واسبی شاخداره واقعیت ندارد.

به علت در دست نداشتن توابع گزارهای، بسیاری از منطق دانان مجبور به پذیرش این نتیجه شده آند که اشیائی غیرواقعی وجود دارند. مثلاً ماینونگ ۲۰ معتقد است که می توانیم دربارهٔ «کوه طلایی» ۲۱ مهربع گرده ۲۱ و غیره سخن بگوییم؛ می توانیم قضایایی صادق بسازیم که موضوع آنها همین کلمات باشد؛ به همین جهت این موضوعات باید به نحوی وجودی منطقی داشته باشند، زیرا در غیر این صورت احکامی که شامل چنین موضوعاتی است بی معنا خواهند بود.

به نظر من، چنین نظریههایی فاقد آن درک او شناختی] از واقعیت هستند که باید حتی در انتزاعیترین میاحث محفوظ بماند. باید بگویم همانطور که در جانورشناسی نمی توان موجودی را به عنوان اسب شاخدار پذیرفت، منطق نیز نباید آن را بپذیرد، زیرا منطق همانقدر با دنیای واقعی سروکار دارد که جانورشناسی، اگر چه منطق بیشتر به جنبه های کلی و انتزاعی چنین دنیایی می پردازد. گفتن اینکه اسب شاخدار موجودیتی در حماسه یا ادبیات یا در تصور دارد، رقتانگیزترین و حقیرانهترین طفرهرفتن است. آنچه در حماسهها وجود دارد حیوانسی تیست که از گوشت و خون ساخته شده و نفس بکشد و براساس رأی خویش حرکت کند؛ آنچه که وجود دارد تصویری [از است شاخدار] و یا کلماتی است که تو صیفکنندهٔ آن است [نه خود است شاخدار). همچنین ادعای اینکه هاملت، مثلاً در دنیای خاص خودش [بعنی] دنیای تصورات شکسیبر به همان نحری وجود دارد که نایلتون در دنیای واقعی، معادل گفتن چیزی است که عمداً ایجاد سردرگمی میکند، و یا لاقل موجب ابهامی است که به سختی می توان برای آن اعتباری قائل شد. تنها یک دنیا رجود دارد، دنیای «واقعی»: تصور شکسپیر بخشی از این دنیاست و افکاری که در نوشتن ترازدی هاملت داشت نیز واقعی هستند. همچنین افکاری که ما در حين خواندن آن اثر داريم واقعيت دارند. اما به لحاظ ماهيت تخيل است كه صرفاً افكار و احساسات ويَقْيَوُم در شكسيير و خوانندگان آثارش واقعيت دارند و نه اينكه عالاوه بـر ايـنها شخصي غيني ٢٠ به نام هاملت وجود داشته بإشد وقتي كه نمام احساساني راكم از جانب ناپلئون در نویسندگان و خوانندگان تاریخ ایجاد شده آست به حساب آوریسم، همنوز بـه خــودِ ناپلئون [در دنیای واقعی] دست نیافتهایم؛ اما در مورد هاملت هر آنچه راکه بوده است یافتهایم و به آخر رسیدهایم. اگر هیچکس دربارهٔ هاملت تبندیشیده باشد چیزی از هاملت باقی نمی ماند، [اما] اگر هیچکس دربارهٔ ناپلئون نیندیشیده باشد، بالأخره ناپلئون کسی را وادار میساخت که او را به حساب آورد. مفهوم واقعیت در منطق مفهومی است اساسی، و هر کس با این مفهوم از طریق چشمېندي بازي کرده و وانمود کند هاملت به نوعي واقعیت داشته به اندیشه خیبانت کردهاست. برای طرح تحلیلی درست از احکامی که در مورد اسب شاخدار، کو، طلایی، مربع گود و سایر آشیاء دروغین صادر شده یا می شوند، پایبندی به مفهوم باصلابتی از واقعیت بسیار ضروری است.

در پیروی از این برداشت از واقعیت، باید اصرار داشته باشیم که در تحلیل احکام هیچچیز مغیرواقعی، نباید پذیرفته گردد. اما، از اینها گذشته ممکن است سؤال شود اگر چیزی غیرواقعی وجود ندارد چگونه میتوانیم آن را بپذیریم؟ او از آن سخن بگرییم؟] پاسخ این است که در مورد

احکام، ما در وهلهٔ اول با نمازد۲۳ها کروبرو هستیم، و اگر به گروهی از نمادها که خود مسعنایی ندارند معنایی را نسبت دهیم در مغلطهای گرفتار خواهیم شدکه ما را وادار به پذیرش موجودات غيرواقعي خواهد ساخت؛ تنها طريقي نيزكه توسط أن ابن بذيوش امكان بذير خـواهـد بـود این است که این موجودات را اشیائی توصیف شده بینگاریم. کل چهار کلمهای که جملهٔ واسیی شاخدار را دیدم و را می سازند باهم حکم معناداری را تشکیل می دهند. لفظ واسب شاخدار و نیز به تنهایی با معتاست، همان طور که لفظ ومرده بامعناست. اما لفظ [تکرهٔ] وامیی شاخدان تشکیل گروهی فحرعی ۲۰ رازنمی دهد که خود مستقلاً دارای معنا باشد. بنابراین، اگر به این لفظ به غلط معنایی را نسبَت دهیم به ناگهان خود را با ویک اسب شاخداره مواجه می بینیم، و با این سؤال روبرو می شویم که چگونه چنین موجودی می تواند در دنیایی وجود داشته باشد که در آن هیچ اسب شاخداری موجود نیست. هاسبی شاخدار، یک توصیف غیرمعین است که چیزی را وصف نمی کند. توصیف غیرمعینی نیست که چیزی غیرواقعی را وصف کند. حکمی مانند «x غیرواقعی است؛ فقط وقتی معنا دارد که دی یک ترصیف باشد، صعین به غیرمعین. در ایس صورت اگر ویم توصیفی باشد که چیزی را وصف نکند حکم مذکور صادق خواهد بود. اما، خواه ه x x چیزی را تو صیف کند یا نکند جزئی از اجزاء تشکیل دهندهٔ معنای جملهای نیست که xxه در آن واقع شده است ۲۹ مانند «اسبى شاخدار» در بحث توصیفها، که گروهي فرعي را تشکیل نمی دهند که به تنهایی خود معنایی داشته باشند. تمامی اینها از این حقیقت نشأت میگیرد که وقتی «x» یک توصیف باشد «x غیرواقعی است» یا x» وجود ندارد» مهمل نیست، بلکه همیشه معنا دارد و گاهی نیز صادق است.

اکنون می توانیم بحث خود را ادامه دهیم و به طور کلی معنای احکامی را که دارای توصیفهای مبهم هستند تعریف کنیم، فرض کنید می خواهیم مطلبی را در مورد پی پیان کنیم، در حالی که لفظ پی پیزه ایی  $^{14}$  اشاره به اشیائی دارد که دارای و یژگی خاص  $\phi$ هستند، یعنی اشیائی چون × که در مورد آنها تابع گزارهای  $x \phi$  صادق است (فی المثل اگر «مردی» نمونهای از پی پیش یاشد، در این صورت  $x \phi$  به صورت  $x \phi$  یک انسان است، درمی آید.) حال فرض کنید بخواهیم به «پیزی» و یژگی  $x \phi$  را نسبت دهیم، یعنی می خواهیم بگوییم «پیزی» همان و یژگی را دارد که × داراست درحالی که  $x \phi$  صادق باشد (مثلاً در مورد «مردی را ملاقات کردم»  $x \phi$  عبارت است از «کرا ملاقات کردم» این حکم که «پیزی» و یژگی  $x \phi$  را دارد خود حکمی در قالب است از «کرا ملاقات کردم» سرای مصداق مناسبی از × باید «پیزی» یا × همانند و یکی می شد؛ حال اگر چه (به یک اعتبار) در بعضی موارد این امر ممکن است صادق باشد، مطمئناً در

مواردی نظیر «اسبی شاخدار» صادق نیست. تنها از این حقیقت که بیان این مطلب که چیزی و پژگی  $\psi$  را دارد قالب  $\psi$  را ندارد، امکان تعریف لفظ «چیزی» به گونه ای فراهم می شود که بتواند در عین حال «غیرواقعی» نیز باشد. تعریف مذکور چنین است:

جملهٔ «چیزی که ویژگی  $\phi$ را دارد ویژگی  $\psi$ را دارد.» به این معناست که :

تصدیق تو أم  $\phi \times \psi$  همیشه کاذب نیست.

تا آنجایی که به منطق مربوط می شود، این نظیر حکمی است که ممکن است بدین صورت بیان شود: وبعضی شها، ۴ هستند»؛ ولی از لحاظ علم معانی اختلافی بین دو حکم هست. زیرا یکی افادهٔ مفرد می کند و دیگری جمع؛ اما این مطلب چندان اهمیت ندارد. نکتهٔ مهم این است که اگر احکامی که کلاً دربارهٔ وچیزی» سخن می گویند به دقت تحلیل شوند، معلوم می شود که شامل جزئی نیستند که با این لفظ نشان داده می شود، و به همین دلیل است که چنین احکامی می توانند دارای می با این لفظ نشان داده می شود، و به همین دلیل است که چنین احکامی

. تعریف و نُجود ۲۹، هنگامی که در مورد توصیفهای مبهم به کار رود، از آنچه که در انتهای قصل گذشتهٔ [کتاب]گفتیم تیجه می شود. می گوییم وبشر وجود دارد؛ یا وبشری وجود دارد؛ اگر تابع گزاراهای « انسان است. گاهی صادق باشد؛ و به طور کلی «چیزی» و جود دارد اگر «x فلان و بهمان است، و کاهی صادق باشد. به تعبیر دیگری نیز می توانیم مطلب را بیان کنیم. حکم وسقراط یک بشر است، بدون شک معادل از آست با حکم وسقراط انسان است؛ امنا عین آن نيست. فعل [ربطي] أست ٣٠ در جملة «سقراط انسان است» رابطة بين موضوع و محمول را بيان م كند؛ اما همين لفظ در جملة وسقراط يك بشر است، بيانگر اينهماني ٢٠ است. باعث شر مندگی است که نوع بشر لفظ واست، را برای دو معنای کاملاً متفاوت به کار برده است ـ این شر مندگی البته در زبان منطق نمادی جبران شده است. اینهمانی در وسقراط یک بشر است، بین یک شیء برقرار است که [سقراط] نامگذاری شده است (فرض میکنیم «سقراط» یک نام باشد، بعداً توضیحاتی خواهد آمد)، و شیئی که بهگونهای مبهم توصیف شده است. شیشی که به گونهٔ مهم توصيف شده است اوجوده خواهد داشت اگر لااقل یکی از این قبیل احکام صادق باشد، یعنی لااقل حکم صادقی با قالب «x فلان و بهمان است» موجود باشد درحالی که «x» یک اسم است. این ویژگی توصیفهای مبهم (در مقابل توصیفهای معین) است کمه مسمکن است تعداد بي شماري احكام صادق با قالب مذكور موجود باشد، [مانند] سقراط يك بشر است، اقلاطون یک بشر است و غیره. بنابراین، «بشری وجود دارد»، نتیجهٔ [وجود] سقراط یا افلاطون یا هم شخص دیگری است. از طرف دیگر در مورد توصیفهای معین، نظیر قالب مذکور یعنی x فلان

چیز بخصوص است؛ (وقتی که دیم یک اسم باشد) فقط می تواند حداکثر به ازای یک مقدار واحد برای x صادق باشد. بدین ترتیب به موضوع توصیفهای معین می رسیم، توصیفهای که می باید شبیه طریقی که برای توصیفهای غیرمعین به کارگرفته شد تعریف شوند، البته با پیچیدگی بیشتر.

حال به بحث اصلی در این فصل می رسیم، یعنی تعریف ادات تعریف ۱۹۱۵ (در حالت مغرد). نکتهٔ بسیار مهمی که در تعریف [توصیف غیرمعین] «چیزی» بود در مورد وفلان چیز بخصوص نیز عیناً به کار می آید؛ تعریفی که مورد نظر ما است تعریف احکامی است که در آنها عبارت توصیف معین یافت می شود، نه تعریفی از خود توصیف معین در حالی که مستقل از جمله آمده باشد. در مورد [توصیف غیرمعین] «چیزی» این امر تغریباً واضح است: هیچکس نمی تواند فرض کند که «مردی» شیء معینی است که می تواند به تنهایی تعریف شود. سقواط هردی است؛ افلاطون مردی است، ارسطو مردی است؛ امانمی تواند به تنهایی تعریف شود. سقواط هردی است؛ افلاطون مردی است، ارسطو مردی است؛ امانمی تواند به تابلاطون بی اوارسطو» زیرا این سه اسم معانی متفاوتی دارند. با این حال، وقتی تمامی مردهای عالم را شمارش کرده باشیم، چیزی باقی معانی متفاوتی دارند. با این حال، وقتی تمامی مردهای عالم را شمارش کرده باشیم، چیزی باقی هویتی که صرفاً یک مرد غیرمعین است بدون اینکه شخص خاصی باشد. و البته کاملاً واضح است که هر چیزی که در عالم وجود دارد متشخص است: اگر آن چیز یک مرد باشد مرد خاصی است که هر چیزی که در عالم وجود دارد متشخص است: اگر آن چیز یک مرد باشد مرد خاصی مقابل افرادی خاص قرار داشته باشد، در نتیجه طبیعی است که لفظ «مردی» را به تنهایی تعریف نکنیم، بلکه احکامی را تعریف کنیم که شامل آن می شوند.

در مورد وفلان چیز بخصوص، همین مطلب عیناً صادق است، اگر چه در وهلهٔ اول کمتر واضح به نظر میرسد. مطلب فوق را با توجه به تفاوت بین یکداسم و یک عوصیف معین می توانیم نشان دهیم، جملهٔ واسکات نویسندهٔ رمان ویورلی است، ۴۴ را در نظر بگیرید. در اینجا یک نام واسکات، و یک توصیف ونویسندهٔ رمان ویورلی، داریم که هر دو بر یک شخص اطلاق می شوند. تمایز بین یک اسم و سایر نمادها را می توان به گونهٔ ذیل توضیح داد:

یک اسم نماد بسیطی ۴۰ است که معنای آن صرفاً می تواند موضوع جمله واقع شود ... همچنین یک نماد ببسیطی نمادی است که اجزائی از نوع نماد نداشته باشد. بنابراین، باسکات، یک نماد بسیط است، زیرا اگر چه اجزائی دارد (مثلاً حروف تشکیل دهندهٔ آن) اما آن اجزاء خود نماد نیستند. از طرف دیگر، بزر بسندهٔ رمان و یورلی، یک نماد بسیط نیست، زیرا اجزائی که

عبارت فوق را تشکیل داده اند خود نهای هستند اگر واقعیت امر این باشد (چنانکه ممکن است باشد) که آنچه به نظر میرسد یک وفره ۱۳ است در واقع تحلیل بهذیرد و قابل تجزیه به باشد، می توانیم رضایت دهیم که در این صورت با چیزی روبرو هستیم که می توان آن را وفرد نسبی ۱۷ نامید؛ چنین الفاظی در سرتاسر متنی که مورد نظر است هیچگاه مورد تجزیه و تحلیل گوار نمی گیرند و هیچگاه در مقامی غیر از موضوع واقع نمی شوند؛ در این صورت باید متقابلاً تن به واسامی نسبی ۱۹ نیو بدهیم از ایجاظ مسأله ای که دنبال می کنیم، یعنی تعریف توصیفها، این مسأله را که آیا این اسامی مطلق ۱۳ هستند یا نسبی، می توان نادیده گرفت. زیرا این مسأله مربوط می شود به طبقات مختلف در سلسله مراتب واتواع ۱۳۰ در حالی که در اینجا مقایسه بین الفاظی صورت می گیرد مانند و اسکات، و و و سویسندهٔ رمان و یورلی، که هر دو بر یک شبیء اطلاق می شوند و مسألهٔ انواع را پیش نمی آورند. بنابراین، در اینجا اسامی را به این شکل مورد بررسی می شوند و مسألهٔ انواع را پیش نمی آورند. بنابراین، در اینجا اسامی را به این شکل مورد بررسی قرار می دهیم که قابلیت مطلق بودن را دارند؛ هیچ نکته در آنچه که می خواهیم بگوییم به این فرض وابسته نیست، اما با کمک آن کلام را می توان خلاصه تر کرد.

بدین ترتیب مقایسه باید بین دو چیز صورت پذیرد: (۱) یک اسم، که نمادی است بسیط و مستقیماً شخصی را که معنای آن اسم است مشخص می کند و این معنا را قائم به خود دارد بدون هیچگونه وابستگی به معانی سایر کلمات؛ (۲) یک توصیف که متشکل از چندین کلمه است، کلماتی که معانی آنها از قبل مشخص شده و از مجموع آنها آنچه که دمعنای آن توصیف قلمداد می شود نتیجه می گردد.

حکمی که توصیفی را دربردارد معادل همان حکم نیست وقتی که اسمی به جای آن توصیف گذاشته شود، حتی اگر آن اسم همان شیشی را نام گذارد که آن توصیف وصف می کند. کاملاً واضح است حکم داسکات اسکات است، واضح است حکم داسکات اسکات است، تفاوت دارد. اولی یک واقعیتی است در تاریخ ادبیات، در حالی که حکم دوم تکرار مکرری بیش نیست. و اگر به جای ونویسندهٔ رمان و بورلی، نام شخص دیگری غیر از اسکات را قرار دهیم خکم ما کاذب خواهد شد، و بدین ترتیب یقیناً همان حکم اولی نخواهد بود. اما ممکن است گفته شود، در اینجا حکم به دست آمده همان قالب حکمی چون واسکات سو والتر است این دارد، حکمی که در آن دو اسم بر یک فرد دلالت دارند. پاسخ این است که اگر واسکات سو والتر است که نامش دارد، حکمی که در آن دو اسم بر یک فرد دلالت دارند. پاسخ این است که اگر واسکات سو والتر است، در واقع به این معنا باشد که وفودی که نامش اسکات است (همان) فردی است که نامش سر والتر است، در این صورت اسامی مذکور به عنوان توصیف به کبار رفته اند. یسمنی فرد مشخصی به جای اینکه نامیده شود به اینگونه توصیف می گردد که فردی است با داشتن قلان مشخصی به جای اینکه نامیده شود به اینگونه توصیف می گردد که فردی است با داشتن قلان

اسم. این نحوهای است که اسامی عملاً به کژات به کارگرفته میشوند، و در عبارت پردازی نیز على القاعده چيزي وجود ندارد كه نشان دهد آيا اسامي به اين نحوه به كار مي روند يا به عنوان يك اسم. هنگامی یک اسم مستقیماً به کارگرفته می شود که صرفاً نشان دهد دربارهٔ چه چیزی سخن میگوییم. در این صورت جزئی از واقعیتی که تصدیق شده باکلی که باید انکار شود نیست بلکه صرفاً جزئي از نظام نماديني است كه توسط آن، انديشه هاي خود را بيان ميكنيم. آنچه را كه می خواهیم بیان کنیم چیزی است که (مثلاً) می تواند به زبان دیگری ترجمه شود؛ چیزی است که كلمات وسيلهٔ بيان أن هستند، نه اينكه خود جزئي از أن باشند. از طرف ديگر، وقتي حكمي را در مورد هفردی که اسکات نام دارد؛ میسازیم، اسم «اسکات» جزئی از آنچه که میخواهیم بیان کنیم می شود، و نه صرفاً جزئی از زبانی که برای بیان حکم مذکور به کار گرفته شده است. اکنون اگر به جای عبارت مذکور عبارت وفردی که سِروالتر نامیده می شود، را جایگزین کنیم، حکم ما تفاوت خواهد کرد. اما تا آنجایی که اسامی را در منام اسم به کار میبریم، انتخاب بین باسکات، و وسر والتروبه أنجه كه بيان ميكنيم همان قدر بي ارتباط است كه اگر به انگليسي يا فرانسه مطلب را اداكنيم. بنابراين، تا آنجاكه اسامي در مقام اسميه كار ميروند واسكات سر والتر است، همان حكم واسكات اسكات است؛ و از واضحات خواهد بود. در اينجا اثبات اينكه واسكات نويسندة رمان و پورلی است؛ همان حکمی نیست که از جایگزینی اسمی (حال هر اسمی که میخواهد باشد) برای «نویسندهٔ رمان و پورلی» به دست می آید، کامل میگردد.

هنگامی که متغیری را به کار بوده و دربارهٔ یک تابع گزارهای، مثلاً κφ سخن می گوییم، روند اطلاق احکام کلی دربارهٔ κ در موارد خاص عبارت می شود از جایگزین کردن اسمی به جای حرف «۸» [البته] با فرض اینکه ۵ تابعی است که برای متغیرش افراد را می پذیرد. فرض کنید [برای مثال κ) ] همیشه صادق باشد، مانند «قانون اینهمانی» κ=κ. حال در این صورت به جای «۸» هر اسمی را که بخواهیم می توانیم بگذاریم و یک حکم صادق به دست می آوریم. با فرض اینکه «سقراط» «افلاطون» و «ارسطو» اسم باشند (که البته این یک فرض عجولانه است)» از قانون اینهمانی می توانیم نتیجه بگیریم که سقراط سقراط است، افلاطون افلاطون است و روورلی نویسندهٔ رمان ویورلی است دچار مغالطه خواهیم شد. این مطلب نتیجهٔ آنچه که در جود سطر قبل اثبات کردیم است، یعنی اگر در حکمی به جای «نویسندهٔ رمان ویورلی» یک اسم جند سطر قبل اثبات کردیم است، یعنی اگر در حکمی به جای «نویسندهٔ رمان ویورلی» یک اسم جاند «حکمی که به دست می آید متفاوت خواهد بود. این بدان معنا است که اگر «۸» یک اسم باشد «۲» همان حکم «نویسندهٔ رمان ویورلی نویسندهٔ رمان ویورلی است» نیست، حال

وی هر اسمی که میخواهد باشد. بنابراین، از این حقیقت که تسمامی احکام با قبالب و ۱۳۳۸ صادق اند نمی توانیم مستقیماً نتیجه بگیریم که نویسندهٔ رمان ویورلی نویسندهٔ رمان ویبورلی است، میباشد، است، در واقع، احکامی که قالب آنها وفلان چیز بخصوص فلان چیز بخصوص است، میباشد، همیشه صادق نیستند: لازم است که فلان چیز بخصوص وجود داشته باشد (کلمهای که به زودی توضیح داده می شود). حکم به اینکه پادشاه کنونی فرانسه پادشاه کنونی فرانسه است، یا مربع گرد مربع گرد است، کاذب است. هنگامی که یک اسم را با توصیفی جایگزین کنیم، چنانچه توصیف مزبور چیزی را وصف نکند، توابع گزارهای که همیشه صادق، هستند ممکن است کاذب شوند. وقوف به این امر که (آنچه که در پاراگراف قبل اثبات شد مبنی بر اینکه) با جایگزینکردن یک توصیف آبه جای یک اسم] حکمی که به دست می آید دارای همان ارزشی جایگزینکردن یک توصیف آبه جای یک اسم] حکمی که به دست می آید دارای همان ارزشی نیست که تابع گزارهای موردنظر داشته است، هائه رمز را از این مطلب می زداید.

اکنون در موضع مناسبی قرار گرفته ایم که بتوانیم احکامی را که شامل توصیف معینی هستند تعریف کنیم. تنها امری که «فلان چیز بخصوص» را از «چیزی» متمایز می سازد منمصر ۲۳ به فردبودن اولی است. ما نمی توانیم در مورد «تنها ساکن لندن» صحبت کنیم، زیرا ساکن لندن بودن خصوصیتی که منحصر به فرد باشد نیست. ما نمی توانیم در مورد «پادشاه کنونی فرانسه» سخن بگوییم، زیرا چنین شخصی وجود ندارد، اما می توانیم در مورد «پادشاه کنونی انگلستان» سخن بگوییم. بنابراین، احکام در مورد «فلان چیز بخصوص» پیومنته احکام متناظری را درباره «چیزی» نتیجه می دهند به انضمام این قید که بیش از یک مورد از آن چیز وجود نداشته باشد. حکمی مانند واسکات نویسندهٔ رمان و یورلی است» نمی توانست صادق بوده باشد اگر رمان بیورلی هرگز نوشته نشده بود یا نویسندهٔ آن بیش از یک تن می بود. همین طور هر حکم دیگری که از جایگزین کردن «نویسندهٔ رمان و یورلی است» می بود. همین طور هر حکم دیگری صادق نخواهد بود. می توانیم بگوییم «نویسندهٔ رمان و یورلی» به معنای این است که وآن مقدار برای متغیر × که به ازای آن تابع « × رمان و یورلی را نوشت» صادق باشد. بدین ترتیب، مثلاً این حکم که «نویسندهٔ رمان و یورلی را نوشت» صادق باشد. بدین ترتیب، مثلاً این حکم که «نویسندهٔ رمان و یورلی را نوشت» صادق باشد. بدین ترتیب، مثلاً این حکم که «نویسندهٔ رمان و یورلی است» مادی باشد. بدین ترتیب، مثلاً این حکم که «نویسندهٔ رمان و یورلی است» صادق باشد. بدین ترتیب، مثلاً این حکم که «نویسندهٔ رمان و یورلی است» متضمن احکام ذیل است:

۱ ـ «x رمان و يورلي را نوشت، هميشه كاذب نيست؛

۲ ـ «اگر x و ۷ رمان ویورلی را نوشته اند، x و ۷ یکی هستند؛ همیشه صادق است؛

۳ ـ واگر ×رمان و يورلي را نوشته است، × اسكاتلندي است: هميشه صادق است.

هنگامی که سه حکم بالا به زبان معمولی ترجمه شوند، مطالب ذیل را بیان میکنند:

١ ـ حداقل يک شخص رمان ويورلي را توشته است؛

٢ - حداكثر يك شخص رمان ويورلي را نوشته است؛

۳ - هرکس که رمان و پورلی را نوشته است اسکاتلندی بوده است.

تمامی این احکام سه گانه از ونویسندهٔ رمان ویورلی اسکانلندی بوده نتیجه می شوند و بالعکس، هر سه حکم باهم (و نه فقط دو حکم از آنها) این نتیجه را می دهند که تویسندهٔ رمان ویورلی اسکانلندی بوده است. بنابراین، این سه حکم با هم را می توان به عنوان تعریف معنای حکم ونویسندهٔ رمان ویورلی اسکانلندی بوده در نظر گرفت.

می توانیم سه حکم مذکور را به طریقی ساده تر کنیم. احکام اول و دوم با هم با حکم ذیل معادل اند: وواژهای [مانند] ۵ وجود دارد به طوری که (۲ رمان و یبورلی را نبوشت) صادق است هنگامی که ۲، ۵ باشد و کاذب است اگر ۲، ۵ نباشد. به تعبیری دیگر، وواژهای [مانند] ۵ وجود دارد به طوری که ۳ ۲ رمان و یورلی را نوشت همیشه معادل است با ۳ ۲، ۵ است. و (دو حکم وقتی «معادل اند) که هر دو با هم صادق و یا هر دو با هم کاذب باشند.) در اینجا در مرحلهٔ اول، دو تابع از ۲ داریم: «۲ رمان و یورلی را نوشت و ۱۳ ، ۵ است» و با در نظر گرفتن معادل بودن این دو تابع از ۲ داریم: «۲ رمان و یورلی را نوشت و ۱۳ ، ۵ است» و با در نظر گرفتن معادل بودن این دو تابع از ۲ به ازای تمام مقادیر ۲ ، تابعی از ۵ را تشکیل می دهیم؛ سپس در قدم بعدی می گربیم دو تابع به دست آمده از ۵ و گاهی صادق است، یعنی لااقل برای یک مقدار از ۵ صادق است (واضح است که این تابع نمی تواند برای بیش از یک مقدار از ۵ صادق باشد.) دو شرط مذکور با هم چنان تعریف می شوند که معنای و نویسندهٔ رمان و یورلی و جود دارد» را تعیین کنند.

اکنون می توانیم حکم دیل را تعریف کنیم. وآن واژهای که تابع پنه را اراض ۱۳ می کند وجود دارد. و این قالبی کلی است که مورد فوق یکی از مصادیق آن را تشکیل می دهد. و توسیف و یورلی و این قالبی کلی است که مورد فوق یکی از مصادیق آن را تشکیل می دهد. و توصیف و یورلی و این است از وواژهای که تابع (برمان و یورلی را نوشت) را ارضا می کند. و توصیف معین وفلان چیز بخصوص همیشه متضمن رجوع به تابعی گزارهای است، یعنی تابعی که تعریف کنندهٔ خصوصیتی است که با دارابودن آن، چیزی فلان و بهمان می شود. پس تعریف ما به صورت زیر درمی آید:

«آن واژه که ارضاکنندهٔ تابع x است و جود دارد، بدین معناست که «واژه ای (مانند) ت و جود دارد به طوری که x همیشه معادل با (x، ت است) می باشد.

برای تعریف «نویسندهٔ رمان ویورلی اسکاتلندی بود» باید سومین حکمی را که قبلاً ذکر کردیم به حساب آوریم، یعنی این حکم: «کسی که رمان ویورلی را نوشت اسکاتلندی بود.» این منظور صوفاً با انضمام این مطلب که تا مورد نظر اسکاتلندی بوده است، حاصل می شود. بدین ترتیب «نویسندهٔ رمان ویورلی اسکاتلندی بود» عبارت می شود از:

واژهای [مانند] ۵ وجود دارد که (۱) و ×رمان و يورلي را نوشت؛ هميشه معادل با و ۲ ، ۲ است؛ م ياشد و (۲) ع اسكاتلندي است.

و به طور کلی «آن واژه که  $\phi$ را ارضا میکند  $\psi$ را نیز ارضا میکند. پدینگونه تعریف می شود:

 $\phi$ x (۲) و جود دارد که (۱)  $\phi$ همیشه معادل با c ، x است، می باشد، و  $\phi$ x (۱) مست. صادق است.

این تعریف احکامی است که شامل توصیفها می شوند.

ممکن است دربارهٔ موصوف معلومات بسیاری در دست بوده باشد، یعنی احکام زیادی را در مورد وفلان چيز بخصوص، بدانيم بدون اينكه واقعاً اطلاع داشته باشيم كه آن چيز بخصوص چیست، یعنی بدون اینکه احکامی با قالب xs فلان چیز بخصوص است؛ (در حال که xx یک اسم است) را بدانیم. در یک داستان بلیسی احکامی در مورد وفلان مردی که فیلان عیمل را مرتکب شده جمع و اثباشته می شوند به این امید که سرانجام به حدی برسند که برای نشاندادن اینکه این A بوده است که مرتکب آنا عمل شده است گفایت کنند. حتی می توانیم تا بدانجا پیش رویم که بگوییم در تمامی موارد از چئین معلوماتی که می توانند با کلمات بیان شوند -به استثنای کلماتی از قبیل هاین، ۳٪ و ۱ آن، ۴٪ و تعدادی دیگر که معنای آنها در مواضع مختلف فرق میکند ـ هیچ اسمی، به معنای دقیق کلمه، به میان نمی آیا، بلکه آنچه کد به نظر می رمید اسم است در حقیقت توصیف است. تحقیق معقول دربارهٔ این سؤال که آیا هُو مر ۳۰ وُجو د داشته است جایز است، در حالی که اگر همومره یک اسم می بود چنین کاری موردی نمی داشت. ۳۷ حكم وفلان چيز بخصوص وجود دارد، معنادار است، خواه صادق باشد يا كاذب؛ اما اگر ۵ همان-چیز بخصوص باشد (در حالی که an یک اسم است) کلمات an وجود دارده عاری از میمنا خواهند بود. تنها در مورد توصيفها معين يا غيرمعين ماست كه تحديق موجوديت أنها بامعناست، زیرا اگر ه، یک اسم باشد بابد چیزی را نام ببرد: آنچه که چیزی را نام نبرد، اسم نیست، و پنابراین اگر وانمود شودکه اسم است صرفاً نمادی خواهد بود بدون معنا، در حالی که یک توصیف، مانند ویادشاه کنونی فرانسه، اینگونه نیست و تمنها به لحاظ ایمنکه جمیزی را توصيف نمي كند از قابليت معنادار بودن ساقط نمي شود؛ علت اين امر آن است كه توصيف فوق نمادی مرکب ۲۸ است که معنایش از معنای نمادهای تشکیل دهندهٔ آن شکل می پذیرد بنابراین، وقتي مي يركيم آياً هومر وجود داشته است، كلمة وهوس، را به عنوان علامتي اختصاري ٢٩ براي یک توصیف به کار بردهایم: می توانیم به جای آن (مثلاً) بگوییم ونویسندهٔ ایلیاد و ادیشیهه ۵۰ همین ملاحظات تقریباً در مورد تمامی کاربودهای کلماتی که به نظر اسم خاطر ۱۹ می رسند جاری است.

هنگاهی که توصیفهایی در احکام به کار می روند، لازم است بین آنچه که رخداد اولیه او و و و و و ان اولیه و و ان ارست می توصیفی رخداد و اولیه و دارد که حکمی که در آن و اقع شده است از طریق جایگزین کردن آن توصیف به جای ۱۶۶۶ در تابعی گزاره ای مانند × به به دست آمده باشد. توصیفی رخداد و ثانویه و دارد که هنگامی که آن توصیف به گزاره ای مانند × به گذاشته می شود صرفاً جزئی از یک حکم به دست آید. با ذکر مشالی مطلب و اضحتر می شود. این حکم را در نظر بگیرید: و پادشاه کنونی فرانسه طاس است. و در ایسنجا و پادشاه کنونی فرانسه و رخدادی اولیه دارد، و حکم مذکور کاذب است. هر حکمی که در آن توصیفی که چیزی را وصف نکند رخدادی اولیه داشته باشد، کاذب است. اما حال، این حکم را در نظر بگیرید: و پادشاه کنونی فرانسه و این حکم را فر نظر بگیرید: و پادشاه کنونی فرانسه و اقرار دهیم و طاس است، را در نظر بگیریم و سپس به جای و که توصیف و پادشاه کنونی فرانسه و را آن اگر و که طاس نیست و را در نظر بگیریم و به جای و که خواهد بود و حکم ما صادق است؛ اما اگر و که طاس نیست و را در نظر بگیریم و به جای و که خواهد بود و حکم ما صادق است؛ اما اگر و که طاس نیست و را در نظر بگیریم و به جای و که توصیف و پادشاه کنونی فرانسه و را قوار دهیم در این صورت و پادشاه کنونی فرانسه و را دوراد دیم در این صورت و پادشاه کنونی فرانسه و را در دادادی اولیه خواهد داشت و حکمی که به دست می آید گاذب است. در احکامی که با توصیفها سروکار دارند خلط بین رخداد داولیه و ثانویه منشأ بسیاری از مفالطات می گردد.

توصیفها در ریاضیات عمدتاً در قالب توابع توصیفی ظاهر می شوند، یعنی به شکل «آن واژهای که یا لانسبت R را دارد» یا بگوییم «رابطهٔ R نسبت به (۱۹ ه نظیر عباراتی از قبیل «پدر ۷۷» مثلاً ، گفتن «پدر ۷ ثرو تمند است» معادل است با این گفته که تمایع گزارهای از c در ذیل: و ثرو تمند است، و (۷۰ وجود آورد) همیشه معادل با (۷۰ ماست) می باشد. و گاهی صادق و باشد، یعنی لااقل به ازای یک مقدار از c صادق باشد. و اضح است که تابع مذکور نمی تواند برای بیش از یک مقدار از c صادق باشد.

تثوري توصيفها، كه در اين فصل به طور خلاصه مطرح شد، هم در منطق و هم در نظرية معرفت و هم در نظرية معرفت و المعرف ال

این مقاله، ترجمهٔ فصل شانزدهم از کتاب برتراند راسل با عنوان درآمدی به فلسفه ریاضی است. در کتاب نخستین فلاسفهٔ تحلیلی که مجموعهای از مقالات از نویسندگان مختلف در زمینهٔ فلسفهٔ تحلیلی است، گردآورنده از مقالهٔ راسل در فصل اول آن استفاده کرده است. ترجمهای که ارائه شده از فصل اول همین کتاب است.

خود را موظف می دانم از راهتماییهای آقای دکتر پوسف علی آبادی در اسر ترجیمه این مقاله کسال تشکر و سیاسگزاری را بنمایم. سمترجم.



## يىنوشتها:

- 1. descriptions
- 2. descriptive functions
- 3. definite
- 4. Indefinite
- 5. ambiguous
- 6. form
- 7. a so and so
- B. the so and so
- 9. true
- 10. Jones
- 11. false
- 12. a unicorn
- 13. a sea serpent
- 14. concept
- 15. unreal

- 16. unreality
- 17, propositions
- 18. form

۱۹. propositional function ؛ منظور از آناعبارتی است شامل متغیر آزاد. برای اطلاعات بیشتر به کتب منطقی رجوع کنید. ــ مترجم.

- 20. Meinong
- 21. The golden mountain
- 22. The round square
- 23. objective
- 24, symbols
- 25. subordinate group

۲۶. توضیح اینکه در نظر راسل توصیفها عباراتی زائدند. چنانچه جملاتی را که توصیفی در آنها به کار رفیته است تحلیل منطقی کنیم، معادل آنها جملاتی را به دست می آوریم که در آنهاتوصیفی وجود ندارد. مثالاً جملهٔ «مردی را دیدم» اینچنین تحلیل می شود: «چیزی هست که آن چیز مرد است و آن چیز را من دیدم.» در جملهٔ معادل، ملاحظه اثری از واژهٔ «مردی» (به صورت نکره) وجود ندارد، و در عوض لفظ «مرد» را داریم که به عقیدهٔ راسل به تنهایی دارای معناست. همترجیم.

- 27. a so and so
- 28. so and so's
- 29. Existence
- 30. "x is so and so"
- 31. equivalent
- 32. la
- 33. Identity
- 34. 'Scott is the author of Waverly'
- 35. simple symbole
- 36. Individual
- 37. relative individual
- 38. relative names
- 39. absolute
- 40. types
- 41. "Scott is Sir Walter"
- 42. uniqueness
- 43. satisfy
- 44. this
- 45, that
- 46. Homer

۴۷. توضیح اینکه اگر «هومر» اسم باشد باید بر فردی اطلاق شودکه وجود دارد با داشته است، لذا تحقیق از وجود داشتن وی کاری عیث خواهد بود. \_مترجم.

- 48. complex
- 49. abbriviated
- 50. the author of the Hiad and the Odyssey

51, proper name

52. occurrence

53. primary

54. secondary

۵۵ مانند دسینوس ۷۷، دمجذور ۷۷ و ... دمترجم.

56. theory of knowledge





# كارنب و فلسفة تحليلي

نوشتة على يايا

#### 1 ـكارنامة علمي

رودولف کارنپ (۱۹۷۰–۱۸۹۱) عضو شعبهای از فلسفهٔ تحلیلی بود که در دههٔ ۱۹۲۰ در وین پدیدار شد و به نامهای مختلف از جمله نثو پوزیتیویسم، پوزیتیویسم منطقی، و تجربهگرایی منطقی شهرت پیدا کارد. تیکربهگرایی منطقی، فلسفهٔ رسمی حلقهٔ وین بهشمار می آمد. این حلقه محفلی بود مختص بحثهای اندیشورانه متشکل از گروهی از محققان در حوزههای گوناگون معرفت جدید از فیزیک و فلسفه و ریاضی و منطق تا روانشناسی و جامعه شناسی و اقتصاد ۲ پیش از پیوستن به حلقه در سال ۱۹۲۶ کارنپ از ۱۹۱۰ تا ۱۹۱۳ در دانشگاههای پینا و فرایبورگ به تحصیل در رشتهٔ فلسفه و ریاضی، و بعداً فلسفه و فیزیک پرداخت و از طریق فرایبورگ به تحصوص از نظریهٔ کانت در این زمینه که ساختار هندسی فضا (مکان) صرفاً با صورت شهود شخصی تعیین می گردد تأثیر بسیار پذیرفت.

در پاییز ۱۹۱۰ زمانی که فرگهٔ شسست مداله با سسمت دانشیار ریاضی در بنا تدریس می کرد کارنپ در یکی از کلاسهای درس وی که به توضیح نحوهٔ ارائهٔ مفاهیم در قالب علامات اختصاص داده شده بود شرکت جست و دورهٔ بالاتر همین درس را در سال ۱۹۱۳ دنبال کرد و در تابستان ۱۹۱۴ قبل از شروع نخستین جنگ جهانی در کلاس «منطق در ریاضیات» دنبال کرد و در تابستان ۱۹۱۴ قبل از شروع نخستین جنگ جهانی در کلاس «منطق در ریاضیات» دنبال کرد و در تابستان پر (Logik in der Mathematic) حاضر شد که در آن فرگه به بررسی انتقادی نحوهٔ نمایش مفاهیم و فرمولهای ریاضی پرداخته بود. پس از جنگ به سال ۱۹۲۰ کارنپ کتاب مبانی حساب فرگه را خواند و تمایز میان معنا (bedeutung=denotation) و مصداق (bedeutung=denotation) را فراگرفت و

معتقد شد که معرفت ریاضی معرفتی تحلیلی است و ماهیتاً با معرفت منطقی همانند است. مطالعهٔ آراء فرگه به علاوه کارنپ را به این باور رهنمون شد که ریاضیات و منطق، صورت مفاهیم، جملات، و استنتاجها را فراهم میکنند و این صورتها در هر جا از جمله در حوزهٔ معرفت غیرمنطقی نیز کاربرد دارند و بنابراین ماهیت ریاضیات و منطق را با بررسی کاربردهای آن دو در حوزهٔ معارف غیرمنطقی و بخصوص علوم تجربی می توان فهم کرد.

بعد از جنگ، کارنپ به منظور ادامهٔ تحصیل به ینا بازگشت. آشنایی وی با اصول ریاضیات (Principia Mathematica) راسل و وایتهد در سال ۱۹۱۹ وی را بر این اندیشه رهنمون شد که برای رسالهٔ دکتری خود برساختن (construction) یک دستگاه اکسیوماتیزه برای یک نظریهٔ فیزیکی در مورد زمان و مکان را انتخاب کند که در آن تنها از دو رابطه استفاده شده باشد: یکی نقطهٔ تلاقی خط جهانی (world line) دو عنصر فیزیکی که با ۲ نمایش داده می شود، و دیگری رابطهٔ زمانی ۲ میان خط جهانی همین دو عنصر اما وقتی رئوس رسالهٔ خود را برای ماکس وین رابطهٔ زمانی ۲ میان خط جهانی همین دو عنصر اما وقتی رئوس رسالهٔ خود را برای ماکس وین است و نه فیزیکی. کارنپ رساله را به باوخ که رئیس دانشکدهٔ فلسفه بود ارائه کرد. ولی باوخ تأکید نمود که به دلیل محتوای فیزیکی رساله، تحقیق در مورد آن می باید در دانشکدهٔ فیزیک انجام گیرد. . کارنپ در نهایت از این رساله چشم پوشی کرد و به تحقیق در باب مبانی فلسفی انجام گیرد. . کارنپ در نهایت از این رساله چشم پوشی کرد و به تحقیق در باب مبانی فلسفی هندسه پرداخت که یک کاوش نئو یکانتی به شمار می آمد. این رساله به سال ۱۹۲۱ تحت عنوان هندا (مکان) و (Dor Raum) به انجام رسید. ۳

تأثیر راسل بر کارنپ به گفتهٔ خود وی بیشتر در حوزهٔ فلسفه آشکار شده است. کارنپ در تأثیر راسل بر تفکر فلسفی خود می نویسد: «در زمستان ۱۹۳۱ من کتاب وی با عنوان علم ما به عالم خارج به عنوان حوزه ای برای روش علمی در فلسفه آ را خواندم. برخی از عبارات ایس کتاب، بخصوص تأثیر قاطعی بر من گذاردند، زیرا به گونه ای روشن و صریح همان دیدگاهی از هدف و روش فلسفه وا صورت بندی کرده بودند که من مدئی به نحو ضمنی اختیار کرده بودم. در مقدمهٔ کتاب دربارهٔ «روش منطقی - تحلیلی فلسفه» صحبت شده بود و به کار فرگه به عنوان اولیس مصداق کامل این روش اشارت رفته بود و در آخرین صفحهٔ کتاب نیز صورت خلاصه ای از این روش فلسفی در قالب عبارت ذیل آرائه شده بود:

مطالعهٔ منطق به صورت امر محوری در فیلسفه درمی آید: منطق روش کناوش در فیلسفه را فیراهیم می آورد، درست همانگونه که ریاضیات روش [مطالعه در] فیزیک را عرضه میکند...

همهٔ این به اصطلاح معرفت در دستگاههای سنتی میباید به دور ریخته شود، و طرحی بو درانداخته

شود... برای شمار فراوان و همچنان رو به ازدیاد افرادی که به کاوش در علوم تجربی اشتقال داوند...
این روش جدید، که پیشاپیش در زمینهٔ مسائل دیریا و حائزاهمیتی همچون عدد، بی بهایت، پیوستگی،
زمان و مکان، به موفقیت دست یافته، میباید جاذبه داشته باشد، حال آنکه روش قدیمی به کلی در این
امر شکست خورده است... تنها و تنها شرطی که، به اعتقاد من، برای تضمین موفقیت فلسفه در آیندهٔ
نزدیک در دستیابی به نتایجی برتر از آنچه که تاکنون توسط فلاسفه حاصل شده ضروری است، عبارت
است از خلق نحلهای از افراد واجد آموزشهای علمی و علائق فلسفی، که نه سنتهای گذشته مانع
کارشان باشد و نه با روشهای ادبی کسانی که همه چیز گذشتگان را تقلید میکنند الا فیضایلشان را،

تحت تأثیر راسل، کارنپ از ۱۹۲۲ تا ۱۹۲۵ کوشید تا به تحلیل مفاهیم مربوط به انسیاء موجود در محیط و خاصه ها (properties) و روابط مشاهده پذیر آنها بپردازد و با استفاده از ابزار منطق نمادین به برساختن تعاریف منطقی این مفاهیم بر اساس تجارب بدوی خویش اقدام ورزد. این تلاش به تدوین کتاب برساختن منطقی عالم (Deg Logische Aufbau der well) منجر شد که کارنپ آن را در ۱۹۲۵ به پایان برد اما پیوستنش به حلقهٔ وین در سال ۱۹۲۶ چاپ کتاب را تا سال ۱۹۲۸ به تأخیر انداخت ۲۰

دیدگاههای کارنپ در دوران حضور در حلقهٔ وین و نیز جلسات دیدار خصوصی با ویتگنشتاین تا حدود زیادی از این فیلسوف متأثر شد. کارنپ از ویتگنشتاین این نکته را آموخت که صدق منطقی گزاره ها منحصراً به ساختار خود گزاره ها و معنای عبارات آنها مبتنی است و مستقل از اوضاع عالم است و به همین اعتبار این گزاره ها خبری دربارهٔ عالم نمی دهند. شبه گزاره بودن جملات متافیزیکی و فلسفی و فاقد معنا بودن آنها نکتهٔ دیگری بود که کارنپ از ویتگنشتاین فراگرفت. رهیافت کلی کارنپ به مسائل فیلسفی نیز چنانکه خود او اذعان کرده علاوه بر راسل تا حدود زیادی ملهم از ویتگنشتاین است. م ویتگنشتاین در رسالهٔ منطقی دفلسفی اعلام کرده بود: وفلسفه به ایضاح منطقی اندیشه نظر داری: فلسفه پیکرهای از آراء نیست، بلکه نوعی فعالیت است. یک اثر فلسفی اساساً مشتمل است بر توضیح و تشریح. نتیجهٔ فلسفه، شماری از فعایای فلسفی نیست، بلکه روشن ساختن قضایاست. بدون فلسفه، افکار، به اصطلاح غبارگرفته و نامتمایزند؛ وظیفهٔ فلسفه آن است که آنها را روشن سازد و مرزشان راکاملاً مشخص غبارگرفته و نامتمایزند؛ وظیفهٔ فلسفه آن است که آنها را روشن سازد و مرزشان راکاملاً مشخص معنای مفاهیمی که به طور شهودی و به نحو میهم فهم شده اند از طریق تحلیل منطقی عبارات و معنای مفاهیمی که به طور شهودی و به نحو میهم فهم شده اند از طریق تحلیل منطقی عبارات و جملاتی که در زبان به کار می روند.

اما برخلاف ویتگنشتاین، که توجهش منحصراً معطوف به زبان طبیعی بود، کارنپ اعتقاد

داشت که این هدف از طریق ساختن زبانهای صوری (forma) که در آنها مفاهیم مبهم از همان آغاز به نحو دقیق تعریف شدهاند امکانپذیر آست. ۱۰ گارنپ بر این باور بود که اکثر اختلافات میان نحلههای مختلف فلسفی برخاسته از کژفهمی زبان است. انتخاب یک زبان خاص برای بیان مافی الضمیر، به اعتقاد کارنپ، امری دلبخواه بود که به سهولت فهم استفاده کننده در کاربرد زبان ارتباط پیدا می کرد. اما کاربرد زبانهای صوری سبب می شد تا بحثهای فلسفی در مورد مفاهیم به بحث در مورد مفاهیم مبدل گردد.

در میان اعضای حلقه، أتو نویرات جامعه شناس مارکسیست در برخی زمینه ها، از جمله برتری زبان فیزیکالیستی نسبت به زبان فنومنالیستی، دیدگاه کارنپ را متحول ساخت. جملات این زبان به اشیاه و امور مادی راجع می شدند و نه به تجربیات بدوی شخصی. فیزیکالیسم با نظریهٔ دوحدت علم که تز مورد علاقهٔ نویرات بود نیز تلاثم کامل داشت. برای دفاع از این تز که عنوان می کود همهٔ علوم از اصل واحدی نتیجه می شوند لازم بود نشان داده شود روانشناسی را نیز می توان به زبان فیزیکالیستی بیان کود. کارنپ در مقاله ای که با عنوان دروانشناسی در زبان فیزیکالیستی بیان کود. کارنپ در مقاله ای که با عنوان دروانشناسی در زبان فیزیکالیستی به سال ۱۹۳۲ منتشر ساخت، گوشید این مهم را به انجام رساند. ۱۱

پوانکاره و دوهم در زمرهٔ دیگر تولیسندگانی هستند که کارنپ در سالهای شکل گیری فکری خود از آنان تأثیر فراوان پذیرفته است. مهمترین جنبهٔ این تأثیر رامی توان در اتخاهٔ یک رهیافت اصالت قراردادی (conventionalistic) از سوی کارتپ در خصوص مسائل مربوط به مبانی فیزیک و ریاضیات و تحلیل وی از رابطهٔ میان حتمیت علی (causal determinism) و ساختار فضا مشاهد مرکرد. ۱۲ این رهیافت اصالت قراردادی در سالهای بعد رنگ شدید تر و جنبهٔ رادیکالتری به خود گرفت.

کارنپ که از ۱۹۳۶ تا ۱۹۳۱ به عنوان مربی (Instructor) فلسفه در دانشگاه وین به کار مشغول بود در ۱۹۳۱ به پراگ منتقل شد و به عنوان استاد در دانشگاه آلمانی این کشور به تدریس فلسفهٔ طبیعی پرداخت. عمدهٔ اوقات کارنپ در مسئولیت جدید که تا سال ۱۹۳۵ ادامه پیداکرد مصروف کار بر روی کتاب نعو منطقی زبان [۱۹۳۷ / ۱۹۳۴] شد که کار اصلی وی در زمینهٔ ساخت یک زبان فیزیکالیستی برای علم به شمار می آید. به سال ۱۹۳۴ کارنپ به دعوت سوزان استبینگ (Susan Stebbing) به انگلستان سفر کرد و طبی سبه سخترانی در دانشگاه لندن خلاصهای از کتاب نحو منطقی را بازگو کرد. این سه سخترانی بعداً تحت عنوان فلسفه و نحو منطقی (۱۹۳۵ ) به چاپ رسید.

در ۱۹۳۶ کواین و چارلز موریس که دو سال قبل با کارنپ در پیراگ دیندار کنرده بنودند.

تسهیلاتی برای سفر وی به آمریکا فراهم آوردند و کارنپ پس از یک نیم سال تدریس در دانشگاه هاروارد به دانشگاه شیکاگو نقل مکان کرد و تا سال ۱۹۵۲ در این دانشگاه به تدریس و تحقیق ادامه داد. در دوران اقامت در آمریکا، کارنپ که قبلاً آثار خود را به زبانهای آلمانی و فرانسوی منتشر می ساخت، این دو زبان راکنارگذارد و همهٔ آثار بعدی را به زبان انگلیسی تحریر کرد.

در اواخر دههٔ ۱۹۳۰ کارنپ تحت تأثیر تارسکی و برخی دیگر از منطق دانان لهستانی که با آراء آنان از اوایل دههٔ ۱۹۳۰ آشنا شده بود، از رهبافت نحوی انصراف حاصل کرد و رهبافت معناشناختی (semantic) را مورد توجه قرار داد و در ۱۹۴۲ نخست مقدمه ای بر سعناشناسی و سپس در ۱۹۴۷ معنا و ضرورت را منتشر ساخت که اثر مهم وی در زمینهٔ معناشناسی به شمار می آمد و مبانیی برای یک علم دلالات متکی به معانی ذهنی (intensional) را پایه گذاری می کرد.

از سال ۱۹۴۱ به بعد کارنپ مطالعهٔ منظمی را برای تحلیل مفهوم حساب احتمالات آغاز کرد و از این طریق دست به کار تدوین یک منطق استقرابی شد. تلقی اولیهٔ او این بود که در بوخی از زمینه ها نظیر تأیید تجربی (confirmation) یک نظریهٔ علمی، مفهوم منطقی احتمال مفید واقسع مسی شود. او کسوشید ایس نکسته را بسا استفاده از مسفهوم «درجه تسأییدپذیری واقسع مسی شود. او کسوشید ایس نکسته را بسا استفاده از همهٔ روشهای استقرابی ممکن تأسیس کند که در اصول کلی معینی اشتراک دارند. در آثار او منطق استقرابی بر مبنای اسناد احتمال به جملات موجود در یک زبان کاملاً فرمال صورت بندی شد. به این توتیب به منطق استقرابی به صورت دنبالهٔ روشهای معناشناسانه نظر شد. مانی منطقی احتمالات (۱۹۵۰) منطق استقرابی از آثار اصلی این دوره او به شمار می آیند.

کارنپ در سالهای ۲-۱۹۵۲ در مؤسسهٔ مطالعات عالی فیزیک در پرینستون تحقیقی درخصوص رابطهٔ مفهوم فیزیکی و مفهوم انتزاعی (فلسفی) آنتروپی به انجام رساند، اما بحثهای او با فیزیکدانان وی را از انتشار نتایج این تحقیقات منصرف ساخت. ۱۳ از ۱۹۵۴ تا پایان عمر کارنپ در دانشگاه کالیفرنیا و در کرسی رایکنباخ که با مرگ وی خالی شده بود به کار بر روی طرح منطق استقرایی ادامه داد. درسهای کارنپ در فلسفهٔ علم که نخست در دانشگاه شیکاگو ارائه شده بود در سال ۱۹۶۶ با ۱۹۶۶ با مود در سال ۱۹۶۶ با عنوان مبانی فلسفی فیزیک منتشر گردید. ۱۳

کارنپ در دورهٔ فعالیّت علمی خویش آثار فراوانی از خوه باقی گذارده، نـقش مـؤثری در شکل دادن به بحثهای فلسفی در اروپا و آمریکا داشته اسات.۱۹ این تأثیر که عمدتاً بـهصورت تلاش دیگر فلاسفهٔ تحلیلی برای رد آرا و دیدگاههای وی تجلی کرده، از آن روی حائز اهمیت است که درک دقیقتر بخش قابل توجهی از نظرات فلاسفهٔ سرشناسی همچون پوچر کواین و شاگردان نام آور آنان را به آشنایی تفصیلی با آراء کارنپ وابسته و منوط ساخته اسکردا

## ۲ ساجمالی از رهیافت فلسفی کارنپ

کارنپ در مقام یک فیلسوف قائل به اصالت تجربه درصده بود تا با ابزار منطق جدید، معرفت را از شائبهٔ گمانزنیهای شهودی و شخصی پاک سازد و یکسره آن را بر بنیادی موافق مذاق تجربه انگاران مستقرکند. علاقهٔ خاص او به زبان وی را تشویق کرد تا کاوشهای فلسفی خود را در قالب تحلیلهای زبانی دنبال کیند و به این ترتیب فلسفهٔ وی در زمرهٔ فلسفه هایی جای دارد که به چرخش زبانی روی آورده اند.۱۷

كارنب در خودزندگينامهٔ ككرى خويش دريارهٔ علاقهاش به زبان مينويسد: ومن در تمام دوران زندگیام مسحور پدیدهٔ زبان بودهام چه شگفتانگیز و دلیذیر است که ما قادریم از طریق اصوات و یا علامات مکتوب با یکلیگر ارتباط برقوار کنیم، اسور واقع را توصیف کنیم، اندیشهها و احساسات خود را بازگر کنیم و بر اعمال دیگران تأثیر بگذاریم. در مـدرسه، مـن به یادگیری زبانها و بخصوص لاتین علاقهمند بودم و اغلب فکر میکردم که زبانشناس بشوم. اما بیشتر به برساختن و نظام بخشیدن نظری علاقه داشتم تا توصیف امور واقع. از این پهبیه آن دسته از مسائل زبان که مشتمل بر برنامهریزی و ساخت هستندگرایش زیادتری پیداکرلوم. ۱۸ کوو حوزهٔ کاملاً متفاوت وجود دارندکه در آن دو مسائل مربوط به برساختن زبان همواره شبوق وافری در من ایجاد میکند. نخست برساختن دستگاههای زبانی در منطق نمادین است؛ و دوم مسألة برساختن يک زبان کمکي براي ارتباط بين المللي [نظير زبان اسپرانتو] ... اگرچه اين دو مسأله متفاوت:اند و اهداف مختلفي را دنبال مركنند، كار يو روى أنها به لحاظ روانه ر مشابه است. به نظر من این دو میباید برای کسانی جالب باشند که اندیشهشان درسارهٔ ایزار سیان ماقىالمضير يا دربارهٔ زبان در وسيعترين معناي كلمه نه تنها توصيف و تاريخي است بلكه در عين حال متوجه برساختن نيز هست، كساني كه به مسألة يافتن أن دسته از صورتهاي ممكن براي بیان هافی الضمیر که برای برخی از کاربردهای زبانی مناسبترین بهشمار می آیند، تبعلق خاطر دارفد.، ۱۹

آین علاقه به زبان تا آنجا در کارنپ قوت پیدا کرد که وی عمیقاً معتقد شد که مسائل فلسفه بالمره به زبان راجعاند نه به عالم و از این رو فعالیّت فیلسوفان می باید مصروف ساختن زبانهای مناسب برای علم گرفد. \* کارنپ در توضیح طرح فلسفی خود در نعو منطقی زبان خاطرنشان میکند که مسائل سنتی فلسفه را می توان به سه دسته تقسیم کرد: (۱) مسائل مربوط به موضوعات علوم خاص؛ (۲) مسائل مربوط به هویات و مفاهیم تخیلی که در هیچ علم خاصی بدانها پرداخته نشده است (نظیر شیء فی نفسه، وجود مطلق)؛ (۳) مسائل منطق. مسائل دستهٔ اول به حوزهٔ علوم تجربی تعلق دارند و نه به حوزهٔ فلسفه. مسائل دستهٔ دوم تخیلی هستند. بنابراین تنها دسته مسائلی که باقی می مانند، مسائل دستهٔ سوم هستند و همین مسائل حوزهٔ بعثهای فلسفی را تشکیل می دهند. وظیفهٔ علم مطالعه و توصیف عالم است. محصول نهایی این فعالیت در قالب جملاتی راجع به عالم عرضه می شود. وظیفهٔ فلسفه عبارت است از تحلیل منطقی جملات علم، و یا به عبارت دیگر تحلیل منطقی زبان علم. ۱۲

دیدگاه جزمی اولیهٔ کارنپ در این خصوص که همهٔ مسائل فلسفی مسائل مربوط به نحو زبان علم هستند، بعدها تعدیل یافت و وی پذیرفت که رهیافت صرفاً نحوی برای بیان محتوای علوم کفایت نمی کند و در این راه به قواعد معناشناسی نیز نیاز است. اتخاذ این رهیافت بمخالفت شدید دیگر تجربه گرایان منطقی روبه رو شد. ۲۰ کاونپ در گام بعدی این رهیافت معناشناختی را با رویکردی پراگماتیستی تکمیل کرد: «سالهای بعد من متوجه شدم که رهیافتم محدودیت آور بوده است. من گفته بودم که مسائل فلسفه یا مسائل فلسفهٔ علم صرفاً مسائل نحوی هستند، حال آنکه باید به صورت کلیتری می گفتم این مسائل، مسائل متاتثوریک هستند... ما بعدها متوجه شدیم که متاتئوری می باید سمانیک و پراگماتیک را نیز شامل شود، بنابراین قلمرو فلسفه می باید به طور مشابه این حوزه ها را نیز دربر گیرد. ۱۳۵۰

کارنپ و دیگر اعضای حلقه در آغاز معتقد بودند معرفت دارای یک تنظع بنیادین است که همهٔ دیگر انواع معرفت بلاواسطه که یقینی همهٔ دیگر انواع معرفت بلاواسطه که یقینی است و شک در آن راه ندارد. راما این اعتقاد با برخی دیگر از اعتقادات حلقه، از جمله اعتقاد به فرضی بودن همهٔ فوانین طبیعت که از پوانکاره و دوهم اقتباس شده بود، در تعارض بود.

تحت تأثیر پوپر و نوبرات، کارنپ به تدریج اعتقاد به وجود یک مبنای یقینی برای معرفت را کنار نهاد و به این نکته اذعان کرد که معارفی که دارای خاصهٔ تجربه پذیری بین الاذهان هستند بر یک مبنای غیرقابل تردید و مصون از تشکیک مستقر نیستند. کارنپ در خودزندگینامهٔ فکری خویش در چند موضع به این تغییر موضع فکری اشاره میکند و از جمله در شرح یکی از دیدگاه دیدارهایش با اینشتین می تویسد: ه یک بار اینشتین یادآور شد که مایل است نقدی را بر دیدگاه پوزیتیویسم درخصوص مسألهٔ واقعیت عالم فیزیکی مطرح سازد. من پاسخ دادم که هیچ

اختلاف واقعی بین دیدگاههای ما در مورد این مسأله وجود ندارد. اما او اصرار داشت که حتماً می باید نکتهٔ مهمی را در این خصوص مورد تأکید قرار دهد. بعد او با اشاره به ارنست ماخ به نقد این نظر پرداخت که واقعیت را در دادههای حسی خلاصه میکند، و یا به طور کلی هر دیدگاهی که قائل است برای همهٔ معرفت یک مبنای مطلق یقینی وجود دارد. من توضیح دادم که ما مدتهاست این دیدگاه پوزینیویستهای اولیه راکنار گذارده ایم و دیگر به هیک مبنای مستحکم و خدشه ناپذیری برای معرفت قائل نیستیم؛ بعد هم مثال نوبرات را برای او بازگو کردم که وظیفهٔ ما عبارت است از تعمیر کشتی شکستهٔ [معرفت] در همان حال که در میانهٔ اقیانوس شناور

حلت متافیزیک از حوزهٔ معرفت برای کارنپ که خود را ادامه دهندهٔ راه فلامفهٔ تجربه گرای سلف می شمرد، هدفی اساسی به شمار می آمد که وی تا آخر عمر بدان پایبند ماند. به اقتضای رهیافت کلی فلسفی که کارنپ اختیار کرده بود، حذف متافیزیک نیز می باید از مجرای ساخت زبان مناسبی که در آن راهی برای ظهور جملات متافیزیکی وجود نداشته باشد، دنبال می شد. کارنپ اعتقاد جازم داشت که برای جلوگیری از ظهور متافیزیک در مباحث علمی و مباحث مربوط به زبان علم می باید تفکیک قضایا به تحلیلی و تنافیفی را برقرار نگاه داشت. وی از یک سو دیدگاه کانت در مورد وجود قضایای تألیفی مانقدم را رد می کرد و از سوی دیگر مخالف نظر کواین بود که وجود مرز مشخصی میان قضایای تحلیلی و تألیفی را انکار می کرد. ۲۵

کاوشهای زبانی کارنپ از یکسو او را به صورتبندی اصل تسامح رهنمون شد که موضعی خنثی در قبال زبانهایی بود که از سوی فلاسفه به کار گرفته شده بود و از سوی دیگر توجه او را به خلط مقولات منطقی در اثر بازیهای زبانی جلب کرد. معرفی اصل تسامح (principle of tolerance) به وسیلهٔ کارنپ حاکی از اتخاذ نوعی رهیافت اصالت قراردادی رادیکال بود که با اصالت قرارداد اولیهٔ او، ملهم از دوهم و پوانکاره، فرق بسیار داشت. بر مبنای اصل تسامح استفاده از هر چارچوب منطقی و هر زبان دلخواه مجاز بود: هاین وظیفهٔ ما نیست که اصل تسامح استفاده از هر خارچوب منطقی و هر زبان دلخواه مجاز بود: هاین وظیفهٔ ما نیست که اخلاقیاتی وجود ندارد. هر کس آزاد است تا منطق دلخواه خود، یعنی صورت دلخواه خود از زبان را برپا سازد. تنها چیزی که از او انتظار می رود آن است که اگر می خواهد دیدگاهش را مورد بحث قرار دهد، می باید روش خود را به وضوح بیان کند و قواعد نحوی را به جای استدلالات فلسفی ارائه کند. ۲۰

مفهوم ایضاح (explication) از اهمیت محوری در فلسفهٔ کنارنپ بنوخبوردار است. وی

دراین باره میگوید: «من از ایضاح، جایگزینی یک مفهوم غیردقیق و ماقبل علمی (که آن را عبارت نیازمند توضیح "explicandum" می نامم) با یک مفهوم دقیق (عبارت توضیح دهنده "explicatum") را استنباط می کنم، که غالباً به زبان علمی تعلق دارند... هرچند که اینضاحات عموماً به وسیلهٔ دانشمندان ارائه می شوند، به نظر من این امر خصوصاً مشخصهٔ آثار فیلسفی است که بخش عمدهای از آنها به ارائهٔ ایضاحات درخصوص برخی مفاهیم عام و اساسی و بحث دربارهٔ آنها اختصاص یافته اسنن، ۲۷ کارنپ بر این باور بود که بسیاری از مفاهیمی که فلاسفه مورد استفاده قرار می دهند، مفاهیمی نظیر «صدق»، «معنا»، «عدده، «شیء فیزیکی»، «نظریه»، «احتمال»، و امثال آنها مفاهیمی هستند که برای کاربردهای فنی از دقت لازم برخوردار نیستند و می باید آنها را، درست همانگونه که در علوم تجربی مفاهیم غیردقیق با مفاهیم دقیق تعویض می شوند (مانند جایگزینی مفهوم دقیق «دما» به عوض مفهوم متداول «گرما»)، با تعویض می شوند (مانند جایگزینی مفهوم دقیق «دما» به عوض مفهوم متداول «گرما»)، با استفاده از ابزار منطق با مفاهیم دقیقتر عوض کرد.

مفهوم ایضاح با مفهوم مهم دیگری که یکی از ابزارهای نظری اصلی کارنپ به شمار می آمد، یعنی مفهوم «چارچوب زبانی» (linguistic framework) ارتباط داشت. کارنپ معتقد بسود که ایضاح مفاهیم که با نظم بخشیدن به آنها همراه است در درون یک چارچوب زبانی معین صورت می پذیرد. به عنوان نمونه، فرض کنید می خواهیم فراگرد ایضاح را در مورد مفهوم وعدد طبیعی، به انجام برسانیم. به این منظور زبانی معرفی می کنیم که حاوی برخی عبارات بدوی (primitive) به انجام است مانند 0 (برای صفر) و ۵ (برای عدد بعدی successor). به علاوه در این زبان فواعد منطق گزاره ها به همراه قاعدهٔ اینهمانی (identity) وجود دارد. با کمک این ابزار می توان مثلاً اصول موضوعه ای را که پیانو عرضه کرده به همراه تعاریف مورد نیاز تولید کرد و این مجموعه چارچوب زبانی لازم برای ایضاح مفهوم عدد طبیعی را به وجود می آورد.

در مورد هر چارچوب دو گرنه پرسش مطرح می شود: یکی پرسشهای درونی که می توان با کمک قواعد خود این دستگاه زبانی بدانها پاسخ گفت؛ نظیر اینکه در مثال بالا این پرسش را مطرح سازیم که هآیا درست است که ? ۷=۵+۲٪. پرسشهای نوع دوم پرسشهای بیرونی هستند که از واقعیت و وجود کل دستگاه یا چارچوب سؤال می کنند؛ نظیر اینکه هآیا اعداد طبیعی وجود دارند؟ کارنپ معتقد بود این نوع دوم از پرسشها که از نوع پرسشهایی است که متعاطیان مابعدالطبیعه (metaphysicians) مطرح می کنند، اشتباها در زمرهٔ پرسشهای نظری به شمار آورده شدهاند، حال آنکه این پرسشها، پرسشهایی عملی (practical) هستند که به مناسب بودن ا نامناسب بودن استفاده از یک چارچوب خاص راجع می شوند. ۲۸

از جمله دیگر مفاهیم اساسی نظام اندیشهٔ کارنپ، اصل تحقیق پذیری تجربی بود که معیار اصلی وی برای تمییز و تفکیک عبارات معنادار از عبارات فاقد معنا به شمار می رفت. این اصل در طی سالها تغییرات زیادی پیدا کرد و در تحوهٔ صورت بندی آن تعدیل فراوانی به عمل آمد و بسیاری از جنبه های اولیه و اساسی آن کنار گذارده شد، اما هیچگاه صورت قابل قبولی برای آن یافت نشد. با این حال کارنپ تا به آخر امید خود را در این زمینه از دست نداد و همچنان جستجو برای یافتن صورت مطلوب را دنبال کرد.

### ۳ ـ متافیزیک، تحقیق پذیری و معنا

در همکاری با حلقهٔ وین و بخصوص تحت تأثیر ویتگنشتاین مسوءظن کارنپ نسبت به متافیزیک شکل روشنتری به خودگرفت و معتقد شد که مسائل متافیزیکی نه تنها بی فایدهاند و راه به جایی نمی برند، بلکه اساساً بی معنی اند و ازاین رو باید آنها را شبه مسأله به شمار آورد. ٢٩ این دیدگاه تحت تأثیر اصل تحقیق پذیری و بتگنشتاین ایخاد شده بود، هرچند که تفسیر اعضای حلقه از این اصل با تفسیر خود و بتگنشتاین تفاوت داشت. ٢٠ )

پرسشهایی که تجربه گرایان منطقی، متافیزیکی بهشمار می آوردند عبارت بودند از:

۱ سـ پرسشهای فراتر از تجربه، نظیر نظریهٔ هستیشناسانهٔ پارمندیس، نظریهٔ مثل افلاطون، نظریهٔ جوهر در اسپینوزا، نظریهٔ مولاد لایب نیتز، نظریهٔ شیء فینفسه کانت و نظایر آن.

۲ ـ پرسش از وجود هویات، نظیر آیا جهان خارجی، ماده، زمان و مکان، کلیات، اعداد (اعم از اعسداد طبیعی، صحیح، حقیقی، مختلط، ترانسفاینایت (transfinite)، و نظایر آنها)، مجموعه ها و طبقه ها و ... و جود دارند؟ البته همه پرسشهای مربوط به وجود هویات در زمرهٔ پرسشهای متافیزیکی به شمار نمی آمدند، نظیر پرسش از وجود موسای پیامبر یا بی نهایت عدد اول. تلاش تجربه گرایان منطقی آن بود که مرز میان پرسشهای متافیزیکی و غیرمتافیزیکی مربوط به وجود هویات را مشخص سازند. کارنپ بر آن بود که پرسشهای مربوط به وجود هویات در درون یک چارچوب یا سیستم خاص پرسشهای معناداری هستند، اما پرسش از وجود خود چارچوب و سیستم فاقد معناست. بر همین اساس کبارنپ برخلاف برخی از تجربه گرایان منطقی نظیر شلیک و نویرات و بخصوص رایکن باخ معتقد بود که نظریه هایی مانند رئالیسم و ایدئالیسم بی معنا به شمار می آیند.

۳ ـ پرسش در مورد ماهیات امور ر اشیاء نظیر اینکه ماهیت جهان چیست؟ آیا آنطور که راسل گفته نوعی ساختار منطقی بر مبنای دادههای حسی است یا آنطور که لایبنینزگفته ساخته

شده از مونادهاست؟ ماهیت زمان و مکان چیست؟ دیدگاه مطلقگرایانهٔ نیوتن در باب زمان و مکان درست است یا دیدگاه نسبی گرایانهٔ اینشتین؟ کلیات چه هستند؟ صرفاً اسمائی که ما وضع کردهایم، یا ایدههایی در ذهن و یا هویاتی مستقل از ذهن؟

۴ ــ پرسشهای معناشناسانه نظیر اینکه معنای این یا آن صبارت چیست؟ هم معنابودن عبارات مختلف به چه معناست؟ کارنپ در دههٔ ۱۹۳۰ پرسشهای معناشناسانه را در زسرهٔ پرسشهای متافیزیکی و یا لااقل پرسشهای که به متافیزیک می انجامند تلقی می کرد. اما در عین حال اعتقاد داشت که پرسشهای متافیزیکی دربارهٔ معنا را می توان به پرسشهای نحوی قایل قبول مبدل کرد. اما تحت تأثیر تارسکی، در دههٔ ۱۹۴۰ مطالعات معناشناسانه را نیز موجه اعلام کرد و در این دوران جملات و عبارات زیادی را به کار گرفت که قبلاً آنها را متافیزیکی می شمرد. به عنوان مثال در معنا و ضرورت (۱۹۴۷) به بازنگری در برخی از تمایزها نظیر محمول استد اطبقه، اسم و مسمی، مفهوم افرد، جمله اگزاره ارزش صدق پرداخت که قبلاً همه محمول استد اطبقه، اسم و مسمی، مفهوم افرد، جمله اگزاره ارزش صدق پرداخت که قبلاً همه ما متعلق به قلمرو متافیزیک افلاطونی به شمار آورده بود.

۵ ــ پرسشهای ارزشی نظیر اینکه فعل اخلاقی چیست؟ تجربه گرایان منطقی دیدگاههای متفاوتی درخصوص این پرسشها و عبارات نرماتیو (دستوری) اتخاذ کردند. در سال ۱۹۲۸ کارنپ بر این باور بود که پرسشهای ارزشی را می توان در علوم تجربی مورد بررسی قرار داد. اما بعداً به همراه آیر و فن میس (von Mises) به این نتیجه رسید که پرسشهای ارزشی تقریباً از همان شأن پرسشهای متافیزیکی برخوردارند.

ایزاری که تجربه گرایان منطقی برای حذف و طرد عبارات متافیزیکی مورد استفاده قرار دادند اصل تحقیق پذیری (verification) بود که در طی زمان صورت بندیهای مختلفی پیدا کرد، اما ایدهٔ شهودی آن با نظریهٔ اصلی تجربه گرایان کلاسیک در باب معرفت مرتبط بود. در نظر هیوم و لاک تنها روش کسب معرفت درخصوص اصور واقع (matters of fact) عبارت بود از روش مورداستفاده در علوم تجربی. در نظر هیوم هر کلمه یا واژه در ارتباط با هایدهای که با آن مطابقت مورداستفاده در علوم تجربی. در نظر هیوم هر کلمه یا واژه در ارتباط با هایدهای که با آن مطابقت (correspondence) دارد معنا پیدا می کرد. این ایده ها در ذهن فاعل شناسایی و در برخورد با داده های حسی ایجاد می گردیدند و کلمات و واژه هایی که با این قبیل ایده های ذهنی منطبق نبودند بی معنا به شمار آورده می شدند. تجربه گرایان منطقی که با مسائل فلسفی از منظر فلسفه زبان برخورد می کردند، دیدگاه تجربه گرایان سلف را که در قالب هایده هاه بیان شده بود و بنابراین جنبهٔ سوبژکتیو مشهودی داشت در قالب چملات و گزاره ها صورت بندی کردند و به این ترتیب به زعم خود بدان عینیت بیشتری بخشید نبود ا

تجربه گرایان منطقی مسألهٔ اصلی در شناخت شناسی، یعنی این مسأله را که وچگونه می دانم که هر را می دانم ۱۹، به این مسأله مبدل کردند که و ۱۹ چه معنایی می دهد ۱۹ دانستن م به معنای دانستن معنای "p" است و معنای "p" نیز چیزی نیست جز روش تحقیق آن. جملاتی که قابل تحقیق تجربی نیستند، نه تنها معرفت بخش نیستند که اساساً فاقد معنا به شمار می آیند. هرچند که اینگرنه عبارات احیاناً از خاصیت تهییج احساسات و تحریک عواطف برخوردارند. در آثاری که توسط اعضای حلقه در دهه های ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ تحریر شد، تحقیق پذیری عمد تأ به صورت که توسط اعضای حلقه در دهه های ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ تحریر شد، تحقیق پذیری عمد تأ به صورت بعدی به این اصل بیشتر به صورت یک پیشنهاد (proposal) نظر می شد که مقصود از آن تأکید بو لزوم روشن کردن (clarification) و ایضاح (explication) معنای شهودی و ماقبل تحلیلی مفاهیم مختلف و از جمله خود مفهوم «معناه بود.

در نزد تجربه گرایانِ منطقی، مفهوم «معنا» دارای چند معنای متفاوت بهصورت زیر بود: ۱ ــ عبارت معنادار عبارتی است که صادق یا کاذب باشد. این تعبیر از معناداری در ونظریهٔ سنخهای، راسل مورد استفاده قرار گرفته بود.

۲ \_ عبارت معنادار عبارتی قابل فهم است که بیانگر یک اندیشه (thought) در معنای فرگهای کلمه است. ۲۳ تهبیر راسل و تعبیر فرگه از معناداری با یکدیگر انطباق کامل ندارند.

۳ مبارت معنادار بیانگر امری است که واقع می شود، این دیدگاه از سوی شلیک (Schilck) ابراز شده بود. برخی عبارات فاقد معنا با تعبیر شلیک می توانند از نظر فرگه و راسل معنادار به شمار آیند.

۴ ... عبارت معنادار عبارتی است که به طرز صحیح در یک زبان طبیعی یا فرمال صورت بندی شده باشد. این تعبیر که بیانگر وعبارت خوش ساخت (well-formed formula) در دستور زبان است، عمدتاً از سوی کارنب مورداستفاده قرار گرفته بود. اما این تعریف می تواند به ساخت عباراتی منجر شود که از نظر فلسفی به کلی فاقد جاذبه اند. کارنب بعدها این تعبیر را با تعریف دیگری از معناداری که ذیلاً ذکر شده تعریض کرد.

۵ ــ عبارت معنادار عبارتی است که یک کارکرد اصیل (a genuine function) را در علم تجربی بیان میکند.

تجربه گرایان منطقی در آغاز معناداری را به صورت تعبیر راسل قبول داشتند و به تدریج و در طول زمان به معنای شمارهٔ ۵ رسیدند. این تغییر با تغییر مشابهی در اصل تحقیق پذیری همراه بود. این اصل در آغاز مرز ثابت و تغییرناپذیری را برای زبان علم مشخص می ساخت، اسا تدریجاً در آن انعطاف بیشتری ایجاد شد و موقع آن با محتوای نظریههای علمی مرتبط گردید. به این ترتیب با تغییر محتوای نظریههای علمی، مرز معناداری و فقدان معنا نیز تنفییر می باهرت. ۳۲

تلاش برای صورت بندی دقیقتر اصل تحقیق پذیری به طور کلی به دو رهیافت منقسم می شود که می توان آن دو را رهیافت کلی گرابانه (holistic) و رهیافت انمی نام داد. در رهیافت کلی گرابانه یک زبان فرمال معین نظیر ۱ مشخص می شود و جملات معنادار عبارت خواهند بود از جملاتی که یا خود متعلق به ۱ هستند و یا می توانند به جملات متعلق به این زبان ترجمه شوند. در رهیافت اتمی، معنادار بودن به صورت وجود نوعی خاصه در جملات، مستقل از تعلق آنها به یک زبان فرمال و یا ترجمه پذیری آنها به این زبان، تعریف می گردد. فعالیتهای اولیّهٔ تجربه گرابان منطقی برای تعریف اصل تحقیق پذیری در چارچوب رهیافت اتمی انجام پذیرفت و تلاشهای بعدی آنان صبغهٔ کل گرابانه به خود گرفت.

رهیافت اتمی بر مبنای این تصور نسبتاً میهم استوار بود که دانستن معنای یک جمله معادل اطلاع از صدق یاکذب آن است. دانستن معنای یک جمله، به عبارت دیگر، معادل علم داشتن به این نکته است که اگر این جمله به عوض صادق بودن، کاذب از آب درمی آمد، چه تغییری در عالم واقع به وقوع می پیوست. اما عالم واقع، به اعتقاد تجربه گرایان، عبارت است از آنچه که به حس درمی آید. بنابراین دانستن معنای یک جمله عبارت است از دانستن تفاوتی که در تجربهٔ ما پدید می آید. اگر جملهای درست باشد، یک نوع تجربهٔ حسی یا امور واقع محسوس حاصل می شود و اگر غلط باشد، نوع دیگر. بنابراین جملهٔ معنادار جملهای است که بتوان آن را به طریق تجربی مورد تحقیق قرار داد، یعنی اینکه بنوان آن را در صورت صحیح بودن تأیید کرد و در صورت غلط بودن ابطال. این صورت از اصل تحقیق پذیری را با علامت اختصاری دت - ۱»

این صورت از اصل تحقیقپذیری تدریجاً دقیقتر شد و به صورت ذیل درآمد:

دت ـ ۲: اگر جملهٔ ج نه همانگویی و نه تناقض منطقی است، در آن صورت ج معنادار خواهد بود، اگر بتوان آن را از طریق یک سلسلهٔ محدود از مشاهدات مورد تأیید یا ابطال قرار داد. همهٔ تلاشهای بعدی برای تدقیق این صورت از اصل تحقیق پذیری مصروف روشنساختن ایدهای شد که از آن با عنوان گزارههای مشاهدهای (observation statements) و یا گزارههای پروتکل (protocol statements) نام برده مراشد. ۳۶ اصل تحقیق پذیری با توجه به این مفهوم به این صورت تغییرشکل داد:

وت ـ ۲هه: اگر جملهٔ ج نه همانگویی و نه تناقض منطقی است، در آن صورت ج معنادار خواهد بود، اگر و فقط اگر ج یا نقیض آن از یک مجموعهٔ محدود و سازگار (consistent) از جملات مشاهدهای نتیجه شود.

نظر اعضای حلقه در باب اینکه جملات مشاهدهای اصیل کدامها هستند با یکدیگر تفاوت داشت. این دیدگاههای مختلف را می توان به این صورت خلاصه کرد:

الف ... جملة مشاهده اى عبارت است از توصيف شخص از تجربة مستقيم خود، نظير: وآبى الآن اينجاء، ودايرة قرمز حالاه.

ب سجملهٔ مشاهده ای گزارش تجربهٔ مستقیم یک فرد (اعم از خود شخص یا دیگری) است، مانند: وف اکنون یک دایرهٔ قرمز را مشاهده میکند.

ج ـ جملات مشاهدهای پدیدارهای فیزیکی مستقیماً قابل مشاهده را توصیف میکنند، نظیر اینکه: دیک مکعب قرمز روی میز قرار دارد.

«ت - ۲» تجربه گرایان منطقی را با برخی مشکلات جدّی مواجه ساخت. از جملهٔ این دشواریها مفهوم منطقی «نتیجه شدن» بود. اگر عبارت الف از عبارت ب نتیجه شود درآن صورت عبارت «الف یا ج» نیز میباید از عبارت ب نتیجه شود» ولو آنکه ج عبارتی فاقد معنا باشد. اما این امر با یکی دیگر از معتقدات حلقه دایر بر اینکه هر عبارت مرکب معنادار است اگر و فقط اگر هر یک از اجزاء آن به تنهایی معنادار باشند، در تعارض بود. از این گذشته چنین به نظر می رسد که اصل تحقیق پذیری به صورت «ت - ۲» بسیاری از نظریه های اصیل علمی نظیر تئوری نیوتن، معادلات الکترودینامیک ماکسول و نسبیت اینشتین را نیز به عنوان مهمل و بی معنا طرد می کند. هیچ یک از این نظریه ها و نظایرشان از به هم پیوستن شمار محدودی از قضایای میکند. هیچ یک از این نظریه ها و نظایرشان از به هم پیوستن شمار محدودی از قضایای مشاهده ای حاصل نمی شوند. در پرتو این دشواریها، اصل تحقیق پذیری به صورت ذیل تغییر مشد:

هت - ۱۵۳ کر جملهٔ ج نه همانگویی و نه تناقض منطقی است، در آن صورت ج معنادار است اگر و فقط اگر ج یا نقیض آن از یک مجموعهٔ محدود و منسجم از گزاردهای مشاهدهای به همراه یک نظریهٔ علمی مستقر (established) نتیجه شود.

اما این تقریر اتمی از اصل تحقیق پذیری نیز با مشکلاتی مشابه گذشته روبه رو شد، از جمله آنکه معنای عبارت ونظریهٔ علمی مستقر و در آن مشخص نبود. به علاوه این پرسش مطرح شد که آیا خود این نظریه می باید با این ملاک معناداری تطبیق داشته باشد یا نه؟ پاسخ مثبت همان مشکل گذشته را پدید می آورد و پاسخ منفی این پرسش را مطرح می ساخت که در این صورت

معناداری این نظریه را با چه ملاکی باید سنجید؟

از این گذشته در رهیافت اتمی علاوه بر استفاده از مفاهیم شناخت شناسانه نظیر مشاهده و جملات مشاهده ای از مفاهیم منطقی نظیر نتیجه شدن، انسجام منطقی، جملات تحلیلی، تناقض، و امثالهم نیز استفاده شده بود و حال آنکه معنای خود این مفاهیم چنانکه باید روشن و بدون ابهام نیست. کارنپ بر آن بود که اینگونه مفاهیم را می باید با استفاده از یک زبان صوری توضیح (explicate) داد. در این زبان فرمال مجموعهٔ جملات معنادار می باید تحت یک تعداد از عملیات منطقی بسته باشند؛ که این امر بدان معناست که عبارات مرکب تنها در صورتی معنادار خواهند بود که تک تک جملات سازندهٔ آنها معنادار باشد. این تلقی عاملی شد برای آنکه رهیافت اتمی به تدریح جای خود را به رهیافت کلگرایانه بدهد. براساس این رهیافت لازم بود یک زبان کلی و عام (explicate) تدوین گردد تا بتوان همهٔ جملات معنادار را در یک زبان کلی و عام (explicate) از دایرهٔ شیمول آن بیرون نهاد.

طرح ساخت یک زبان عام به صورت تلاش برای تدوین یک زبان فیزیکالیستی دنبالی شد که وظیفهٔ آن ترجمهٔ جملات معنادار به جملاتی درخصوص امور مشاهده پذیر بود. ۱۹۴ ما زدههٔ اصل ۱۹۴۰ به بعد، تحت تأثیر تمثیل نویرات و دیدگاههای پوپر، کارنپ به صرافت افتاد نا اصل تحقیق پذیری را که کاربردش در مورد امور مشاهده پذیر با مشکلات جدّی روبه رو شده بوده با اصل دیگری برای معنادار بودن عوض کند. وی در این مسیر از دیدگاه رایکن باخ که همواره با اصل تحقیق پذیری در شکل اولیه اش مخالف بود، بهره گرفت. رایکن باخ معتقد بود که باید از حساب احتمالات برای تعیین معنای جملات استفاده کرد و اعتقاد داشت جملهٔ معنادار، جمله ی است که پتوان وزن (احتمال) آن را بر مبنای یک مجموعهٔ مشاهدات تعیین کرد. دو جمله که تحت همهٔ مشاهدات وزن مساوی داشته باشند، هم معنا به شمار می آیند. کارنپ این دیدگاه را پذیرفت اما با مفهوم وزن براساس نظریهٔ تواتری در احتمالات (میافت منطقی خود به مواقت نکرد و به عوض آن، از مفهوم ی مشابه آنچه کینز (Keynes) در رهیافت منطقی خود به احتمالات، پیشنهاد کرده بود بهره گرفت. کینز از مفهوم بوزن» به منظور تمییز میان آن دسته از روابط احتمالی که شمار زیادی شواهد مربوط را نشان می دهند و روابطی که شواهد اندگی را ارائه می کنند، استفاده کرد. کارنپ نیز در استفاده از نظریهٔ رایکن باخ از همین مفهوم وزن بهره گرفت. ۲۲

وَیَ بِرَ این مبنا مفهوم تحقیق پذیری را با مفهوم درجهٔ تأیید پذیری تعویض کرد که عبارت بود از احتمال منطقی صدق یک گزاره (فرضیه) ط با در نظر گرفتن بیّنهٔ ۵ موجود. در این رهیافت جملة معنادار جملهای بود که جملات مشاهدهای (observational statements) به تأیید یا ابطال آن کمک کنند. کارنپ سپس به تحقیق دربارهٔ محمولات بدوی پرداخت که سایر محمولات با کمک آنها ساخته می شد. به جای جملات، این بار از کلمات به عنوان واحد معناداربودن استفاده شد و به علاوه این شرط که جملات نظری (theoretical statements) که بهصورت تعاریف صریح (explicit definitions) از جملات مشاهدهای ساخته شوند، حذف گردید.

تمایزی نیز بین تأییدپذیری و آزمونپذیری (lestability) که مفهومی قویتر بود، برقرار شد. جملهٔ آزمون پذیر جملهٔ تأیید پذیری بود که بتوان روش مشخصی برای آزمودن آن در هر زمان و مکان دلخواه ارائه کرد: اگر مقصود از تحقیق پذیری، مستقر ساختن قطعی و نهایی صدق [جملات] باشد، در أن صورت هيچ جمله (نحوي) هيچگاه قابل تحقيق نخواهد بود... ما تنها مي توانيم جملات را بيشتر و بيشتر مورد تأييد فرار دهيم. بنابراين [از اين پس] به عوض مسألة تحقیق بذیری از مسألهٔ تأیید پذیری سخن خواهیم گفت. ما میان آزمودن (testing) یک جمله با تأييد أن فرق مى گذاريم؛ و به اين ترتيب روشى را مشخص مى كنيم كه عبارت است از انجام برخی آزمایشها که منجر به درجهای از تأیید در یک جمله یا نقیض آن می شود. ما یک جمله را آزمون پذیر می نامیم اگر روشی را برای آزمودن آن سراغ داشته باشیم؛ و آن را تأبید پذیر می نامیم، اگر بدانیم که تحت چه شرایطی تأیید می گردد. همان طور که خواهیم دید، برخی از جملات ممكن است تأييد پذير باشند، بي آنكه أزمون پذير باشند؛ مثل آنكه بدانيم مشاهد، يك رونـد خاص از رویدادها به تأیید جملهٔ موردنظر منجر میشود و مشاهدهٔ روند دیگری به تأیید نقیض آن بی آنکه بدانیم چگونه می توان این یا آن مشاهد، را به انجام رساند (۲۷ کیارتپ در آلیار دورهٔ پختگی خود اصل تأییدپذیری را عمدتاً در ارتباط با معانی مسائل معرفتی (cognitive)، نسطری (theoretical)، عسلمی (scientific) یا تسجریی (empirical) بسه کسار مسی برد. در «آزمون پذیری و معناه (۷-۱۹۳۶) کارنپ تأکید کرد که میباید میان معانی مختلف معناداری معرفت بخش (cognitive meaningfulness) تمييز قائل شد. اما اين امعان نظر هيچگاه به كتار گذاردن این اعتقاد که معناداری و فقدان معنا مرز معینی دارند و می باید از یک دیگر تنفکیک گردند، منجر نشد. کارنب در این دوران معتقد گردید که جملات متافیزیکی بی معنا نیستند، بلکه فاقد محتوای معرفتی اند، هرچند که احیاناً از خاصیت تحریک احساسات و عواطف برخوردارند.

## ۴ ـ برساختن منطقی عالم (۱۹۲۸)

تحت تأثیر کتاب راسل علم ما به عالم خارج (۱۹۱۴) کارنپ بر آن شد تا با استفاده از پیشرفتهای تازهای که در منطق پدید آمده بود طرح دبرینهٔ تجربه گرایان را دایر بر ایجاد مبنایی مستحکم برای معرفت با استفاده از تجربههای بسیط حسی جامهٔ عمل بپرشاند: «من معتقد بودم که وظیفهٔ فلسفه عبارت است از تحویل همهٔ معرفت به یک بنیاد یقینی. از آنجا که یقینی ترین معرفت عبارت است از معرفت بلاواسطه، حال آنکه معرفت نسبت به اشیاء مادی اشتقاق یافته و کمتر یقینی است، چنین به نظر می سید که فیلسوف می باید زبانی را استخدام کند که از داده های حسی به عنوان مبنا استفاده می کند. ۴۸ تلاکی برای ایجاد مبنایی یقینی جهت معرفت در فاصلهٔ سالهای ۱۹۲۲ تا ۱۹۲۵ به تألیف کتاب برساختن منطقی عالم منجر شد.

کارنپ در مقدمهٔ خود بر ترجمهٔ انگلیسی برساختن منطقی عالم غرض از تحریر این کتاب را چنین ذکر کرده است:

مسألهٔ اساسی کتاب مربوط است به امکان بازسازی منطقی مفاهیم همهٔ قلمروهای معرفت بر مبنای مفاهیمی که به تجربهٔ برواسطه و مستقیماً داده شده (immediatly given) ارجاع میکنند. مقصود از بازسازی منطقی جستجوی تعاریف تازه برای مفاهیم قدیمی است. مفاهیم قدیمی به طور معمول بر مبنای صورت بندیهای حساب شده به وجود نیامده الله، بلکه ایس تحول کم و بیش بدون رؤیت و خودبه خود بوده است. مفاهیم جدید می باید در دفت و وضوح بر مفاهیم قدیمی برتری داشته باشند و بالاتر از همه آنکه، در درون یک ساختار نظام مند از مفاهیم جای بگیرند. این نوع روشن کردن مفاهیم راکه این روزها غالباً ایضاح (explication) می نامند، هنوز به نظر من یکی از مهمترین وظایف فلسفه محسوب می شود، بخصوص اگر فلسفه با مقولات اصلی فکر بشر سروکار داشته باشد.

برای زماتی طولانی، فلاسفه با دیدگاههای مختلف بر این باور بودهاند که همهٔ مفاهیم و قضاوتها نتیجهٔ همکاری تجربه و عقل اند. تجربه گرایان و عقل گرایان، در این نظر با یکدیگر موافقاند، هرجند که هر یک از دو طرف ارزیابی متفاوتی از میزان اهمیت دو عامل عقل و تجربه عرضه میکند و توافق اساسی فیمابین را با تأکید افراطی بر دیدگاه خود پوشیده می سازد. نظریهای که این دو گروه در آن مشترکاند اغلب به این صورت ساده شده، بیان می شود: حواس مواد ادراک را فراهم می آورند، عقل این مواد را به گونهای تألیف میکند که یک دستگاه معرفتی سازمان بافته به وجود می آورد. به این ترتیب مسألهٔ نألیف بین دیدگاههای تجربه گرابی سنتی و عقل گرابی سنتی مطرح می گردد. تجربه گرابی سنتی به درستی بر نقش حواس نأکید ورزید، اما از اهمیت و نقش خاص صور منطقی و ریاضی غافل ماند. عقل گرابی به این اهمیت واقف بود، اما معتقد بود که عقل نه تنها می نواند صور را فراهم آورد، بلکه عقل گرابی به این اهمیت واقف بود، اما معتقد بود که عقل نه تنها می نواند صور را فراهم آورد، بلکه عقل گرابی به این اهمیت واقف بود، اما معتقد بود که عقل نه تنها می نواند کند. از رهگذر تأثیر

گوتلوب فرگه... و از رهگذر مطالعهٔ آثار راسل، من از یک سو به اهمیت بنیادی ریاضی برای شکل دادن به دستگاه معرفت بی برده بودم و از سوی دیگر مشخصهٔ کاملاً منطقی آن راکه سبب استقلال آن از عالم واقعي و ممكنالوجود ميشود، درك كرده بودم. اين بصيرتها اساس كتاب موا تشكيل دادند... در ابن كتاب من با تزى كه مذكور افتاد سروكار داشتم، يعني ابنكه أيا على الاصول مي نوان همه مفاهيم را بهدادههای بی واسطهٔ حسی تحویل کرد؟ اما مسألهای که من برای خود مطرح ساختم این نبود که به براهین کلی فلسفی که در گذشته در دفاع از این نظریه ارائه شده چیزی بیفزایم. بلکه می خواستم برای نخستین بار برای صورت بندی واقعی یک دستگاه مفهومی از نوعی که بدان اشاره شد، اقدام کنم؛ یعنی ميخواستم در ابتدا چند مفهوم ساده، مثل كيفيات محسوس و روابط راكه در تجربة خام حضور دارند التخاب كنم و سپس بر اين مبنا تعاريف مفاهيم مختلف را صورتبندي نمايم. به منظور انتجام اين مهم، ولو در حد چند نمونه، ضروري بودكه منطقي به مراتب برتر از نوع سنتي، بخصوص در ارتباط با روابط منطقی در دسترس باشد. من صرفاً به این دلیل در اجرای این امر توفیق یافتم که منطق جدید در سالهای قبل توسط کسانی مانند فرگه و راسل و واینهد تکمیل شده بود؛ این منطق حاوی یک نظریه جامع در مورد روابط منطقی و خواص ساختاری آنهاست. به علاوه، از وهگذر تعریف اعداد و ترابع عددی بر مبنای مفاهیم کاملاً منطقی، نشان داده شده بود که کل ساختار ریاضیات بخشی از سنطق است. من به شدّت تحت تأثير آنچه منطق جديد انجام داده بود قرار گرفته بودم و دريافتم كه با تحليل و صورتبندی دوباره مفاهیم در همهٔ حوزهها، از جمله علوم تجربی باکمک این روش می توان به نتایج و تمرات بیشتری دست یافت. ۳۹

ويرايش اول كتاب توسط اعضاي حلقه خوانده شد و تكميل گرديد. كارنپ نخستين فصل كستاب را بسا ايسن قسول راسسل أغساز كبردكيه: «بسالاترين رهسنمود تسفلسف عسلمي (scientific philosophising) این استنزهر جاکه امکانپذیر است، میباید ساختارهای منطقی جايگزين هويات استنتاج شده گردد. ۴۰ 🍧

كارنب در آغاز در نظر داشت تحليل مفاهيم را به شيوه مرسوم در روانشناسي پديدارشناسانه مساخ بسه انسجام رسساند، يسعني از اجسسام مسادي بسه تسصاوير بسلاواسسطه آنسها در میدان دید، و سپس به لکههای رنگ و بالأخره به یک نقطهٔ واحد در میدان دید منتقل شود. این شيرهٔ تحليل به همان عناصري (elements) ختم مي شدكه ماخ معرفي كرده بودراع البتُّه هدف نهایی کارنپ توصیف ژنتیکی این فراگرد نبود، بلکه وی به بازسازی منطقی این فراگرد نظر داشت، یعنی توصیف شماتیزهٔ (schematized) یک روش تبصوری که حاوی یک سلسله قدمهای منطقی است و در نهایت به همان نتیجهٔ فراگرد روانشناسانه منجر می شود.

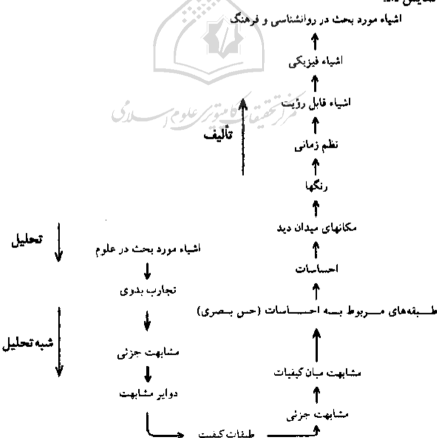
اما آشنایی با نظرات روانشناسی مکتب گشتالت (Gestalt) کارنپ را به این باور رهنمون شد که امور و پدیدارها، هیچگاه به صورت حاصل جمع احساسات جداجدا و مجزا ادراک نمی شوند، بلکه به صورت یک کل یکپارچه از داده های حسی دریافت می شوند. همین امر سبب شد که کارنپ برخلاف ماخ که اساس کار تحلیل خود را بر داده های حسی مجزا قرار داده بود، کل تجربهٔ حسی را به عنوان عناصر احساس (elements of senstation) در نظر بگیرد. اما همچون ماخ وی نیز از یک زبان فنومنالیستی برای نمایش نحوهٔ ساخته شدن مفاهیم براساس این تجربه های بدوی استفاده کرد. عبارات این زبان به بیان داده های حسی اختصاص داشتند، نظیر: داکنون یک مثلث قرمز در میدان دید من قرار دارد. مدلی که کارنپ برای ساختی زبان فنومتالیستی مورداستفاده قرار داد، نظریهٔ سنخهای راسل (theory of types Russells) ۴۹ بوم که در کتاب اصول ریاضیات ارائه شده بود.

ساخت جملات این زبان که آن را 128 می نامیم به وسیلهٔ علائمی (signs) که مشخص کنندهٔ سنخها بودند با استفاده از قواعد نظریهٔ سنخها صورت می گرفت. در پایین ترین مرتبه از هرم سنخها که در نظریهٔ راسل قلمرو افراد (domain of individuals) نامیده شده بود، هویات منقردی به نام عناصر اساسی (basic elements) جای داده شده بودند. کارنپ نوعی «نفسگرایی روش شناسانه و (methodological solipsism) اختیار کرد که اجازه می داد ماهیت این عناصر را همچون و تجربههای بدوی و (elementary experiences) شخص خود در نظر آورد. تعداد این عناصر (افراد) در اصول ریاضیات بی نهایت فرض شده بود. اما کارنپ تعداد و تجربههای بدوی و هر فرد را محدود به شمار آورده بود و بنابراین آکسیوم بی نهایت اصول ریاضیات در 128 جایی هر فرد را محدود به شمار آورده بود و بنابراین آکسیوم بی نهایت اصول ریاضیات در 128 جایی طبیعی، صحیح، حقیقی، و نظایر آن را بازسازی کند. در برساختن سطفی عالم از یک سو تعداد عناصر محدود فرض شده بود و از سوی دیگر فرض شده بود که زمان ـ مکان فیزیکی از یک سو تعداد پیوسته چهارتایی از اعداد حقیقی ساخته می شود. اما روشن نبود که این اعداد که شهارشان پیوسته چهارتایی از اعداد حقیقی ساخته می شود. اما روشن نبود که این اعداد که شهارشان بی نهایت است از کجا می آیند؟

در اصول ریاضیات تنها از علائم منطقی استفاده شده بود اما در 28 به منظور بیان عباراتی که بیانگر امور واقع تجربی بودند، می باید علائمی با معنای تجربی نیز درج می شد. کارنپ ناگزیر بود فرض کند که فرد می تواند برخی مشابهتها و اختلافها را میان عناصر احساس که در کیل جریان تجربه دریافت می کند تشخیص دهد و مجدداً به خاطر آورد. به اعتقاد وی تنها یک علامت برای ادای مقصود کافی بود. چنین علامتی رابطهٔ دو تایی مشابهت میان تجارب بدوی را بازگو می کرد: و دستگاهی که در این کتاب صورت بندی شده تجربهٔ بدوی را به عنوان عنصر اولیه و اساسی خود در نظر می گیرد. تنها یک مفهوم اساسی مورد استفاده قرار گرفته که عبارت

است از رابطهٔ معینی میان تجارب بدوی [رابطهٔ مشابهت]. نشان داده شده است که سایر مفاهیم، مثلاً حاسههای مختلف، حس بینایی، مکانهای موجود در میدان دید و روابط مکانیشان، رنگها و روابط مشابهتشان، میتوانند بر همین مینا تعریف شوند.۴۲

چسند تسجریهٔ بسدوی کسه رابسطهٔ مشسابهت مسیانشان بسرقرار است «دوایس مشابهت» (منجموعه) کیفیت» (منجموعه) را به وجود می آورند. از تداخل این دوایس «طبقهٔ (منجموعه) کیفیت» (quality class) ایجاد می شود و تشخیص مشابهت میان این طبقه ها به اینجاد طبقات (منجموعه های احساس (sense classes) منجر می گردد. از این منجموعه های زمان و مکان و پدیدارها و بدن شخص و دیگر جنبه های روانی وی (autopsychological objects)، بدن سایر اشخاص و ادمان دیگر (hetropsychological objects)، اشیاء فیزیکی و اشیاء فرهنگی به صورت منطقی بازسازی می شوند. ۴۴ در ش بازسازی منطقی کارنب را می توان بدین گونه نمایش داد:



به منظور تکمیل بازسازی منطقی، کارنپ ناگزیر به استفاده از روشی شد که آن را دشبه تحلیل، (quasi-analysis) نام داده بود. اجبار به معرفی روش «شبه تحلیل» از آنجا سرچشمه می گرفت که کارنپ مدعی اساسی بودن تجربههای بدوی شده بود و این امر به نوبه خود حاکی از آن بود که تجربهها قابل تحلیل به عناصری ساده تر نیستند. معهذا، چنانکه اشاره شد، وی تجربههای بدوی را برحسب رابطهٔ به خاطر آوردن مشابهت تعریف کرده بود و مجموعههای احساس را با استفاده از دوایر مشابهت برساخته بود. به این ترتیب «شبه تحلیل» و طیفهٔ تحلیل این تجربههای وغیرقابل تحلیل» و سپس تألیف آنها را به انجام می رساند. ۴۵

کارنپ انتظار داشت 128 زبانی کلی و فراگیر برای بیان همهٔ مفاهیم باشد. این کلیت را می توان به این صورت ترضیح داد: دو محمول دارای مصداق واحد خواهند بود اگر مسندات (attributes) ، خاصه ها (properties) ، روابط (relations) مربوط به آنها دارای مصداق یکسان باشند. جملهٔ ۲۵ ترجمهٔ مصداقی جمله ۱۵ است؛ اگر ۵ با تعویض برخی از محمولها با محمولهای مصداقاً یکسان، از ۶ به دست آید. در این حال کلیت موردنظر کارنپ بدین معناست که هر جملهٔ معنادار علمی قابل ترجمهٔ مصداقی به 128 باشد. اما این کلیت مبتنی بر یک فرض ضمنی بود که بیان می داشت در صورتی که محمول یک جمله با محمول دیگری که مصداقاً با آن یکسان است تعویض گردد، ارزش صدق جمله تغییر نمی کند. بر مبنای این تز، از کلیت ۱۵ چنین نتیجه می شود که اگر ۵ ترجمه مصداقی ۶ باشد در آن صورت ارزش صدق ۵ و ۶ چنین نتیجه می شود که اگر ۵ ترجمه مصداقی ۶ باشد در آن صورت ارزش صدق ۵ و ۶ یکسان خواهد بود. اما خود این فرض، غالباً فرضی تجربی است و بنابراین قبول اینکه ۱۵ از کلیت برخوردار است در گرو آن است که بترانیم این فرض را در مورد شمار زیادی از مصادیق به اثبات برسانیم. ۲۱ آ

طرح برساختن منطقی عالم با محدودیتهای دیگری نیز همراه بود، از جمله آنکه کارنپ به شیوهٔ تجربه گرایان، ذهن را همچون لوحی سفید فرض کرده بود و تنها قوّهای را که برای ذهن قائل شده بود توانایی به خاطر آوردن مشابهتها و اختلافات میان عناصر بدوی احساس ببود. قرض سولیسیسم که کارنپ در ساخنن زبان صدق گزارههای زبان ۶۶ مورد استفاده قرار داده بود، عملاً امکان هرگونه تفهیم و تفاهم توسط این زبان را منتفی ساخته بود. از این گذشته چون صدق گزارههای این زبان برحسب تعریفی که از مفاهیم ارائه شده ببود حاصل می شد و نه مطابقت با یک واقعیت بیرونی، عده برای ده در برساختی عرفیه شده بود به یک روایت شخصی مطابقت با یک واقعیت بیرونی، عده برای ده در برساختی عرفیه شده بود به یک روایت شخصی مبدل گردیده بود.

تحقیقات جدید نشان داده که کارنپ در برساختن منطقی هالم، علی رغم آنکه بر طبق اظهار خود در پی تحکیم مبانی تجربه گرایی بوده، اما احیاناً بی آنکه خود توجه داشته باشد، رهیافتش همسویی زیادی با رهیافت کانت در نقد مقل معض پیدا کرده است.

از جملهٔ نمونههای همسویی رویکرد کارنپ با رهیافت کانت می توان به موارد ذیل اشاره کرد:

- کارنپ مفهوم «مقولات» کانتی را معادل مفهوم «روابط بدوی» دستگاه خود به شمار می آورد. ۲۷ )
- تحلیل کارنب از سلسله تجربیات حسی در برساختن منطقی مالم با تحلیل کانت از زمان در نقد مثل معض مشابهت دارد و روشن است که کارنب صریحاً می کوشد تا همچون کانت زمان مکان مشترکی برای همهٔ افراد برسازد.
- کارنپ نظیر کانت در صدد است تا از رهیافتهای روانشناسانه پرهیز کند و تحلیلی کاملاً منطقی ارائه دهد، اما وی نیز همانند کانت در سراسر کتاب مفاهیم روانشناسانه و منطقی را به یکدیگر می آمیزد.
- ـ مفهوم «تجارب بدوی» (elementary experiences) اکه یکی از محوریترین مفاهیم مورداستفادهٔ کارنپ است، مشابهت تام با مفهوم «شهود حسی» (intuition) کانت دارد.
  - -شيوة بازسازى منطقى كارثب كاملاً مشابه استدلال استعلايي كانت است.
- کارنپ خود را «سولیبسیست متدولوژیک» (methodologic solips/st) می نامد و ایس مفهوم قرابت فراوانی با نظریه ای دارد که از سنوی کنانت «وجدت استعلایی ادراک» (transcendental unity of apprehension) نام گرفته است. ۴۸

## ۵ ـ وحدت علم، فيزيكاليسم و نحو منطقي زبان

وحدت علم یکی از شعارهای اصلی حلقهٔ وین در دههٔ ۱۹۳۰ بود که به واسطهٔ بیانهای آتشین نویرات به صورت یکی از اصول اساسی حلقه درآمده بود. براساس این اصل همهٔ شاخههای مختلف علوم تجربی و مفاهیمی که مورداستفاده قرار می دادند از ونوع واحده به شمار می آمد و تشعب آنها صرفاً به دلیل تقسیم کار بود. ۲۹ اعضای حلقه به موزبندیهای مصنوعی میان علوم مختلف معترض بودند و خواستار تبادل نظر و همکاری نزدیک میان کارگزاران در رشتههای مختلف دانشگاهی بودند. اصل و حدت علوم در مخالفت با دیدگاه فلسفهٔ سنتی آلمان که در آن علوم انسانی و علوم اجتماعی از علوم طبیعی جدا انگاشته می شدند، ابراز شده بود. ایدهٔ

وحدت علم با تلاشهای راسل برای «برساختن» واقعیت بر یک مبنای واحد، و با دیدگاه ویتگنشتاین دربارهٔ وعالم آنگونه که در رسالهٔ منطقی - فلسفی بازگو شده بود ارتباط نزدیک داشت. نویرات که از سال ۱۹۲۰ و احیاناً پیشتر توجهش به طرح وحدت علوم جلب شده بود، در نظر داشت به سبک دائرة المعارفی که توسط منادیان روشنگری در قرن هجدهم انتشار یافته بود، یک دائرة المعارف علوم یکانی مشتمل بر بیست و شش مجلد منتشر سازد که هر مجلد حاوی ده تکنگاری دربارهٔ جنبه های مختلف فلسفهٔ علوم به قلم یکی از دانشمندان یا فلاسفهٔ علم سرشناس باشد و در هر یک بر ایدهٔ وحدت علوم تأکید رفته باشد.

در بیانیهٔ حلقه که به سال ۱۹۲۹ تحت عنوان ودرک علمی عالم، به قلم نویرات و همکاری کارنپ و هانس هان تحریر شده بود، تأکید شده بودکه: وهدف درک علمی عالم دستیابی به یک "علم یکانی" است؛ هدفی که میباید باکاربرد "روش تحلیل منطقی" به داده های تجربی به دست آید. معنای هر گزارهٔ علمی و هر مفهوم علمی، در هر شعبهٔ از علوم، میباید قدم به قدم قابل تحلیل به مفاهیمی از یک سنخ مشترک باشد، [نهایتاً به] "خودِ امر [مستقیماً] داده شده "given" ارجاع گرکوره ۵۰

کارنپ که طرحش برای ایجاد مبنایی واحد برای زبان علم از طریق ساختن یک زبان پدیدارشناسانه با شکست روبموو شده بود، به تدریج تحت تأثیر آتو نویرات، که در مقام یک مارکسیست معتقد، با هر زبانی که به فرد در عوض جمع موضع بوتر اعطا می کرد، مخالف بود؛ از رهیافت سولیسیسم متدولوژیک و ساخت زبان پدیدارشناسانه دور شد و از اوایل دهه ۱۹۳۰ به فیزیکالیسم روی آورد. ۱۹ مقصود از فیزیکالیسم آن بود که بتوان هر مفهومی در زبان علم را به طور صریح برحسب آمور مشاهده پذیر تعریف کرد. کارنپ معتقد بود، یکی از مهمترین برتریهای زبان فیزیکالیستی آزمون پذیری بین الاذهان آن است. نخستین تلاش جدی کارنپ در تکمیل چنین زبانی در سال ۱۹۳۱ در قالب مقالهٔ زبان فیزیکالیستی به عنوان زبان کلی علم در نشریهٔ شناخت (Erkenntnis) که ارگان فکری حلقه به شمار می رفت، ظاهر گردید. ۱۹

برای دفاع از فیزیکالیسم، کارنپ همچنین در مقالهٔ دیگری با عنوان روانشناسی در زبان فیزیکالیسنی (۱۹۳۲) کوشید تا نشان دهد که میتوان مفاهیم روانشناسی را به این زبان بیان کرد. جملهٔ «آقای الف به هیجان آمده است» در زبان فیزیکالیستی به حالت فیزیکی بدن الف در سطح میکروارگائیزمها اشاره دارد. این رهیافت ضمناً به رشد «رفتارگرایی» (behaviourism) منجر شد، زیرا یک نتیجهٔ مستقیم فیزیکالیسم این است که همهٔ گزارههای معنادار در مورد حالات ذهنی دیگر انسانها و حیوانات ذی شعور می باید قابل ترجمه به چنین زبانی باشند. به عبارت

دقیقتر، همهٔ گزارههای مربوط به محتوای ذهن یک انسان یا موجود ذی شعور دیگر را باید بتوان به عبارتی درخصوص رفتار وی ترجمه کرد. از همینجا اصطلاح «رفتارگرایی منطقی» از دههٔ ۱۹۳۰ بر سر زبانها افتاد. ۹۲

یک زبان فیزیکالیستی کلی، از آن سنخ که مورد نظر کارنپ بود، مشخصات ذیـل را دربـر داشت:

۱ ـ ساخت جملههای آن به نحو صوری (فرمال) انجام میگرفت ۴۹۶

٢ ...همهٔ عبارات و جملات آن واجد محتوای فيزيكي بودند؛

٣ ـ همة جملات و عبارات أن معنادار تجربي بودند؛

۴ \_شرط کلیت و عمومیت در آن برقرار بود.

تأکید بر جنبهٔ صوری زبان، که نوعی پیوستگی با رهیافت قبلی را نشان می داد، از نظر کارنپ حائز کمال اهمیت برای فلسفه بود. وی بر این باور بود که اگر فلاسفه آراء خود را در قالب جدید و در وجه صوری بیان کنند، بسیاری از مسائل سنتی که نسلهای متمادی فلاسفه را به خود مشغول داشته از میان خواهند رفت. مهمترین وجه امنیاز زبان جدید از زبان ۱۵۵ آن بود که در اینجا به عوض گزاره هایی که بیان کنندهٔ احساسات بدوی فرد بودند (یعنی گزاره ها یا قیضایای اتمی بنا به تعریف راسل یا و پتگنشتاین) از گزاره های مشاهده ای (cobservation statements) یا گزاره های برو تکل (protocol statements) استفاده شده بود و سایر گزاره های علمی با کمک این گزاره ها ساخته می شود.

کارنپ در ابتدا بر این باور بود که گزاره های مشاهده ای یا پروتکل مانند بشادی حالای واینجا اکنون آبی به «یک مکعب قرمز روی میز است» «اینجا اکنون عقربه دستگاه روی ۵ است، تولید همزمان جرقه و انفجار، سپس بوی اوزون در آنیجاه و به دلیل آنکه مستقیماً با تجربه درار تباطاند، صادق و معتبرند و نیازی ندارند که اعتبارشان توسط امر دیگری تثبیت گردد. ۱۹ اما نویرات در مقالهٔ خود درباب «گزاره های پروتکل» که در نشریهٔ شناخت به چاپ رسید به انتقاد از رهیافت کارنپ پرداخت و مدعی شد که گزاره های پروتکل می باید صورت ذیل را داشته باشند: «پروتکل آتو در ساعت ۲:۱۷ بعدازظهر آتو به خود گفت؛ در ساعت ۵:۱۳ بعدازظهر آتو به خود گفت؛ در ساعت ۵:۱۳ بعدازظهر آتو به خود گفت؛ در مقالهٔ «گزاره های پروتکل آتو مشاهده شید. ۱۹۸۵ کیارنپ در مقالهٔ «گزاره های پروتکل» که به سال ۱۹۳۲ همراه مقالهٔ نویرات به چاپ رساند، اکتفاکرد رهیافت خود وی در مقالهٔ قبلی با رهیافت نویرات در تعارض نیست، بلکه این دو رویکرد ودو شیوهٔ متفاوت برای ساختن زبان علم به شمار می آیند که هر دو ممکن و مشروع هستوند، ۱۹۵۹

كارنب در ادامهٔ مقاله يادآور مي شود تحت تأثير آراء يوير و نويرات يذيرفته استكه معرفت دارای یک مبنای یقینی و نخستین نیست و بنابراین نیازی نیست که زبان فیزیکالیستی بر مبنای موجه شدهای بنا گردد، بلکه هرکس می تواند گزاره های پروتکل را برای ساخت زبانی که در نظر دارد به هر شکل که میخواهد تعریف کند: ۵... گزارههای پروتکل ممکن است شامل جملات انضمامی (concrete) از یک نوع دلخواه باشند: جملاتی دربارهٔ ادراکات یا احساسات، جملاتی دربارهٔ فراگردهای مشاهدهشده یا دربارهٔ فراگردهای مشاهدهنشده و استنتاجشده از فراگردهای مشاهدهشده، جملاتی دربارهٔ فراگردهایی که توسط دیگران گزارش شده، و نظایر آن. اگر یک جملة يرونكل كه بهطور موقت انتخاب شده با بقية جملات يرونكل و يما بــا بــقيـة جــملات انضمامی که از قبل پذیرفته شدهاند تلاثم نداشته باشد، آنگاه ما این انتخاب را داریم که یا این جملهٔ پروتکل را تغییر دهیم و یا آنگروه دیگر از جملاتِ انفیمامی مورد بحث را و یاگروه قوانینی که به ماکمک کردهاند تا این جملات را استنتاج گلییم.۲۰ 🗸

درگام بعدی برای تکمیل یک زبان فیزیکالیستی مناسب برای علم، کارنپ به سال ۱۹۳۴ · کتاب نعو منطقی زیان را منتشر ساخت. در این کتاب زبان فرمال جدیدی صورت بندی شده بود که به اعتقاد کارنپ یک زبان فیزیکالیستی کلی محسوب می شد. تصور کارنپ آن بود که نحو منطقی زبان صرفاً با صور عبارات زبان سروکار دارد و عبارات نیز به شکل ترکیبهای خاصی از علاثم ظاهر می شوند و تنها ساختار منطقی این علامات است کم مورد تـوجه است. در ایس رهیافت همچنین هیچ اشارهای به معنا یا مرجع عبارات نشده است. ۱۱

در تكميل نحو منطقي زبان ملاحظات زير دخيل بودهاند: نخمي، يرخلاف ويتكنشتاين كه مدعی بود همهٔ گزارههای متعلق به فرا زبان از جمله گزارههای نحوی بس معنا هستند و ته نها جملات معنادار آنهایی هستند که از جملات اتمی مربوط به عالم ترکیب شدهاند، کارنب به این نتیجه رسید که می توان دربارهٔ زبان و بخصوص دربارهٔ ساختار زبانی عبارات سخن گفت. بسر همین اساس وی ایدهٔ نخو منطقی برای یک زبان را به صورت نظریهٔ کاملاً تحلیلی دربارهٔ ساختار عبارات آن زبان تكميل كرد. ١٢ كارنب كوشيد تا نشان دهد مفاهيم نظرية منطقى قياس صورى نظير قابليت اثبات، قابليت استنتاج از مقدمات معين، استقلال منطقي، و.. همكي مفاهيمي کاملاً نحوی هستند و بنابراین میباید بتوان تعاریفشان را در نحو منطقی صورتبندی کرد، زیرا این مفاهیم تنها به صورت جملات بستگی دارند نه به معنای آنها.

مهمترین سائق کارئپ در تکمیل نحو منطفی زبان تلقی او در این خصوص بود که مسائل فلسفى به زبان راجع هستند نه به عالم و وظیفة فلسفه تحلیل زبان علم است: هدف نحو منطقی آن است که دستگاهی از مقاهیم، با یک زبان، بهوجود آورد که با کمک آن نتایج تحلیل منطقی دقیقاً قابل صورت بندی باشد. قلسفه می باید با منطق علم تعویض گردد \_ بختی با تحلیل منطقی مفاهیم و جملات علوم، زیرا منطق علم چیزی جز نحو منطقی زبان علم نیست. ۱۳

كارنب بر اين باور بودكه اغلب بحثها و اختلاف نظرهاي فلسفي ناشي از عدم استفادة طرفين بحث از یک زبان مشترک است. وی قصد داشت ابزار مفهومی مناسبی را برای صورت بندی دقیق اختلاف نظرهای فلسفی فراهم آورد. وی چنین میپنداشت که این رهیافت منجر بـدان خواهد شدکه بحثهای فلسفی به بحث بر سر خواص نحوی صورتهای مختلف زبان، و دلایل عملی ترجیح یک صورت بر صورت دیگر تبدیل گردند. مدلی که کارنپ در نظر داشت ملهم از کارهای هیلبرت در مبانی هندسه [۱۸۹۹] و مبانی ریاضیات [۱۹۳۴] بود. هیلبرت تأکید کرده بود که در ایجاد یک دستگاه اکسیوماتیزه برای هندسه میباید به گونهای عمل کرد که معنای شهودی عبارات و اصطلاحاتی که در این علم به کار رفته در اثباتها ظاهر نگودد. به عبارت دیگر الباتها ميهايد نحوي بانسد، يعني صرفاً به اكسيرمها و قواعد استنتاج بستكي داشته بـاشند. کارنپ کوشید با تعمیم رهیافت هیلبرت در مورد تعاریف ضمنی در هندسه، مجموعههای بدیل از قواغته منطقي را بهصورت تعاريف ضمني عبارات و اصطلاحات فلسفي درون آنها عـرضه كند. ١٤ بله اين ترتيب تعارض قضاياي فلسفي بديل صرفاً به تفاوت ميان شيوههاي مختلف بيان تبدیل میشد. چون دستگاههای بدیل قواعد منطقی به عنوان تماریف در نظر گرفته شده بودند، در نتیجه هر نوع فلسفه و نیز بخشهایی از علم تجربی به صورت اصالت قراردادی کامل جلوهگر می شد. این همان اصل تسامح بود که کارنپ در نعو منطقی صورتبندی کوده بود و چنین مي پنداشت كه قبول اين قول كه هركس در انتخاب قواعد زبان و منطق مورد نظرش آزاد است، منجر بدان می شود که بحث بر سر درست یا غلط بودن یک زبان یا منطق خاص به کلی کنار گذارده شود و به بحث از مفید و غیرمنید بودن این زبانها مبدل گزود. ۲۵

اما اصل تسامع که محور استدلال کارنپ را تشکیل میداد و صبغهٔ اصالت قراردادی آن به مراتب رادیکالتر از آموزه های دوهم بود، همان طور که کوایس در مقالهٔ وصدق با استفاده از قرارداده ۱۹(۵) ۱۹(۵) به نشان داده بود موجه نبود، زیرا در برساختن قواعد مربوط به یک دستگاه زبانی دلخواه می باید از زبان معینی استفاده کرد و تکیه ایس زبان که به عنوان ابزار کار مورداستفاده قرار می گیرد، به طور ناگزیر پذیرش قواعدی منطقی را که صرفاً با قرارداد تشبیت نشده اند، به دنبال خواهد داشت.

در فصل اول کتاب کارنپ ویژگیهای صوری قواعد نحوی را با بیان این قواعد برای دو زبان نمونهٔ ا و الا مورد بحث قرار داد. زبان ا زبان مجدودی است که ریاضیات و فیزیک کلاسیک را نیز دربر میگیرد. ۱۷

این زبان که آنرا 124 مینامیم همانند 128 تقریباً بو مبنای الگوی نظریهٔ سنخها در اصول ریاضیات بنیادگذارده شده بود. اما عناصر در 134 اعداد طبیعی هستند که اعداد حقیقی بر مبنای آنها ساخته می شوند. چهار بعدی زمان مکان نیز با مجموعهٔ همهٔ نقاط زمان مکان یکی گرفته شده که این یکی نیز بر طبقهٔ هندسهٔ تحلیلی با مجموعهٔ همهٔ چهارتاییهای موتب (x.y.z,t) معادل انگاشته شده است. (x.y.z,t) بیانگر محور مکان است و ۲ محور زمان را مشخص می سازد و همگی اعداد حقیقی محسوب می شوند.

توصیف علمی عالم با استفاده از توابع و محمولاتی که برای نقاط یا نواحی زمان مکان تعریف می شدند صورت می پذیرفت. اظهار: emp(x,v,z,t)=q یک تابع است، می تواند بیانگر گزارهای باشد که می گوید درجهٔ حوارت در نقطهٔ (x,y,z,t) برابر ۹ درجه است. اظهار: R(x,y,z,t) که در آن ۹ یک محمول است، می تواند بیانگر این گزاره باشد که می گوید همان نقطه قرمز است.

کارنپ در ۱۹۳۴ چنین می اندیشید که اگر به تعداد کافی تابع و محمول اضافه کنیم می توانیم یک زبان کلی به وجود آوریم. کلیتی که در اینجا مورد نظر است به این معناست: فرض کنید ۷ هکل زبان علمی است، که هر یک از زبانهای مختلف علمی (مثلاً زبان فیزیک یا زیست شناسی) اجزاء آن به شمار می آیند. فرض کنید که برخی از جارات نظیر ۹ در ۷ واجد موقعیت اصل موضوع (postulate) یا اصل متعارف (principle) هستند. به اعتقاد کارنپ اکنون می توان واژگانی به وجود آورد که با کمک آن بتوان هر عبارت ۸ در ۷ را به یک عبارت ۸ در ۱۹۵۰ ترجمه کرد، به طوری که اصول موضوع ۹ معادل بودن ۸ و مرد کرد. به این معناکه هر عبارت معنادار را کرد. به این تو بیت و معتقد بود که ۱۵ یک زبان کلی است، به این معناکه هر عبارت معنادار را می توان به شکل هم قوه بدان ترجمه کرد.

کلیت ۱.34 باکلیتی که برای ۱.28 در نظر گرفته شده بود تفاوت دارد. کلیت ۱۵۹ نوعی کلیت مطلق، بود که بر بنیاد ترجمهٔ مصداقی استوار بود. این زبان با توجه به مجموعهٔ عبارات معنادار، و مستقل از هر عامل دیگر، به معنایی که ذکر شد کلی است. اما کلیت ۱۵۹ در ارتباط با محتوای یک نظریهٔ علمی سنجیده می شد. هر چه این محتوا غنیتر و قوّت اصول موضوعهٔ ۲

بيشتر، شانس كلي بودن 34 افزونتر.

یک محدودیت این زبان (بهجز نسبی بودن آن در ارتباط با نظریه های علمی) ناشی از این امر بود که در غیاب شرایط اضافی در مورد مفاهیم اساسی ۱34 ممکن بود عبارات و اظهاراتی را که معمولاً بفیزیکال، به شمار نمی آیند به آن ترجمه کرد. به عنوان مثال می توان تابع 9 را به صورت زیر تعریف کرد:

اگر و فقط اگر خدا وجود داشته باشد. 1 = (0,0,0,0) g (0,0,0,0) = 1 اگر و فقط اگر خدا وجود نداشته باشد. 0 = (0,0,0,0)

به این ترتیب عبارت 1 = (0,0,0,0) و (a) ، ترجمهٔ یک اعتقاد مذهبی در زبان 10 به می آمد. البته کارنپ (a) را علی القاعده به این دلیل که از نظر او فاقد محتوای تجربی است قبول نمی کرد، اما نکته اینجاست که در نعو منطقی زبان او هیچ توجهی به این پرسش که چه زمانی می توان یک عبارت را به واسطهٔ محتوای تجربی آش پذیرفت، مبذول نداشت.

مطالعات جدید نشان داده است که کارنپ علی رغم آنکه در تلاش ایجاد یک ساختار نحوی محض برای زبان علم بود، ملاحظات معناشناختی را نیز در کار دخالت داده است. به عنوان نمونه کارنپ به بحث از مفهوم صدق پرداخته و دربارهٔ پارادوکسهای معناشناسانه و راهبهای جلوگیری از بروز اینگونه تناقضها بحث می کند. راه حل او عبارت است از صورت بندی محمول صدق در فرا زبانی که متمایز از زبانی است که محمول به آن اعمال می شود. کارنپ این بحث را در بقیهٔ کتاب ادامه نمی دهد و یادآور می شود که صدق و کذب مفاهیمی صددرصد نحوی نیستند و نمی توان صدق و کذب یک عبارت را صرفاً با نظر به علائمی که آن را تشکیل داده مشخص ساخت. ۸۸

# ۶ \_ آزمون پذیری و معنا و زبان واحد برای علم

این پرسش که چه زمانی می توان یک عبارت را به واسطهٔ محتوای تجربی اش پذیرفت، در و آزمون پذیری و معناه (۱۹۳۶-۱۹۳۶) به صورت پرسش محوری درآمد. کارنب تلاش کرد که با ساخت یک زبان تجربی که آنرا ۱۹۵۶ می نامیم به این پرسش پاسخ دهد. مشخصهٔ تجربی این زبان با مرتبط ساختن محمولات آن به ومحمولات مشاهدهای، تضمین شده بود.

محمول P برای یک ارگانیزم O محمول مشاهدهای به شمار می آید، اگر O بنواند با کمک یک شیء مناسب a و تحت شرایط مناسب، با استفاده از چند مشاهده، شواهد کافی له و علیه جملهٔ ه دارای R است به دست آورد به نحوی که بتواند بر مبنای آن شواهد این جمله را قبول

يا رد کنو . ۱۹

کارنپ و قیگر تجربه گرایان منطقی در اوایل با این نظر هیوم موافق بودند که می توان با کمک تعاریف صریح (explicit definitions)، همهٔ عبارات مجاز را به عبارات مشاهدهای تحویل کرد. اما در آزمون پذیری و معنه کارنپ این نظر را کنار گذارد و به جای تأکید بر تعریف صریح از ملاک ضعیفتری بهره گرفت. بر مبنای این ملاک تازه محمولات ۱۵۵ می باید به صورت یک سلسله (سری) ... Pa , Pa , Pa , Pa از این سری لااقل یکی از شرایط ذیل را احراز کند:

الف \_Pn\_ یک محمول مشاهده ای باشد.

ب Pn به طور صریح بر مینای جملات قبلی سری تعریف شده باشد.

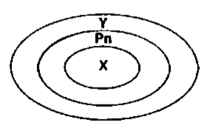
ج \_ نظریهٔ علمیی که در قالب زبان 136 صورت بندی شده دارای قضایایی باشد که بتواند Pn را به عبارات قبلی سری «تحویل» کند. اگر Pn را به صورت نام یک مجموعه تلقی کنیم، درآن صورت اینگونه قضایا را، که اصطلاحاً جملات تحویل کننده (reduction sentences) نامیده می شوند، می توان به صورت ذیل تحریر کرد:

X \_ X یک زیر مجموعهٔ Pn است،

Pn \_ Y یک زیرمجموعهٔ X است؛

به طوری که X و ۷ نامهایی هستند که به طور کامل از جملات قبلی سری شناخته شده اند.

این نحوه «تحویل» جملات را می توان باکمک یک نمودار ون نمایش داد:

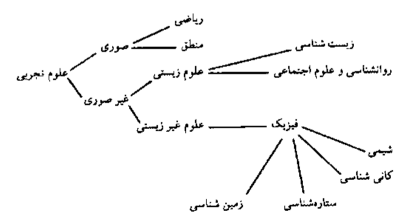


شرط (۱) یک حد پایبنی برای مجموعهٔ Pn مشخص میکند و شرط (۲) یک حد بالایی. ۷۰ در حالت (ج)کارنپ تأکید دارد که نظریهٔ علمی مورد نظر می باید حدهای بالایی و پایینی را

مشخص سازد و این حدود نمی باید بدیهی باشند، یعنی آنکه نظریه نباید X را تهی و Y را مجموعهٔ جهانی اعلام کند. با رشد علم، این حدود می توانند تغییر کنند. اگر دو حد بالایی و پایینی با یکدیگر یکسان شوند، در آن حال جملات تحویل کننده که از سوی کارنپ به عنوان نوعی «تعریف جزئی و پارهای» (partial definition) قلمداد شده بودند به تعریف صریح Pn مبدل می گردند، و مورد (ج) به مورد (ب) تحویل می شود.

کارنپ در تألیف ۱۹۳۶ خود چند موضع اصولی گذشتهٔ خود را مورد تجدیدنظر قرار داد. نخستین این تغییرات مربوط به این نکته بود که وی از این پس قبول کرده بود که عباراتی را که فاقد هر نوع محتوای تجربی بودند و تنها به طور نظری (تثوریک) با عبارات تنجربی مرتبط بودند، در زبان کلی خود جای دهد و به عنوان عبارات مجاز به شمار آورد. . نکتهٔ دیگر اینکه معنادار بودن و فاقد معنا بودن به نظریه های رایج زمانه مرتبط شده بود و به این ترتیب از نظر کارنپ آنچه که اکنون برای دانشمندان معنادار به شمار می آمد، ممکن بود با تغییر نظریه برای دانشمندان معنادار به شمار می آمد، ممکن بود با تغییر نظریه برای

در سال ۱۹۳۵ نخستین کنگرهٔ بینالمللی برای و حدات علم در پاریس برگزار شد و اکثریت قریب به اتفاق شرکت کنندگان در کنگره به اجرای هر چه سریعتر طرح رأی دادنید. ۲۱ نخستین محصول این طرح به سال ۱۹۳۸ تحت عنوان دانرهٔ المعارف علم یکانی انتشار یافت. ۲۷ کارنپ در مقاله ای با عنوان «مبانی منطقی و حدت علم و گوشید تا نشان دهد و حدث علم به معنای و حدت زبان علم است؛ به این معنا که زبان مبنا و واحدی و جود دارد که گزاره های همهٔ علوم مختلف قابل تحویل (ترجمه) به گزاره های آن است. وی سپس در بخشی تحت عنوان «شاخه های اصلی علم» تقسیم بندی مختار خود را از علوم ارائه کرد که می توان آن را به صورت ذیل نمایش داد:



کارنپ در مقالهٔ خود رهیافتی را که در «آزمونپذیری و معنا» اتخاد کرده بود، صواحت بیشتری بخشید و سیان زبان فیزیکی (physical language) و زبان دیگری که آن را «زبان مشیری بخشید و سیان زبان فیزیکی (physical thing-language) یا به اخستصار «زبان مشیره (thing-language) یا به اخستصار «زبان علم بهشمار (physical thing-language) نامید، تفاوت قائل شد. زبان فیزیکی یک زیرمجموعه از زبان علم بهشمار می آمد و در آن مفاهیم و اصطلاحات نظری علم فیزیک نظیر الکترون، درجه حرارت، فشار و نظایر آن مورد استفاده قرار می گرفت. در «زبان شیء»، به عکس، صوفاً از خواص قابل مشاهدهٔ اشیاء استفاده می شد: «عباراتی مانند "گرم" و "سرد" را می توان متعلق به «زبان مشیء» تلقی کرد، اما درجه حرارت» را نمی توان متعلق به «زبان مسیء» تلقی کرد، اما درجه حرارت» را نمی توان در زمرهٔ عبارات این زبان جای داد؛ "بزرگ"، "کوچک"، "کلفت"، "نازک"، و غیره (را می توان در زمرهٔ عبارات این زبان جای داد؛ "۳۲٬گ

کارنپ مدعی بودکه همهٔ محمولهای بالقوه (dispositional) نظیر «کشسان»، یا «قابل حل» و محمولهای نظری مانند «میدان الکترومغناطیس»، «یا «بار الکتریکی» و نیز محمولهایی که در روانشناسی به کار میرود مانند «خشم» یا «شادی» قابل تحریل به محمولهای قابل مشاهده (observable thing-predicate) در این زبان اند و بنابراین هر جمله ای از زبان علم قابل ترجمه به جمله ای است که واجد خاصه های قابل مشاهده است.

کارنپ در آثار بعدی خود این سیر گاستن از محدودیتهای بعبارات قابل قبول زبان کلی را ادامه داد و مفهوم تازهٔ «عبارات نظری» را معرفی کرد که موضوع اصلی بحث آثاری از قبیل مبانی منطق و ریاضیات (۱۹۳۹)، «اصالت تجربه، معناشناسی، وجودشناسی» (۱۹۵۰)، «مشخصهٔ متدولوژیک عبارات نظری» (۱۹۵۶)، «جملات نظری و جملات مشاهدهای» (۱۹۵۸) بود. رهیافت کلی کارنپ در این آثار که به تأسی از هیلبرت اتخاذ شده بود، عبارت بود از تقسیم زبان علم به دو بخش، یکی بخش مشاهدهای که ظاهراً دارای معنای تجربی است، و دیگری بخش که نظری بهخودی خود عبارت است از یک حساب صوری (calculi) بدون هیچ تفسیر تجربی، این خساب از طریق اصول مطابقت (correspondence principles) با زبان تجربی مرتبط است. مشروعیت هر عبارت در زبان نظری منوط به آن است که روشن گردد آیا از نظر تجربی مفید محسوب می شود یا نه. کارنپ از این نوع مفیدبودن با اصطلاح «معنای تجربی» یاد می کرد و معتقد بود این شیوه او لاً یک معنای جزئی و پارهای به عبارات نظری می بخشد و ثانیاً این شیوه اجازه می دهد تا تمایز میان جملات تحلیلی و تألیفی در درون دستگاه تفسیر شده برقرار بماند. اجازه می دهد تا تمایز میان جملات تحلیلی و تألیفی در درون دستگاه تفسیر شده برقرار بماند.

آزمون پذیری و معنا مطوح کوده بود کنار گذارد.

یکی از مشکلاتی که برای رهیافت جدید کارنپ رخ نمود آن بود که همواره می توان از هر عبارت مشاهدهای یک عبارت غیرمشاهدهای ضعیف را استنتاج کرد و به این تر تیب تفکیکی که وی میان زبان مشاهدهای و زبان نظری قاتل شده بود فاقد اعتبار بود. مشکل دیگر آن بود که از یک سو تفسیر عبارات نظری توسط اصول مطابقت نمی توانست دارای محتوای تجربی باشد، زیرا در آن صورت لازم بود مانند یک نظریهٔ علمی (بنا به قول کارنپ) به دو بخش تجربی و صوری تقسیم شود که بخش صوری مجدداً با استفاده از قواعد مطابقت جدید به بخش تجربی مرتبط گردد؛ که در این حال باز پرسش در مورد این عبارات تفسیر شدهٔ جدید تکرار می شد. از سوی دیگر اگر این تفسیرها فاقد هر نوع محتوای تجربی می بودند، در آن صورت به همانگویی مبدل می شدند و ارتباطی با سطح تجربی پیدا نمی کردند.

تلاش کارنپ برای ایجاد یک زبان مشاهدهای مستقل از مفاهیم نظری وی را به سمت نوعی ابزارانگاری (Instrumentalism) افراطی سوق داد که می توان آن را به صورت زیر بیان کرد:

الف) یک مجموعه، یعنی جمِلات مشاهدهای، وجود دارد که مبانی تبحقبق نهایی همه نظریههای علمی بهشمار می آید ۴۰۰

ب) تنها جملات مشاهدهای جملات معنادار واقعی و اصیل به شمار می آیند. جملات نظری «غیرکامل» یا «غیرمستقیم تفسیر شده «سنند و تفسیرشان تنها به شیوه قیاسی با استفاده از جملات مشاهدهای و قواعد مطابقت امکان پذیر است. اگر این قواعد موجود نباشند، جملات نظری صرفاً به صورت علائم فاقد معنا که در محاسبات مورد استفاده قوار میگیرند باقی خراهند ماند.

ج) نظریهای را که نتوان در قالب عبارات مشاهدهای بازگو کرد، باید به صورت یک ابزار در نظر گرفت که به ما اجازه می دهد جملات مشاهدهای بیشتری را به طریق قیاسی به دست آوریم. ابزارهای نظری نظیر هر ابزار دیگری می توانند خوب یا بد باشند، اما سؤال از واقعیت هو یاتی که آنها مورداستفاده قرار می دهند یا صادق بودن و بهتر صادق بودن تصویری که عرضه می کنند از نوع پرسشهای بی معنای متافیزیکی است.

#### ۷ ــ معناشناسی (Semantics)

کارنپ در آغاز، تحلیل زبان را در شکل تحلیل صورت عبارات دنیال کرد و در پی تحلیل معانی عبارات نبود. اما به دنبال آشنایی با تحقیقات منطقدانان لهستانی نظیر لزنیوفسکی (Lesniewski) و کوتاربینسکی (Kotarbinsky) و بخصوص آراء تارسکی (Lesniewski) درخصوص مفهوم صدق، به این نتیجه رسید که رهیافت نحوی صرف برای بیان همهٔ حقایق زبانی کفایت نمی کند و معتقد شد که زبان یک وجه معناشناختی نیز دارد، به این معنا که عبارات هر زبان دارای معنا هستند و جملات آن واجد ارزش صدق اند و این ارزش معمولاً با معنای جملات و نیز شرابط موجود در عالم مرتبط است. به این توتیب اگر قرار باشد یک زبان را به صورت کامل مشخص سازیم می باید با استفاده از قواعد معناشناختی، معانی جملات را بیان کنیم:

در سالهای اخیر بسیاری از فلامنه و دانشمندانی که به تحلیل منطقی علم علاقه مندند؛ آگاه شده اند که عبلاوه بسر تسحلیل کاملاً صدوری از زبان، تسحلیلی از کارکرد صحنابخشی زبان (aignifying function of language) و یا به عبارت دیگر یک نظریهٔ مربوط به معنا و نفسیر (کلمات و عبارات زبان) نیز مورد نیاز است. ... این نظریهٔ اگر به اندازهٔ کافی تکمیل گردد نه تنها حاوی یک نظریهٔ تخصیص معنا (designation)، یعنی [نظریهٔ بازگوکننده] رابطهٔ میان عبارات و معانی آنها خواهد بود، بلکه در عین حال یک نظریهٔ صدف و یک نظریهٔ استتاج منطقی را نیز دربر خواهد داشت. مفاهیم معناشناسی اغلب نه تنها در علوم تجریی، که در زندگی عادی نیز مورداستفادهاند. به عنوان مثال، وقتی کسی می گوید که کلمهٔ معینی را به معنایی متفاوت با معنای شخصی دیگر به کار می بود، با مثال، وقتی کسی می گوید که کلمهٔ معینی را به معنایی متفاوت با معنای شخصی دیگر به کار می بود، با گزارهٔ دیگری از گزارهٔ نخست نتیجه می شود، یا با آن مواقی با متناقض است، در همهٔ این موارد مفاهیم معناشناسانه وا گزارهٔ نخست نتیجه می شود، یا با آن مواقی با متناقض است، در همهٔ این موارد مفاهیم معناشناسانه وا به کار می بود. با و دفیق برای مفاهیم روزمرهٔ معناشناخی و برای مفاهیم تازهٔ مربوط به آنها، و ارائهٔ یک نظریهٔ میتنی بر این تعاریف مفاهیم روزمرهٔ معناشناختی و برای مفاهیم تازهٔ مربوط به آنها، و ارائهٔ یک نظریهٔ میتنی بر این تعاریف مفاهیم

تأکید کارنپ بر ضرورت بهرهگیری از معناشناسی در تحلیلهای زبانی با مخالفت سرسختانهٔ برخی از اعضای اصلی حلقه روبهرو شد که معتقد بودند مفهوم معناشناختی صدق را نمی توان یا رهیافت ضدمتافیزیکی تجربه گرایان منطقی آشتی داد. ۲۹ کارنپ به منظور پاسخگویی به انتقادات همکاران خویش و به کرسی نشاندن این نکته که رهیافت معناشناختی با اصالت تجربه قابل جمع است دست به کار انتشار آثار تازهای در این زمینه شد. نخستین محصول این تلاش کتاب مبانی منطق و ریاضی (۱۹۳۹) بود که با آثار دیگری نظیر مقدمهای بر معناشناسی (۱۹۴۲)، صوری کردن منطن و ریاضی (۱۹۴۹) و صنا و ضرورت (۱۹۲۶/۱۹۵۶) که مهمترین تألیف او در این زمینه بود. ادامه پیدا کرد. ۲۰ با آثار شمین نقد رهیافتهای فرگه، راسیا، هیلبرت و

برنایس (Bernays) به مسألهٔ «توصیفهای خاص» (definite descriptions) مدعی شد که روش جدیدی برای تحلیل معناشناختی معنای عبارات زبانی عرضه کرده است که از آن بها عنوان «روش مصداق و معنا» (the method of extension and intension) یاد کرد و تأکید نمود که برخلاف روشهای سنتی که عبارات زبانی را نبام یک هویت انتضمامی یها انتزاعی به شمار می آورند در روش جدید هر عبارت (expression) در یک زیان واجد معنا و مصداق به شمار آورده شده است، نه آنکه نامی برای یک هویت محسوب گردد. ۸۸

گیلبرت رایل (Gilbert Ryle) در نقد تندی که بر کتاب کارنپ نگاشت آن را «تبوکیپ شگفت آوری از پیچیدگی فتی همراه با خاماندیشی فلسفی» (philosophical neïveté) نامید ۲۹ به اعتقاد رایل منشأ این خاماندیشی فلسفی در پذیرش ضمنی نظریه فرگه از سوی کارنپ است که براساس آن معنای هر عبارت، شیء، فراگرد، شخص یا هویتی است که آن عبارت اسم خاصش (proper name) بسه شدمار مسی آید. رایل ایسن نظریه را یک نظریه مسخره خاصش (a grotesque theory) به شدمار مسی آید. رایل ایسن نظریه را یک نظریه مسخره شده مدلول (Bedeutungen=Meaning) دو عبارت «ستارهٔ سحری» و «ستارهٔ شامگاهی» را یکسان به شمار آورد، اما بین معنای (Sinn-Sense) آن دو تفاوت قائل شود و معنا را به عنوان یکسان به شمار آورد، اما بین معنای (Sinn-Sense) آن دو تفاوت قائل شود و معنا را به عنوان اشیائی (objects) تلقی کند که این دو عبارت در بیان غیرمستقیم می نامند. رایل تأکید کرد که کارنپ همین شیوه را به کار گرفته، هرچند که به عوض واژهٔ sense از واژهٔ Intension استفاده کرده است. رایل با اشاره به رهیافت راسل مدعی شد که اینکه عبارات نام فرد معینی به شمار آیند یا نه تأثیری در درک معنای آنها ندارد، کما اینکه معنای عبارت «نخستین پاپ آمریکایی» کاملا روشن است ولو آنکه این عبارت هنوز نام شخص معینی به شمار نمی آید. ۸۰۰

کارتپ در کتاب خود تأکید کرده بود که آنچه وی intension مینامد ساختههای ذهبتی نیستند، بلکه واقعیتهای عینی بهشمار میآیند و در عینحال خود را از این اتهام که مجردات را همچون امور مادی بهشمار آورده مبری دانست و متذکر شد که مفاهیم انفرادی و خاصههای منطقی و قضایا را نباید در زمرهٔ اشیاء به شمار آورد، اما این امر مانع از آن تیست که آنها را هویائی عینی محسوب داریم. ۸۰ رابل ضمن رد این مدعا یادآور شد، اینکه کارنپ منکر «شیء» بودن قضایا و خاصهها و مفاهیم شده، ماهیت این هویات را به امری به کلی رازآمیز مبدل م سازد.

کارتپ در مقالهٔ «اصالت تبجریه، معناشناسی و وجودشناسی» (۱۹۵۰) به شیوهای پراگماتیستی و ابزارانگارانه با تکیه بر اصل تسامح به دفاع از دیدگاه خود برخاست و با تقسیم پرسشهای هستی شناسانه به پرسشهای داخل و خارج چارچوب زبان یادآور شد که قبول و اقعیت برای هویات مختلف صرفاً امری است که به انتخاب زبان مناسب برای ادای مقصود بستگی دارد: «قبول یا رد صورت زبانی دیگر در بستگی دارد: «قبول یا رد صورت زبانی دیگر در هر یک از شاخههای علم، در نهایت براساس مؤثر بودن این هویات در مقام ابزار [پژوهش]، و بر مبنای نسبت نثایجی که [از مفروض گرفتن آنها] به دست آمده به میزان پیچیدگی و دشواری امورد نیاز برای به کارگرفتن آنها بستگی دارد. صدور فتوای منع به کارگیری برخی از صورتهای زبانی به شیوهای جزمی به عوض آزمودن موفقیت یا عدم موفقیت آنها در کاربرد عملی، صرفا رهیافتی عبث نیست، بلکه قطعاً مضر و زیانبار است؛ زیرا می تواند سد راه پیشرفت علم گردد. تاریخ علم مثالهایی از این قبیل منعها راکه بر مبنای تعصبات مذهبی، اسطوره ای، متافیز یکی، و یا سایر منابع غیرمعقول استوار بوده نشان می دهد، که سبب گندشدن پیشرفت برای مدتهایی کوتاه یا طولانی شده اند. بیایید از تاریخ درس بگیریم. بیایید به آنها که در حوزههای تخصصی به پژوهش اشتغال دارند این آزادی را بدهیم که هر صورت زبانی را که برای خود مفید می بابند کند! دامه پژوهش در این حوزهها دیر یا زود به حذف صورتهایی که کاربرد مفیدی انتخاب کنند؛ دامه پژوهش در این حوزهها دیر یا زود به حذف صورتهایی که کاربرد مفیدی رواداشتن صورتهای زبانی زبانی تسامح به خرج دهیم، \*\*

دیدگاه کارنپ در باب معناشناسی در طبی زمان دستخوش تحول شد. در مقدمهای بر معناشناسی کارنپ معتقد بود که قواعد معناشناسی میباید به صورت تعریف «جملهٔ صادق» ارائه شوند. این تعریف میباید به گونهای باشد که برای هر جمله «...» در زبان، متضمن یک شرط صدق باشد:

«...» صادق است اگو و فقط اگو ....

که در آن «...» بیانگر گزارهای است که معنای آن از قبل برای ما روشن است. در معنا و ضرورت (۱۹۴۷) کارنپ موضع تازهای اختیار کرد و مدافع این دیدگاه شد که به قواعدی که ارزش صدق وا مشخص می سازند نیز اضافه گردد. در مقالهٔ مشخص می سازند نیز اضافه گردد. در مقالهٔ ها اصالت تجربه، معناشناسی و وجودشناسی» (۱۹۵۰) کارنپ اظهار داشت که زبان سازی علاوه بر قراردادهای نحوی، شامل بیان قواعدی است که مشخص می سازند تحت چه شرایطی یک جمله می باید «پذیرفته شود» و یا «ردگردد». اما او این قواعد را متعلق به قلمرو شناخت شناسی محض قلمداد کرد که حاکی از آن بود که وی در این مقطع هنوز معناشناسی را حوزهٔ مستقلی محسوب نمی کرده است.

## ۸ ــ تحلیلی و تألیغی

تجربه گرایان منطقی تقسیم جملات به تحلیلی، تألیفی و متناقض را که تنوسط و به تکنشتاین صورت پذیرفته بود مورد تأیید قرار دادند. برخی از صورت بندیهای اصل تحقیق پذیری بر مبنای همین تقسیم استوار شده است. تجربه گرایان منطقی به اقتفای و یتگنشتاین قائل بودند که:

الف \_ ارزش صدق یک جمله را تنها به شرطی می توان به نحو ماتقدم تعیین کرد که آن جمله یا یک همانگویی باشد و یا تناقض.

ب \_ جملات تأليفي را مي بايد به نحو تجربي محقَّق با ابطال كرد.

ج ـ جملات همانگویی چیزی دربارهٔ ماهیت واقعیت نمیگویند؛ آنها با همهٔ عوالم ممکن سازگارند، یعنی با هو نوع نتیجهٔ قابل تصهر از شِرایط تجربی سازگارند.

د ــ هيچ جملة تأليفي واجد مشخصة (ج) نيسرت. ٨٠ َ

تجربه گرایان منطقی تفکیک قضایا به ماتقدم و ماتأخر را به اندازهٔ کافی روشن و بدیهی به شمار می آوردند و معتقد بودند که این تفکیک نیاز چندانی به ایضاح ندارد. در عوض تفکیک قضایا به تحلیلی و تألیفی از نظر آنان نیاز به رفع ابهام داشت. در میان تجربه گرایان منطقی کارنپ بیش از دیگران در این خصوص تلاش کرد. برای کارنپ ایضاح مفهوم تحلیلی بودن که وی آن را معادل صدق منطقی میدانست، اهمیت فراوان داشت، یک منبع الهام برای کارنپ لایبنیتز بود که گفته بود حقیقت ضروری حقیقتی است که در همهٔ عوالم ممکن صادق است؛ و منبع الهام دیگر و یتگنشتاین بود که گفته بود حقیقت منطقی یا همانگویی با خاصیت صادق بودن در همهٔ توزیعهای ممکن ارزش صدق تعریف می شود. همهٔ تعاریف کارنپ بر این دو پایه متکی است، یعنی یا بر پایهٔ حالات منطقی ممکن و یا بر مبنای تعریف جملاتی که آن حالات را توصیف می کنند.

بر طبق دیدگاه فلاسفهٔ کلاسیک، جملهٔ تحلیلی (متناقض) جمله ای است که صدق (یاکذب) آن تنها به محتوای خود جمله بستگی دارد. جملهٔ تألیفی جمله ای است که ارزش صدق آن را نمی توان صرفاً با توجه به معنای آن به دست آورد، بلکه می باید امور واقع را نیز مدّنظر قرار داد. کارنپ به شیوهٔ مألوف خود کوشید مفهوم و تحلیلی در زبان یا و را توضیح دهد.

در نحو منطقی زبان، یک «زبان» عبارت بود از آنچه که می توان آن را نوعی روش محاسبه مؤثر (effective calculus) به شمار آورد:

که در آن A عبارت است از رعلائم سادهٔ زبان موردنظر، S مجموعهٔ وجملات آن، P اصول مسوضوعه (postulates)، و R مسجموعهٔ وروابسط نشان دهندهٔ استنتاج مستقیمه (direct consequences relations) است. بر مبنای این تعریف کارنپ طبقه بندیی از جملات زبان به صورتی که در شکل ذیل نشان داده شده قراهم کرد. ۸۲ /

| indeterminate)إنامعتبر (contravalid) | ِ (Valid)إنامعين (                    | معتبر             |
|--------------------------------------|---------------------------------------|-------------------|
|                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                   |
| synthetic)(contradictory)            | anaiytic)ٍ تأليفي (ا                  | تحليل <i>ى</i> (: |

اگر بتوان یک جمله را از یک مجموعة جملات، از طریق استفاده از روابط استنتاج مستقیم، به دست آورد، آن جمله را نتیجة مجموعة یادشده می نامند. یک جمله معتبر است اگر نتیجة یک اصل موضوع باشد؛ نامعتبر است اگر هر جمله ای از آن منتج شود. کارنپ به منظور محدود کردن جملات تحلیلی در میان جملات معتبر، و جملات متناقض در میان جملات نامعتبر، از ایده ای استفاده کرد که یاد آور منطق واریاسیون بولزانو (Bolzano) بود. هم

تعریف کارنپ، علی رغم ظرافتی که در آن نهفته، کمک چندانی به توضیح تمایزهای موردنظر نمی کند. فرض کنید می خواهیم مشخص کنیم آیا مثالی که کانت مورد استفاده قرار داده یعنی جملهٔ ۲۱=۷+۵» تحلیلی است یا نه. اگر بخواهیم از تعاریف کارنپ استفاده کنیم، باید ابتدا این جمله را به یک زبان صوری ترجمه کنیم. در این زبان که آن را تما می نامیم ممکن است جمله موردنظر تحلیلی باشد. اما در عین حال ممکن است بتوان زبان صوری دیگری پیدا کرد نظیر عاکمه همین جمله در آن تألیفی باشد. به عبارت دیگر تألیفی و تحلیلی بودن جملات به نوع زبان صوری انتخابی ارتباط پیدا می کند. پرسشی که پیش می آید این است که کدام زبان را باید برگزید تا عبارت فوق در آن تحلیلی باشد؟ «اصول موضوع» و «رابطه های نشان دهندهٔ استنتاج مستقیم» را در یک زبان چگونه باید تعیین کرد؟ کارنپ در این خصوص توضیحی نداده است.

کارنب در دورهٔ اتخاذ رهیافت معناشناختی گه گاه متذکر می شد که دیدگاه فلاسفهٔ کلاسیک در مورد جملات تحلیلی را می توان بدین گونه روشن کرد که جملهٔ تحلیلی (متناقض) جملهای است که ارزش صدق آن از قواعد معناشناسانهٔ زبان نتیجه می شود. اما باید دید که آیا این توضیح کمکی به روشن شدن بیشتر مطلب می کند یا نه؟ فرض کنید فیلسوفی که با تعریف کلاسیک از

جملهٔ تحلیلی آشناست می خواهد با استفاده از معیار کارنپ مشخص سازد که آیا جملهٔ 0 + 0 + 0 + 0 تحلیلی است یا نه. نخست می باید این جمله را به صورت صوری درآورد تا بتوان قواعد معناشناسی را در مورد آن اعمال کرد، برطبق نظر کارنپ قواعد معناشناسی یک زبان مانند یا برای هر جمله مانند 0 از 0 متضمن شرطی به صورت زیر است:

ا"A" صادق است اگر و فقط اگر B.

که B هترجمهٔ A به یک فرا زبان است که در آن قواعد معناشناسی صورت بندی شده است. اگر L بخشی از این زبان بالاتر باشد، در آن صورت A و B ممکن است با یکدیگر منطبق گردند. فرض کنیم چنین باشد. در این صورت فیلسوف ما قواعد معناشناسی را بدین شکل صورت بندی می کند:

۲) ۱۲۵ = ۵ + ۷۷ صادق است اگر و فقط اگر ۱۲ = ۵ + ۷.

اگر او پذیرفته باشدکه جملهٔ

۴) ۱۲ =  $\Delta + V$  بر مبنای منطقی صادق است، در آن صورت می تواند (۳) را به منظور استنتاج (۲) مورد استفاده قرار دهد:

۲) «۲۱ = ۵ + ۷» صادق است.

با توجه به این استنتاج او می تواند نتیجه بگیردکه:

۵) ۱۲۱ = ۵ + ۷ یک جملهٔ تحلیلی آست: کا مورز علوم ال

اما (٣) چه شرطی باید داشته باشد تا بر مبنای منطقی صادق باشد؟ آیا نباید تحلیلی باشد؟ در اینصورت فیلسوف ما به دور گرفتار آمده است.

کارنپ گاهی اوقات به اقتفای کواین میان «جملات منطقاً صادق» و «جملات صادق به صورت تحلیلی» تفکیک قاتل می شد. جملات منطقاً صادق اولاً عبارت اند از همه جملات صادقی که صرفاً دارای عبارات منطقی هستند، مثل:

a = a(9)

علاوه بر این جملات، جملاتی که مصادیق جابگزین شدهٔ جملات نوع اول هستند نیز منطقاً صادق به شمار می آیند، مثل:

٧) قومز = قومز.

همهٔ جملات منطقاً صادق، تحليلي هستند اما عكس قضيه صادق نيست. مثلاً جملهٔ تحليلي ذيل منطقاً صادق نيست:

٨) همهٔ مجردها عزباند.

به منظور تعریف مفهوم گسترده تر «جملهٔ تحلیلی» کارنپ مفهوم «اصل موضوع معنا» (meaning postulate) را معرفی کرد. این اصول موضوع در هر زبان عبارتاند از جملات تحلیلی بنیادی آن زبان که همهٔ دیگر جملات تحلیلی آن زبان به طور منطقی از آنها نتیجه می شوند. به عنوان مثال جملهٔ (۸) در بالا می تواند به عنوان یک اصل موضوع معنا در زبان فارسی عمل کند. کارنپ فرض می کند که شمار این اصول موضوع معنا محدود است و بنابراین می توان یک ترکیب عطفی از آنها به وجود آورد. فرض کنید M ترکیب عطفی این اصول موضوع معنا در زبان L باشد. کارنپ تعریف زیر را پیشنهاد می کند:

جملهٔ S در L تحلیلی است = (تعریف) جملهٔ شرطی Mگر M آنگاه M در M منطقاً صادق است.

اما این تعریف چندان راهگشا نیست. مفاهیم «عبارات منطقی» و «جملهٔ منطقاً صادق» مبهم و مسأله دار هستند. به علاوه اگر بخواهیم مشخص سازیم که آیا یک جملهٔ خاص در یک زبان تحلیلی است یا نه، ابتدا می باید اصول موضوع معنا را در آن زبان کشف کنیم. کشف این اصول مستلزم جستجوی شمار محدودی از جملات تحلیلی است که دیگر جملات تحلیلی زبان از آن منتج شده اند و به این ترتیب دوباره با مشکل دور روبه رو می شویم.

کواین مقالهٔ «دو حکم جزمی تجربه گرایی» را در نقد دیدگاه کارنپ دایر بر وجود مرز مشخص میان جملات تحلیلی و تألیفی به رشتهٔ تحریر درآورد، این مقاله بازتاب زیادی در میان فلاسفهٔ تحلیلی داشت اما برخلاف تصور رایج، انتقاد کواین که به شیوهای بسیار مؤثر مطرح شده، به نقض دیدگاه کارنپ نمی انجامد. دلیل این امر آن است که کواین عمدتاً بر مبنای پراگماتیستی با کارنپ بحث کرده و نه بر مبنای امور واقع، و اذعان دارد که اختلافش با کارنپ صرفاً بر سر مفید بودن یا غیرمفید بودن برنامه کارنپ درخصوص ساختن زبانهای دقیق برای بیان مفاهیم علمی بودن یا غیرمفید بودن برنامه کارنپ درخصوص ساختی زبانهای دقیق برای بیان مفاهیم علمی است که در درون هر یک تحلیلی بودن به صورت بدیهی تعریف می شود. کواین برای نقد کارنپ معرفت شناسی همانند معرفت شناسی کارنپ در معرض انتقادات جدّی قرار دارد و از جمله آنکه رد تمایز میان قفل یکای معرفت شناسی کارنپ منجر می شهرد. ۱۸ میلی و تألیفی به نوعی نسبیت انگاری رادیکالتری از نسبیت انگاری کارنپ منجر می شهرد. ۱۸ تحلیلی و تألیفی به نوعی نسبیت انگاری رادیکالتری از نسبیت انگاری کارنپ منجر می شهرد. ۱۸ تحلیلی و تألیفی به نوعی نسبیت انگاری رادیکالتری از نسبیت انگاری کارنپ منجر می شهرد. ۱۸ تحلیلی و تألیفی به نوعی نسبیت انگاری رادیکالتری از نسبیت انگاری کارنپ منجر می شهرد. ۱۸ تحلیلی و تألیفی به نوعی نسبیت انگاری رادیکالتری از نسبیت انگاری کارنپ منجر می شهرد. ۱۸ تعرفت شدیلی و تألیفی به نوعی نسبیت انگاری رادیکالتری از نسبیت انگاری کارنپ منجر می شهر به نوعی نسبیت انگاری داده و از جمله آنکه راد تمایز میان قفل که در تمایز میان قفل کارنپ

#### ۹ \_ مبانی ریاضیات

کارئپ از فرگه آموخت که مفاهیم ریاضی را می توان بر مبنای مفاهیم منطقی تعریف کرد و قضایای ریاضی را می توان به طور قیاسی از اصول منطقی استنتاج نمود. بنابراین قضایای صادق ریاضی تحلیلی هستند و صدقشان صرفاً صدق منطقی است. هانس هان ریاضی دان عضو حلقه که از آراء راسل و وایتهد در اصول ریاضیات متأثر بود، همین دیدگاه را با تفصیل و تأکید بیشتری برای کارنب تشریح کرد. کارنب از مطالعهٔ کتاب شلیک (نظریه حمومی شناخت / ۱۹۱۸) به این نتیجه رسیده بود که قیاس منطقی به معرفت منجر نمیشود، بلکه تنها به ایضاح آنچه که در مقدمات مضمر است منتهی میشود. و یتگنشتاین نیز همین نکته را در رسالهٔ فلسفی منطقی بهصورت رادیکالتری بیان کرده، تأکید نموده بود که حقایق منطقی همانگویی (tausology) هستند، یعنی در همهٔ عوالم ممکن صادقاند. هرچند و یتگنشتاین این نکته را تنها در صورد جملات مولکولی (بدون متغیر) و جملات با یک متغیر اثبات کرده بود و در مورد اینکه آیا جملات صادق منطقهای مراتب بالاتر نیز همانگویی هستند یا نه چیزی نگفته بود و قضایای جملات صادق منطقهای مراتب بالاتر نیز همانگویی هستند یا نه چیزی نگفته بود و قضایای بارزی در این خصوص بهچشم نمیخورد و بنابراین آنان همهٔ قضایای ریاضی را تحلیلی و بارزی در این خصوص بهچشم نمیخورد و بنابراین آنان همهٔ قضایای ریاضی را تحلیلی و مهانگویی بهشمار آوردند.

این تفسیر برای اعضای حلقه پیشرفت بزرگی در تجربه گرایی بهشمار می آمد، زیرا تجربه گرایان پیشین یا نظیر لاک و هیوم مفاهیم ریاضی را مفاهیمی غیرتجربی اعلام کرده بودند که از طویق شهو د حاصل می شوند و یا نظیر میل (MIM) آنها را همانند مفاهیم علوم تجربی مأخود از تجربه به شمار آورده بودند. در زهیافت جدید این قضایا تعاریف ضمنی یا صریح محسوب شده بودند و بنابراین نه مشکل استفاده از شهود را داشتند و نه محدودیت رهیافت میل را هرچند اعضای حلقه به مشکلاتی که در راه برساختن قضایای ریاضی با کمک مفاهیم منطقی وجود دارد توجه نداشتند، ولی ماهیت بوخی از اکسیومهای اصول ریاضیات در نظرشان مروجه نبود. از جمله اكسيوم تحويليذيري (reducibility) و اكسيوم بينهايت (axiom of Infinity) و اكسيوم التخاب (axiom of choice). اما رمزي (Ramsy) نشأن داده بود کے برای تحریل قضایای ریاضی به مفاهیم منطقی به ونظریهٔ انشعابیافتهٔ سنخهاه (ramified theory of types) نیازی نیست و بنابراین می توان اکسیوم تحویل پذیری راکنار گذارد. در ارتباط با دو اکسیوم دیگر، اعضای حلقه به این نتیجه رسیدند که باید راهی برای تفسیر آنها به صورت تحلیلی بیدا شود وگرنه نمی توان آن دو را در زمرهٔ قضایای ریاضی بهشمار آورد. كارنب بعدها به اين نتيجه رسيدكه اكسيوم انتخاب تحليلي است به شرط أنكه مفهوم طبقه با مجموعه به معنایی که در زیاضیات کلاسیک به کار می رود پذیرفته شود و نه به معنای محدودی که در ریاضیات ساختارگرایانه (constructivist) استفاده می شود. نفسیرهایی نیز از اکسیوم بینهایت پیدا شدکه آن را برخلاف تفسیر راسل تحلیلی میگرد.۸۷

دیدگاه بروتر که معتقد بود همهٔ مفاهیم ریاضی می باید به صورت شهودی درک شود ظاهراً با نظرات حلقه در تعارض بود. اما رهیافت فاینایتیستی (finitist) و ساختارگرایانهٔ بروتر برای اعضای حلقه جالب بود. خود کارنپ گرایش زیادی به ساختارگرایان برساخته شده بود، اما که کارنپ در نحو منطقی زیان ساخته بود، مطابق قواعد روش ساختارگرایان برساخته شده بود، اما در وزبان الع که فراگیرتر بود و برای بیان مفاهیم کلاسیک کفایت داشت این محدودیت رعایت نشده بود. کارنپ یادآور شد که هرچند مهم است میان تعاریف و اثباتهای ساختارگرایانه و غیر آن فرق گذارده شود، اما بر طبق اصل تسامح مناسب است که منعی هم درخصوص صورت روشهای مختلف اثبات به عمل نیاید و همهٔ صور عملاً مفید مورد بررسی قرار گیرد، بخصوص روشهای مختلف اثبات به عمل نیاید و همهٔ صور عملاً مفید مورد بررسی قرار گیرد، بخصوص فیزیک اجتناب نایدیر است.

کارنپ در نعومنطقی زبان ریاضیات را شامل نظریه های مختلف اعداد و توابع آنها و میدانهای انتزاعی نظیر جبر انتزاعی و نظریهٔ انتزاعی گروهها به شمار آورده بود. در مورد مبانی هندسه، کارنپ میان هندسهٔ فیزیکی و هندسهٔ ریاضی تعییز قاتل شد. وی هندسهٔ ریاضی را بخشی از

ریاضیات یامنطق روابط به شمار آورد و هندسهٔ فیزیکی را بخشی از فیزیک.

گودل در سال ۱۹۵۳ در مخالفت با نظر کارنب دایر بر همانگریی (tautology) بودن حقایق ریاضی مقالهای نوشت تحت عنوان وآیا ریاضی نحو زبان به شمار می آید؟، غرض گودل آن بود که نشان دهد برخلاف نظر کارنب دابر بر اینکه ریاضی اساساً امری زبانی است و قضایای آن قواعد نحو زبان را مشخص می سازند، قضایای ریاضی تحلیلی اند اما همانگویی نیستند. یعنی صدقشان به این دلیل نیست که ما آنها را چنین تعریف میکنیم، بلکه این صدق برخاسته از ماهیت خود مفاهیم ریاضی است و این ماهیات را ریاضی دانان کشف میکنند و برنمی سازند. مقالهٔ گودل برای مجموعهٔ شیلب که به افتخار کارنب تدوین شده بود در نظر گرفته شده بود، ولی گودل على رغم أنكه به مدت شش سال بر روى اين مقاله كاركرده بود در أخرين لحظه أن را يس گرفت. برهان گودل بو دومین قضیهٔ ناتمامیت (incompleteness theorem) وی استوار بود. براساس این قضیه نمی توان سازگاری (consistency) یک حساب صوری را در داخل خود این دستگاه ثابت کرد. گودل چنین استدلال کرد که اگر بگوییم ریاضی نحو زبان است و قیضایای ریاضی عبارات نحوی به شمار می آیند، در آن صورت باید راهی داشته باشیم که بتوانیم میان قضایای نحوی و قضایای تجربی تمییز بگذاریم، بهطوریکه نتوان از یکی دیگری را استنتاج کرد. معنای این سخن آن است که قواعد نحوی ما می باید سازگار باشند، زیرا از یک تناقض مي توان همة ديگر قضايا از جمله قضاياي تجربي وا استنتاج كرد اما بر اساس دومين قضيه ناتمامیت می دانیم که این سازگاری را نمی توانیم در داخل خود دستگاه اثبایت کنیم. بنابراین، این نظرکه ریاضی صرفاً محدود به قواعد نحو منطقی زبان است نادرست استگری<sup>۸۹ ک</sup>

## ۱۰ ـ احتمالات و منطق استقرابي

کارنپ در آثار اولیهٔ خود روش علمی (scientific method) را امری بدیهی و بی نیاز از توضیح و تبیین فرض کرده بود و به اقتفای راسل تحولاتی را که در منطق از زمان فرگه به بعد پدید آمده بود، مثل اعلای روش علمی در فلسفه به شمار می آورد و آن را همچون معادلی برای روش علمی در فیزیک، آنگونه که در آثار علمی از گالیله تا اینشتین منعکس بود، تلقی می کرد. اما این تلقی از دههٔ ۱۹۴۰ تغییر کرد و کارنپ به این نتیجه رسید که در بازسازی منطقی شیوهای که براساس آن معرفت علمی و آگاهیهای روزمره بر مبنای تجربه شکل می گیرد، می باید ماهیت روش علمی نیز مورد توجه قرار گیرد. در نظر کارنپ روش علمی در اساس روشی استقرابی بود و او در نظر داشت با بهره گیری از حساب احتمالات، برای استقرا مبنایی معقول فراهم آورد.

در حلقة وین تفسیر تواتری احتمالات (frequency interpretation) براساس آراه فن میس و رایکن باخ پذیرفته شده بود. بر مبنای این تفسیر احتمال یک رویداد عبارت بود از تواتر نسبی و وقوع رویداد در شمار زیادی از مشاهدات. در نظر اعضای حلقه تنفسیر کلاسیک برنولی (Bemoullii) استوار بود و نیز تفسیر کینز (insufficient reason) که معتقد بود حساب اجتمالات شاخهای از منطق است و احتمال نوعی رابطهٔ منطقی میان قضایا، مردود به شمار می آمدند. ۱۰

اما از ۱۹۴۱ به بعد کارنپ تحت تأثیر و پتگنشتاین و وایزمن و کینز بداین نتیجه رسید که لااقل در برخی موارد باید احتمال را یک مفهوم منطقی محض به شمار آورد. ۱۱ وی در عین حال بر این نکته تأکید کرد که مفهوم منطقی احتمال می باید مفهوم تأیید (confirmation) یک فرضیه با توجه به یک پیکره از شواهد را که در روش شناسی علوم تجربی از اهمیت اساسی برخوردار است بسه نسخو کمی سوضیح دهد. کارنپ بر این اساس مفهوم درجهٔ تأییدپذیری (degree of confirmation)

کارنپ معتقد شد که مفهوم منطقی احتمال مبنای همهٔ منطقهای استقرابی است و بر این اساس واژهٔ احتمال استقرابی (inductive probability) را به عنوان معادل احتمال منطقی به کار می برد و اعتقاد داشت که اگر بتران تعریف قابل قبولی برای احتمال منطقی بیدا کرد آنگاه می توان مبنای معقولی برای شیوهٔ بحث انگیز استنتاج استقرابی آرائه نمود. وی بر همین مبنا از نظریهٔ مربوط به احتمال منطقی با نام منطق استقرابی (inductive logic) یاد می کرد.

در مبانی منطقی احتمالات (۱۹۵۰) کارنپ میان دو مفهوم احتمال که آنها را به تر تپب احتمال ۱ و احتمال ۲ نامید تعییز قائل شد. احتمال ۱ همان احتمال منطقی یا درجهٔ تأبیدپذیری است که عبارت است از احتمال نسبی یک فرضیه h با توجه به بیّنهٔ موجود e(h.e). این نوع احتمال برای ارزیابی نظریهها و فرضیههای علمی و پیش بینیهای آنها به کار می رود. جملات احتمال منطقی یا احتمال استقرابی تحلیلی هستند و روابط منطقی بین یک فرضیه و بیّنه، نظیر التزام منطقی، را با مقادیر کمّی بیان می کنند. بنابراین این گزارهها دربارهٔ گزارههای علمی سخن می گویند و به خود علم تعلق ندارند بلکه متعلق به روش شناسی علم هستند و در فرا رزیان صورت بندی شده اند. احتمال ۲، به عکس، عبارت است از مفهوم آماری احتمال که در درون علوم و هرگاه که سروکارمان با شانس و رویدادهای تصادفی (random) است ظاهر می گردد و از احتمال وقوع رویدادهای مختلف نظیر استحالهٔ یک اتم اورانیوم یا احتمال آمدن شیر در پر تاب احتمال وقوع رویدادهای مختلف نظیر استحالهٔ یک اتم اورانیوم یا احتمال آمدن شیر در پر تاب سکه و یا بالا رفتن سهام یک شرکت خاص و امثالهم خبر می دهد. قضایای این نوع احتمال

برخلاف قضایای احتمال نوع اول تألیفی همیتند. ۲۲

در قبول تفسیر منطقی احتمال، کارنپ به ناگزیر صورتی از اصل عدم تفاوت را اختیار کرده بود. اما مشکلی که برای این اصل (در همهٔ صورتهای آن) وجود دارد آن است که پذیرش آن راه را برای تناقضهای گریزناپذیر هموار می سازد ۱۹۰ اما مشکل بزرگتر در این تکته نهفته بود که تفسیر منطقی محض از احتمال منجر بدان می شد که گزاره هایی که مقادیر احتمال را بیان می کنند تحلیلی از کار درمی آیند و بنابراین تعیین مقادیر احتمالی اساسی صرفاً براساس ملاحظات منطقی صورت می پذیرفت و نه با استفاده از تجربه به این ترتیب شیوه ای که قرار بود تبیین کنندهٔ روش علوم تجربی و فراهم آورندهٔ مبنایی معقول برای این روش باشد، اساسا ارتباطی با تجربه پیدا نمی کرد.

کارنپ برای رفع این معظور تلاش گستردهای را آغاز کرد و از جمله کوشید تا با اعمال برخی محدودیتهای روش شناسانه / شناخت شناسانه بر تابع (۱۹،۵) این امکان را به وجود آورد که تابع و محدورت مبنای یگانهای برای دستگاه منطق استقرابی عمل کنه ۱۳ کارنپ معتقد بود که کمیت تابع c با مقداری که افراد به طور شهودی برای احتمال h پیشنهاد می کنند مساوی خواهد بود، اما در عین حال این نکته را نیز اذعان داشت که افراد ممکن است مقادیر مختلفی را به طور شهودی برای ارزن تعارض آن بود که این تفاوتها در جریان تجربه از بین خواهند رفت ها

کارنب تلاش برای ارائهٔ یک تفسیر منطقی از احتمالات که هم از انسجام درونی برخوردار باشد و هم از شائبهٔ رهیافتهای سوبژکتیو عاری باشد و در عینحال بتواند به عنوان مبنایی برای منطق استقرایی علوم عمل کند، تا پایان عمر و در آثاری نظیر پیوسته روشهای استقرایی (۱۹۵۲) و مطالعاتی در منطق استقرایی و احتمالات (۱۹۷۱) دنبال کرد. اما این تلاشها قرین موفقیت نبود و رهیافت وی در هر قدم با تناقضهای درونی بیشتری همراه شد تا آنجا که در آخرین آثار خود اعلام کرد: وعلی الاصول هیچگاه ضروری نیست که به منظور قضاوت در باب معقول بودن یک تابع ی به تجربه رجوع (شوده ۱۹۵۰)

ریچارد جفری (Jeffrey) همکار نزدیک کارنپ در دههٔ آخر زندگی وی، که کارنپ مطالعاتی در منطق استقرابی و احتمالات را با کمک و اشتراک او تألیف کرده، طرح حساب احتمالات را با نوعی طنز ظریف چنین خلاصه کرده است: دمن هیچ استدلال قاطعی له یا علیه این نظر که برنامهٔ کارنپ امکانپذیر یا بهدردبخور است سراخ ندارم. هدف این برنامه نسوعی «بازسازی معقول» از مفاهیعی است که ما می باید، در کسب آنچه که خوش داریم آن را معرفت بهشمار

آوریم، دنبال کنیم. هو نوع تلاشی از این قبیل مالامال از عناصری است که طرفداران آنها را "ایدثالسازی [دستگاه]". اشکال در اینجاست که عموماً سخن مخالفان درست از کار درمی آید. ۲۰

# ۱۱ \_اصالت قرارداد و پراگماتیسم

به اعتقاد برخی از نویسندگان، بین دوره های مختلف تحول فکری کارنپ نوعی پیوستگی وجود دارد که عبارت است از التزام به نوعی اصالت قرارداد که به تدریج شدت یافته، از نوعی رهیافت در هسمی در مورد underdetermination به اصالت قرارداد رادیکال مبدل شده و نوعی پراگماتیسم که با صفر به آمریکا شکوفایی و رشد بیشتری پیداکرده و به یکی از جنبه های غالب اندیشهٔ وی تبدیل شده اساسه ۱۸۰۰

از جمله عواملی که کارت وا به اتخاذ این رهیافت سوق داد، اشتیاق او برای طرد و شهودگرایی، به عنوان مبنایی برای موجه ساختن (justification) باورها بود. کارت در طرد و شهودگرایی، از رهیافت هیلبرت درخصوص استفاده از تعاریف ضمنی در هندسه تبعیت کرده، اما ایدهٔ تعاریف ضمنی وا به مراتب بیش از هیلبرت بسط داده است. برای کارن انتخاب دستگاهی حاوی تعاریف ضمنی، در نهایت با استفاده از ملاحظات پراگماتیستی صورت میپذیرد. این رهیافت اصالت قراردادی براگماتیستی از دورهٔ نص منطقی زبان به بعد به خوبی مشهود است. کارن از این زمان به بعد به طور جازم معتقد شد که هرچند بر هیچ مبنای غیردوری نمی توان یک زبان یا فلسفهٔ خاص را بر زبان یا فلسفهٔ دیگر رجحان نهاد، اما بر مبنای ملاحظات عملی و پراگماتیک می توان این کار را انجام داد. زبانهای غیرمنسجم (نظیر زبانهای طبیعی) از نظر پراگماتیکی مطلوب نیستند. وظیفهٔ فیلسوف، به عنوان منطق دان، یافتن نتایج منطقی قراردادها است. اما این رهیافت نبوعی رهیافت میهندسی به فیلسفه است. می توان منطقی داره و از مفید بودن آنها دفاع کرد، اما این فعالیت دیگر تفلسف (به معنای پیشنهادها را پذیرفت و از مفید بودن آنها دفاع کرد، اما این فعالیت دیگر تفلسف (به معنای شناخت واقم) نیست، بلکه نوعی فعالیت عملی است. ۱۹

در نحو منطقی زبان (۱۹۳۴) کارنپ یک جنبهٔ پراگماتیستی مهم به شناختشناسی تجربه گرایان اضافه کرد: «هیچیک از قواعد زبان فیزیکی قطعی و متعین نیستند، همهٔ این قواعد را می توان به محض آنکه موقعیت اقتضا کرد تغییر داد. و این موضوع شامل قواعد ریاضی نیز می شود: و از این نظر قواعد ریاضی نیز تفاوتی ندارند و تفاوتی اگر هست در شدت و ضعف است. برخی از قواعد سخت تر از قواعد دیگر کتارگذاردنی هستنده ۱۰۰۰

اما در مبانی منطق و ریاضیات (۱۹۳۹) کارنپ موضع خود را تعدیل کرد. اگر زبان به صورت بازی با علائمی فاقد معنا تلقی می شود، همچون یک عملیات محاسبه ای، در آن صورت قواعد زبان را می توان به طور دلخواه تدوین کرد. اما اگر علائم واجد معنا باشند، در آن صورت اینکه کدام جملات حقیقت منطقی به شمار می آیند از قبل تعیین شده است: «نتیجهٔ بحث ما چنین است: منطق و یا قواعد قباس (و یا به اصطلاح ما قواعد نحوی انتقال و تبدیل) می توانند به صورت دلخواه انتخاب شوند و بنابراین اعتباری و قراردادی هستند اگر بر مبنای ساختن به صورت دلخواه انتخاب شده باشند و تفسیر دستگاه بعداً به آن اضافه شده باشد. از سوی دیگر، این دستگاه زبانی انتخاب ما نیست، خواه صادق یا کاذب، اگر که تفسیر علائم منطقی از پیش مشخص شده باشد.

در سالهای بعد تأکید کارنپ بر استفاده از رهیافتهای پراگماتیستی صراحت بیشتری پیدا کرد.
او در پاسخ به مقالهٔ چارلز موریس تحت عنوان «پراگماتیسم و تجربهانگاری منطقی، ۱۰۲ می نویسد: «پدون تردید اشارهٔ موریس در این خصوص که دیدگاههای فلسفی من از زمان سفرم به آمریکا تأثیر آشکاری از اندیشه های پراگماتیستی پذیرفته، درست است... به عنوان مثال، من اکنون بیش از گذشته بر نقش عوامل اجتماعی در کسب و به کارگیری معرفت، خواه معرفت عرفی و خواه معرفت علمی، تأکید می کنم. به علاوه، در مواردی که تکمیل یک دستگاه مفهومی عرفی و خواه معرفت علمی، تأکید می کنم. به علاوه، در مواردی که تکمیل یک دستگاه مفهومی و این (conceptual system) یا یک نظریه مسئلزم انخاذ تصمیمات عملی است؛ و در مورد این و اقعیت که همهٔ معرفت با روابطی آغاز می شود که میان یک ارگانیزم زنده و محیطش برقرار است و [این معرفت] در خدمت این روابط است، [تأکید من بر جنبه های اجتماعی از گذشته بیشتر شده است.] یقیناً توجه به این جنبه ها برای درک آن دسته از پدیدارهای اجتماعی نظیر زبان حاثز کِمال اهمیت است. تأثیر پراگماتیسم در تکامل ذهنیات من بسیار مفید بوده ایک رای درک آن دسته از پدیدارهای اجتماعی نظیر زبان حاثز کِمال اهمیت است. تأثیر پراگماتیسم در تکامل ذهنیات من بسیار مفید بوده المت، الباری حاثر کِمال اهمیت است. تأثیر پراگماتیسم در تکامل ذهنیات من بسیار مفید بوده

تغییراتی که در رهیافتها و تعلقات قبلی کارنپ از رهگذر پذیرش این نوع رهیافت اصالت قراردادی پراگمانیکی حاصل شد می توان چنین خلاصه کرد:

۱ ـ قول به اصالت منطق (logicism) کنار گذارده شد. براساس اصالت قرارداد لازم نبود همهٔ ریاضیات به منطق تحویل شود تا معضل تجربه گرایان رفع گردد. این امکان وجود داشت که به اصول متعارف ریاضی به عنوان تعاریف ضمنی نظر کرد. به این ترتیب ریاضیات، برحسب معانی عباراتش که توسط قرارداد مشخص شده، صادق است ولو آنکه به منطق قابل تحویل نباشد. البته تحویل ریاضی به منطق به لحاظ پراگماتیکی موجب اقتصاد فکر و

به این اعتبار امری مطلوب است. این امر نظیر کاستن از شمار اصول متعارف در یک دستگاه ریاضی به شمار می آید. اما نکتهٔ مهم اینجاست که بر اساس این رهیافت، منطق و ریاضی دیگر امور معرفت شناسانه به شمار نمی آیند، بلکه صرفاً صوری هستند و تحلیلی محسوب می شوند.

۲ ــ قول به اصالت تجربه (empiricism) نیز به صورت امری قراردادی درآمد و تأکیدگردید که رهیافت زبانی به فلسفه تنها در این چارچوب وسیع و نه در محدودهٔ تنگ رهیافتهای نحوی، شانس بقا خواهد داشت.

۳ ـ همهٔ مسائل هستی شناسانه (ontologic) نیز به صورت قراردادی درآمدند و کارنپ نوعی موضع نومینالیستی در قبال مسائل متافیزیکی اتخاذ کرد؛ به این معنا که مدعی شد خارج از زبان چیزی برای گفتن وجود ندارد و در داخل زبان نیز مسائل بهصورت بدیهی و سادهای (trivial) رفع می شوند.

۴ ساصل تحقیق پذیری به صورت اصل تأیید پذیری حفظ گودید و به قواعد شناخت شناسانه همچون تعاریف ضمنی نظر شد.

وقتی در ۱۹۷۹ از آبر پرسیدند به نظر شما مهمترین نقیصهٔ پوزیتویسم منطقی چه بوده است، آبر پاسخ داده بود: «تصور میکنم مهمترین این نقایص آن بوده که تقریباً همهٔ آن غلط بوده است، ۱۰۳ آنچه که آبر در مورد پوزیتیویسم منطقی گفته کم و بیش در مورد تلاشهای فکری کارنپ در آدوار مختلف زندگی وی صدق میکند. با این حال تجربه گرایی منطقی و دیدگاههای کارنپ که نمایندهٔ شاخص این مکتب به شمار میآمد تأثیری گسترده در اندیشهٔ بسیاری از منفکران قرن اخیر داشته است و رد برخی از اساسیترین جنبههای اندیشهٔ وی همچنان بهخوبی در آراء شمار قابل توجهی از منفکران سرشناس حاضر قابل مشاهده است.

مخالفت ضمنی یا صریح با منافیزیک، اعتقاد به برساخته شدن واقعیت توسط دستگاههای مفهومی (conceptual schemes)، گرایش به اصالت قرارداد و تأکید بر اینکه انتخاب میان این دستگاهها بر مبنای ارزشهای پراگماتیستی صورت میپذیرد از جنبه هایی است که می توان با شدت و ضعف در آثار بسیاری از نویسندگان مشاهده کرد.

## پىنوشتها:

۸. کارنپ عنوان «نجربه گرایی منطقی "logical empiricism" و ایشتر از دیگر عنوانهای پیشنهادی برای نامگذاری فلسفهٔ مختارش ترجیح می داد. این عنوان از یک سو دو منبع الهام اصلی این فلسفه را مشخص می ساخت که عبارت بود از منطق، بخصوص آنگونه که توسط فرگه و راسل صورت بندی شده بود و معرفت شناسی میتنی بر اصالت تجربه، و از سوی دیگر تأکیدی را که در چارچوب این رهیافت تجربه گرایانه بر منطق جدید صورت می گرفت آشکار می ساخت. از این گذشته، عنوان اخیر عاری از جنبه های منفیی بود که واژهٔ پوزیتیویسم در اذهان تداعی می کرد. (کارنپ [۱۹۶۳]) (۱۹۶۳])

در ترجمهٔ واژهٔ empiricism معادلهای زیر به صورت علی البدل مورد استفاده قرارگرفته اند: «تجربه گرایی»، «تجربه انگاری» و «اصالت تجربه».

برای برخی اطلاعات زندگینامه ای دربارهٔ کارنب به زبان فارسی نگاه کنید به: کارناپ، نوشتهٔ آرن نانس، ترجمهٔ منوچهر بزرگمهر، انتشارات خوارزمی، ۱۳۵۲ در ترجمهٔ فارسی این اثر، متأسفانه تقریباً همهٔ پاورقیهای منن اصلی که غالباً حاوی اطلاعات مفیدی است حذف شده است.

- ۲. برخی از چهردهای برجستهٔ حلقهٔ رین عبارت بودند از: موریس شلیک (Moritz Schlick) (فیزیکدان و فیزیکدان و فیلسوف و بنیانگذار حلقه)، رودولف کارنپ (Rudolf Camap) (فیلسوف و منطقدان)، فردریش وایزمن (Friedrich Weismann) (ریاضی دان)، فیلیپ فیرانک (Friedrich Weismann) (ریاضی دان)، ویکتور کرافت (Phillpp Frank) (فیزیکدان)، مانس مان (Hana Hahn) (ریاضی دان)، ویکتور کرافت (Victor Kraft) (مورخ و فیلسوف)، آتو نویرات (Otto Neurath) (جامعه شناس و عالم اقتصاد سیاسی)، فلیکس کوفمان (Kurt Godel) (وکیل دعاوی)، کارل منگر (Karl Menger) (ریاضی دان)، کورت گودل (Kurt Godel) (ویاضی دان و منطق دان)، هویرت فایگل (Herbert Feigl) (فیلسوف)، آلفرد آیر (Alfrad Ayer) (فیلسوف). در باب حلقهٔ وین نگاه کنید به: رسالهٔ وین، نوشتهٔ میر شمس الدین ادیب سلطانی، تهران، اشتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۵۹. حلقهٔ وین، ترجمه و نگارش بهاه الدین خرمشاهی، تهران، اشتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۵۵.
- ۳. کارنپ رسالهٔ خود را با تقسیم فضا به صوری و شهودی و فیزیکی آغاز کرده، مسأله را در فضای سهبعدی دنبال کرده است. در هر یک از تقسیمات سه گانهٔ قوق تقسیمات جزئیتر دیگری نیز برقرار شده است: نظیر تقسیم فضا به توپولوزیک، پروزکتیو، متریک. غرض کارنپ آن بود که نشان دهد تعارض مشهود میان نظریه هایی که از سوی فلاسفه و فبزیک دانان و ریاضی دانان در مورد مکان ارائه شده ناشی از آن است که این نویسندگان واژهٔ همکان (فضا) و را به معانی مختلف به کار برده اند.

در رسالهٔ کارئی، فضای صوری یک دستگاه انتزاعی از روابط منطقی بود و فضای شهودی، مفهومی کانتی از فضا یعنی ادراک فضا به توسط «شهود محض» مستقل از هر نوع تجربه. اما برخلاف کانت، کارنپ آنچه را که توسط شهود محض ادراک می شد به برخی خواص توپولوژیک محدود کرده بود و خواص منزیک و ابعاد سه گانهٔ فضا را امور تجربی به شمار آورده بود. فضای فیزیکی نیز امری کاملاً تجربی به شمار آورده شده بود.

 ۴. این اثر توسط مرحوم منوچهر بزرگمهر به فارسی برگردانده شده، در سال ۱۳۳۸ توسط بنگاه ترجمه و نشر کتاب انتشار یافنه است.

B.Rusself [1914], Our Knowledge of the External World as Field for Scientific Method in Philosophy, La Salle, Open Court. خودزندگینامهٔ فکری کارنپ (intellectual Autobiography) ، در مجموعهٔ شیلپ (Schilpp, 1963) ،
 ص ۱۳۰۰

Carnap, R. [1963], The Philosophy of Rudolf Carnap, ed. by A. Schilpp, La Salle, Illinuis, Open Court.

۶. این کتاب با عنوان ساختار منطقی عالم (The Logical Structure of the World) به انگلیسی ترجمه شده است. واژهٔ آلمانی Aulbau که در انگلیسی به Structure (ساختار) ترجمه شده به معنای "برساختن" است که در انگلیسی با construction یا building up بیان می شود.

R. Carnap [1928/1967]. The Logical Structure of the World, London Routledge & Kegan Paul

۷. کارنپ به هنگام پیوستن به حلقهٔ وین در سال ۱۹۲۶ یک تکانگاری با عنوان صورت بندی مفاهیم فیزیکی (Physikalischa Begriffabildung) منتشر ساخت که در آن صورت قراعدی که برای تعیین مقادیر کمیات فیزیکی مورد نیاز بود مشخص شده بود. عالم فیزیکی به صورت یک دستگاه افتزاعی از چهارتاییهای مرتب از اعداد حقیقی که نشان دهندهٔ نقاط زمان ممکان هستند، تعریف شده بود. کارنپ بعدها این دستگاه افتزاعی را در بحثهای مربوط به ازبان نظری (theoretical language) مورداستفاده قرار داد.

۸ کارنب، خودزندگینامهٔ فکری [۱۹۶۳].

٩. ويتكنشتاين (١٩٢١/١٩٧١)، رسالة متطفى دفلسفى ١١١٢ ، ٣.

L. Wittgenstein (1921), Tractatus Logico-Philosophicus, translated by Pears & McGuinness, London Routledge & Kegan Paul, 1971.

ترجمه ای از رسالهٔ منطقی فلسفی توسط آقای دکتر میرشمس الدین ادیب سلطانی به چاپ رسیده است. کارنب در خودزندگینامهٔ فکری [۱۹۶۳] در توضیح نفاوت دیدگاه خود با و پیتگنشتاین می نویسد: دسن به بندریج دریافتم که نفاوت میان دو شاخهٔ فلسفهٔ تحلیلی درخصوص مسألهٔ زبانهای طبیعی در برابر زبانهای ساخته شده تا چه اندازه گسترده است: [این دو دیدگاه عبارت بود از] دیدگاهی که من در آن با دوستانم در حلقهٔ وین و سپس با بسیاری از فلاسفه در آمریکا اشتراک داشتم، و دیدگاه آن دسته از فلاسفه که عمدتاً مناثر از اج. مور (E.G. Moore) و وینگشتاین هستند. به نظر من چنین می رسید که تبیین این تفاوت گسترده در این نکته نهفته است که در حلقهٔ وین ریاضیات و علوم تجربی به عنوان مدلهایی در نظر گرفته شده بودند که معرفت را در بهترین و نظام مندترین صورت آن ارائه می دهند. [و این صورتی است گرفته شده بودند که معرفت را در بهترین و نظام مندترین صورت آن ارائه می دهند. [و این صورتی است که ] همهٔ فعالیتها و مسائل فلسفی می باید به سمت آن جهت داده شوند. در مقابل، رهبافت بی تفاوت و بعضاً منفی ویتگشتاین در قبال ریاضیات و علم تجربی، از طرف بسیاری از پروان وی مورد پذیرش قرار گرفته و تمریخشی فعالیتهای فلسفی آنان را خدشه دار ساخته است، و صورت و می ۱۹۳۶ می دو به به عردی گرفته و تمریخشی فعالیتهای فلسفی آنان را خدشه دار ساخته است، و صورت شود شود به مورد پذیرش قرار گرفته و تمریخشی فعالیتهای فلسفی آنان را خدشه دار ساخته است، و صورت و تمریخشی فعالیتهای فلسفی آنان را خدشه دار ساخته است، و صورت و تمریخشی فعالیتهای فلسفی آنان را خدشه دار ساخته است، و صورت و تمریخشی فعالیتهای فلسفی آنان را خدشه دار ساخته است، و صورت و تمریخشی فعالیتهای فلسفی آنان را خدشه دار ساخته است، و صورت و تمریخشی فیاند و تمریخ به ساخته است، و صورت و تمریخشی فیاند و تمریخ به عفران و تمریخ به مورد پذیرش قرار

R. Carnap, "Psychologie in Physikalisher Sprache" Erkenntnis, Bd. 2. 11

ترجمهٔ انگلیسی این مفاله در سال ۱۹۵۹ در مجموعه مقالات پوزیتیویسم منطقی ویراستهٔ آلفرد آیر به جاپ رسید. Logical Positivism, London Allen & Unwinn.

17. کارنپ در رسالهٔ دکتری خود دربارهٔ فضا (مکان) گرایش اصالت قراردادی خود را با تأکید بر اینکه انتخاب هندسهٔ اقلیدسی امری قراردادی است نشان می دهد و در جای دیگر بحث می کند که می توان سطح زمین را در یک هندسهٔ کروی مسطح قرض کرد. کارنپ در فضاهای ایزو ترویبک و متریک دو نوع فضای همگون و ناهمگون و از یکدیگر تفکیک کرده بود و فضاهای همگون را برحسب ضریب انحناهای منفی و مثبت و خنتی به صورت عقلولی و سهمی و بیضی از یکدیگر متمایز ساخته بود و آنگاه بادآور شده بود که فضا را می تران همگون و ایزو ترویب فرض کرد و در عوض این قرارداد را با قرارداد دیگری در خصوص انتخاب نوعی دستگاه متریک خاص تدارک کرد.

 ۱۳. این دو مقاله به سال ۱۹۷۷ تمحت عنوان دو رساله در آنترویی به ویرایش و با مقدمهٔ آینر شیمونی (Abner Shimony) نوسط انتشارات دانشگاه کالیفرنیا انتشار یافت.

مستقلى انتشار نبافته است

R. Carnap [1977], Two Essays on Entropy, ed. by Abner Shimony, Berkeley University of California Press.

۱۴. عنوان این اثر در تجدید چاپ به مقدمه ای بر فلسفه علم تغییر یافت. R. Carnap [1966], An Introduction to the Philosophy of Science, ed. by Martin Gradner,

New York, Basic Books, Inc.

کتاب اخیر توسط آقای یوسف عفیغی به فارسی برگردانده شده، توسط انتشارات نیلوفر به چاپ رسیده است.

۱۵ شمار آثار جاپ شدهٔ کارنپ که به برخی از آنها در متن حاضر اشاره شده، یه دهها مقاله و کتاب بالغ می شود.

خود کارنپ در جلد یازدهم از مجموعهٔ فیلسوفان زنده ویرایش شیلپ (Schilpp) که به افتخار وی چاپ شده و حاوی خودزندگینامه فکری وی و بررسیهای انتقادی شماری از فلاسفهٔ معاصر از جنبه های مختلف اندیشه های او، همراه با پاسخهای خود فیلسوف است، کتابنامهٔ جامعی از کلیهٔ آقاری که تا سال ۱۹۶۰ از وی به چاپ رسیده فواهم آورده است. از دیگر آثار کارنپ که از ۱۹۶۰ تا پایان عهرش تحریر شده فهرست

۱۶ برخی از برآوازه ترین آفار فلاسفهٔ سوشناس تحلیلی در قرن بیستم در پاسخ مستقیم به دیدگاههای کارنپ و تجربه گرایان منطقی تحریر شده است. از جملهٔ ابن آفار می توان به منطق اکتشاف علمی نوشتهٔ پوپر، و دو حکم جزمی تجربه گرایی به قلم کواین اشاره کرد.

درخصوص چرخش زبانی در فلسفه نگاه کنید به:

I. Hacking [1975], Why Does Language Matters to Philosophy?, Cambridge University Press.

۱۸. کارنب، برنامه ریزی (planning) را چنین تعریف کرده است: «برنامه ریزی عبارت است از در نظر گرفتن ساختار عام یک دستگاه از ربانی ] و دست زدن به انتخاب در فقاط مسختلف دستگاه از میان امکانات مختلف، امکاناتی که به لحاظ نظری بی نهایت هستند، به شیوه ای که جنبه های مختلف به نموبی با یکدیگر تلفیق گردند و دستگاه زبانی کلی که در نهایت نتیجه می گردد شرایط و مشخصات معینی را احراز کند.» (خودزندگینامه، ص ۹۸).

۱۹. همان مدرک، صص ۷۱-۶۷.

کارنب به زبان اسبرانتو و برخی دیگر از زبانهای مصنوعی مشابه تسلط کامل داشت.

۹۲. «در بحثهایی که در حلقهٔ وین داشیم روشن شد که هر نوع تلاش برای صورت بندی دقیقتر مسائل فلسفی که ما به آن علاقهمند بودیم به مسألهٔ تحلیل منطقی زبان منتهی می شود. چون در نظر مامسائل فلسفی با زبان صروکار داشتند و نه با عالم، [چنین نتیجه گرفته شد] که این مسائل می باید در فرا زبان صورت بندی شوند و نه در زبان موضوع. بنابراین به نظر من چنین رسید که تکمیل یک فرا زبان مناسب می تواند به نجوی اساسی به بهتر روشن شدن صورت بندی مسائل فلسفی و شمر بخشی فزونتر به متهای آن مدد رساند. « (مدرک پیشین می ۵۵).

۲۱. نحو منطقی زبان، بخش پنجم.

R. Carnap [1934/1937], The Logical Syntax of Language, London Routledge & Kegan Paul Ltd.

۲۲. کارنپ (۱۹۴۲) و مقدمه ای بر معناشناسی.

Fi. Carnap [1942], An Introduction to Sementics, Cambridge Mass. Harvard University Press.

٣٣. كارئب، خودزندگينامهٔ فكرى، ص ٥٤.

مطالعات جدید نشان داده که زمینهٔ رهیافت معناشناختی و پراگماتیک در آنارکارئب بهمراتب ریشه دارتر از آن است که وی اذعان کرده یا توجه داشته است. در واقع رد پای این رهیافتها را می توان در همهٔ آثار وی، حتی آثار اولیه، سراغ گرفت. به این نکته در متن پرداخته شده است.

۲۴. خودزندگینامه، ص ۲۸.

نویرات تعثیل مشهور خود را از نکته ای که پیر دوهم در اثر مشهور خود، هدف و ساختار نظریهٔ فیزیکی (۱۹۳۹)، ذکر کرده الهام گرفته بود. در مقالهٔ خود با عنوان «ضد اشینگلر: مبانی علوم اجتماعی» (۱۹۳۱)، نوبرات می نویسد: «دوهم با تأکید خاص این نکته را نشان داده که هر گزاره در صورد هر واقعه با انواع فرضیه ها اشباع شده است و این فرضیه ها نیز در نهایت از جهان بینی های ما مشتق می شوند. ما نظیر ملاحانی هستیم که در دریای بیکران ناگزیرند به بازسازی کشتی خود همت گمارند اما هیچگاه قادر نیستند کار را از بنیاد و از مرحلهٔ صفر آغاز کنند. ... آنان از برخی تخته باره های شناور کشتی قدیمی استفاده می کنند تا اسکلت و بدنهٔ کشتی تازهٔ خود را برها دارند. اما نمی توانند در باراندازی لنگر اندازند تا از نو کشتی تازه ای بسازند. آنان در حین کار در کشتی قدیمی باقی می مائند و با توقانهای سهمگین و امواج غزنده دست و پنجه نرم می کنند. ... این صونوشت ماست.»

O. Neurath [1921], Anti Spengler, Munchen Georg Calwey.

۲۵. ر.ک. بخش ۸ در مغالهٔ حاضر،

۲۶. کارنب (۱۹۳۲/۱۹۳۷)، صص ۵۲–۵۱

کارنی اصل تسامح را تا پایان عمر (با اندکی تغییر در نحوهٔ صورت بندی آن) مورد تأکید قرار داد. اما خود او همواره در تلاش ساختن زبانی بود که بازگرکنندهٔ دیدگاههای تجربه گرایان منطقی باشد.

۲۷. خودزندگینامه، ص ۹۳۳.

۲۸. کارنپ «اصالت تجربه، معناشناسی و وجودشناسی» (Empiricism, Semantics, and Ontology). این مقاله در معنا و ضرورت (۱۹۵۶) تجدید جاپ شده است.

۲۹. از جملهٔ مشهورترین تألیفات کارنب در این زمینه دو مفالهٔ «شبه مسائل در فلسفه» (۱۹۲۸) و «غلبه بر متافیزیک از طریق تحلیل منطقی زبان» (۱۹۳۳) است. مقالهٔ دوم توسط آقای بهاهالدین خرمشاهی به فارسی ترجمه شده است. رک. یادداشت ۲. مقالهٔ نخست در کتابِ برساختن منطقی عالم تجدید چاپ شده است.

در میان اعضای حلقه، نوبرات نظر مساعدی به آراه و بنگشتاین نداشت و آنها را منافیریکی به شمار می آورد. در جلسات فرائت رسالهٔ منطقی - فلسفی و پنگشتاین در داخل حلقه، وی اغلب به دنبال شنیدن عبارات کتاب به متافیزیکی بودن آنها اعتراض می کرد. ادامهٔ این شیوه باعت رئجش موویتز شلیک شد و او بالأخره به نوبرات تذکر داد که رفتارش بیش از حد جلسات را مختل می سازد. با پادرمیانی هانس هان قرار شد نوبرات به عوض آنکه دائماً بگوید «منافیزیک»، هرگاه که با عبارتی که به نظرش متافیزیکی می آید برخورد کرد صرفاً بگوید «م، » به گفتهٔ همپل، نوبرات پس از مدتی نمیجمع پیشنهاد دیگری را مطرح کرد: «من فکر می کنم اگر هر بار که عبارتی می شنوم که متافیزیکی نیست بگویم «غیر - م»، هم وقت بیشتری صرفه جویی خواهد شد و هم زحمت کمتری به بار می آید » (آنو نوبرات: اصالت تجربه و جامعه شناسی، و براستهٔ م. نوبرات و ر. کوهن، (۱۹۷۳)، صص ۲۵–۲۷).

O. Neurath [1973], Otto Neurath: Empiricism and Sociology, M. Neurath and R.S. Cohen (eds.) Reidel.

۳۰. اعضای حلقه از رسالهٔ منطقی ـ فلسفی وینگنشتاین که آنرا در جلسات خود موردبحث قوار می دادنـد

آموخته بودند که برای درک معنای گزارهها میباید روابط منطقی میان اجزای آنها را مورد مطالعه قرار دهند، بدین صورت که میباید آنها را به قضایای انمی تشکیل دهنده شان تجزیه کنند و سپس ارزش صدق این قضایا را با استفاده از جدول صدق و کذب معلوم سازند. اما در نظر اعضای حلقه، قضایایی که در پایان کار تحلیل منطقی به دست می آمدند قضایایی بودند قابل تحقیق تجربی و معنای آنها نیز در همین تحقیق تجربی مندرج بود. حال آنکه در نظر وینگنشناین این قضایای بدوی (elementary propositiona) برحسب خواص منطقیشان تعربی.

۳۱. لاک و هیوم به رابطهٔ میان کلمات و اید ههایی که به وسیلهٔ آنها بیان می شد علاقه داشتند. اما و ینگنشناین در رسالهٔ منطقی د فلسفی به پیروی از فرگه معتقد بود که کلمه تنها هنگامی معنا دارد که در ظرف یک قضیه واقع شده باشد. (رساله منطقی د فلسفی، ۳:۳ و فرگه: مبانی حساب، ترجمهٔ آوستین ص ۷۱).اعضای حلقه در این رهیافت با و ینگنشناین همرأی بودند.

۳۷. فرگه میان معنای (sense) یک جمله که عبارت است از اندیشه ای (thought) که از طریق آن منتقل می شود، و مرجع (reference) آنکه صدق و کذب جمله را مشخص می سازد، تفاوت قائل شده بود. به اعتقاد فرگه در زبان طبیعی می توان جملات معناداری را بیداکرد که صادق با کاذب نیستند.

۳۳٪ تفاوت بین روایتهای اولیه و بعدی اصل تحقیق پذیری را می توان در قالب این مثال بازگر کرد. براساس روایتهای نخستین، جملات فاقد معنا نظیر چرخ دندهای بودند که بهطور معبوب از کارخانه بیرون آمدهاند. براساس تمبیر بعدی از این اصل، اینگونه چرخ دنده ها به خودی خود فاقد عیب بودند، اما ساختارشان به گونه ای بود که امکان استفاده از آنها در میچ یک از ماشین آلات موجود (نظریه های علمی مقبول) وجود نداشت.

در آثاری که از دههٔ ۱۹۵۰ به بعد توسط تجربه گرایان منطقی تحریر شد، اصل تحقیق پذیری عمدتاً به صورت معیاری تلقی گردیدکه همراه با فراگرد ایضاح مقاهیم همی تراند یک چارچو ب نظری کلی برای ارزیابی صورت معیاری تلقی گردیدکه همراه با فراگرد ایضاح مقاهیم همی نادد یک چارچو ب نقلی معرفت علمی فراهم آورد. و (همپل، ومشکلات معیار تجربی معناو تحریات اندان استان (۱۹۵۵) و Hempel, C. [1950], "Problems and Changes in the Empiricist Criterion of Meaning", Revue International de Philosophie, Vol. 11, p. 60.

۳۴. جملات پروتکل یا مشاهدهای یکی از مهمترین ابزارهای نظری تجربه گرایان منطقی برای ایجاد یک زبان فیزیکالیستی به شمار می آمدند و در طول سبالها تبلاش زیبادی از سبوی اعضای حلقه برای ارائیهٔ یک صورتبندی مناسب از آنها به عمل آمد. ر.ک. بخش ۵ در مقالهٔ حاضر.

اصطلاح وگزارهٔ پروتکل و نخستین بار از طرف نریرات پیشنهاد شد اما ظاهراً کارنپ اول بار از آن به سال ۱۹۳۱ در مقالهای در نشریهٔ شناخت (Erkennthis) که در آن هنگام به اتفاق فیلیپ فرانک سردبیری اش را بر عهده داشت استفاده کرد. این امر موجب رنجش نویرات شد و وی در تلگرافی به فرانک خواستار آن شد که حق وی در منافئ ۱۹۳۱ خود از گزارههای که حق وی در منافئ ۱۹۳۱ خود از گزارههای بروتکل به عنوان گزارههای باد کرد که تأیید محتوای آنها با کمک تنها یک مشاهده امکان پذیر بود. به این گزارههای مشاهده بذیر به چشم معادلهای زبانی نجربهٔ مشاهده نظر شده بود. در سال ۱۹۳۲ نویرات در مقالهای در نشریهٔ شناخت با عنوان هجملات پروتکل» به انتفاد از دیدگاه کارنپ درخصوص این جملات پرداخت. کارنپ در مقالهای در همان شماره و با همان عنوان هجملات پروتکل، کوشید تا میان آراه نوبرات و دیدگاههای خود آشتی دهد.

ترجمه های انگلیسی مقالات نویرات و کارنب در منابع ذیل یافت می شوند:

O. Neurat [1932/1951], "Protocol Sentences" in *Logical Positivism*, ed. by A. Ayer, London, Memillan.

R. Carnap [1931/1987], "Protocol Sentences", Nous, Vol. 21, pp. 457-470.

٣٥. ر.ک. بخش ۵ و ۶ مغالهٔ حاضر.

۳۶. ر.ک. بخش ۸۱

۲۷. وآزمون و معنا» (۱۹۳۷–۱۹۳۶).

R. Carnap, 'Testability and Meaning', *Philosophy of Science*, 1936, Vol. 3, pp. 419-71 & Vol.4, 1937, pp. 1-40.

صورت قویتری از تز آزمون)پلایری به تز اصالت عملیات بریجمن منجر شد. برای شرح مختصری در مورد نظریهٔ بریجمن نگاه کنید به *درآمدی تاریخی به قلسفهٔ* علم ، ونشر دانش» ، ۱۳۶۲.

۲۸. خودزندگینامه، ص ۵۰

راسل در مواضع مختلف بر امکانپذیر بودن طرح تعریف اشیاء فیزیکی به عنوان دادههای حسی تأکید ورزیده بود. به عنوان مثال در مقالهٔ «رادههای حسی با فیزیک» (۱۹۱۴) که در کتاب عرفان و منطق ورزیده بود. به عنوان مثال در مقالهٔ «رادههای حسی با فیزیک» (۱۹۱۴) که در کتاب عرفان و منطق (۱۹۱۷) تجدید چاپ شده می نویسد: «درست تا جایی که علم فیزیک ما را به انتظارات [معینی از عالم خارج] رهنمون می شود، این [طرح] نیز می باید امکان پذیر باشد، زیرا ما تنها می توانیم آنچه را که انتظار داریم بیان کنیم. و تا آنجا که حالات فیزیکی از داده های حسی استناج می شوند... فیزیک را نمی توان [به عنوان علمی که] به طور معتبر بر بنیاد داده های تجربی مبتنی [است] به شمار آورد، مگر آنکه امواجی (که به چشم ما می تابند) به صورت توابعی از رنگها و دیگر داده های حسی بیان گردند... ما می باید... معادلات را با استفاده از داده های حسی که در قالب عبارات مربوط به اشیاء فیزیکی بیان شده اند حلی کنیم، تا به این ترتیب کاری کنیم که [این معادلات] به نوبهٔ خود اشیاء فیزیکی را برحسب داده های حسی به ما عرضه کنند. (صص ۱۴۷–۱۴۶).

B. Russel [1914], 'The Relation of Sense-Data to Physics', reprinted in *Mysticism and Logic*, London, Allen & Unwin 1917.

در مقدمهٔ علم ما به جهان خارج، راسل نأکید کرده بود که واینهد قصد دارد روش برساختن فیزیکی عالم را در تألیفی که جلد جهارم اصرل ریاضیات به شمار خواهد آمد تکمیل کند: «سیألهٔ اصلی که من به وسیلهٔ آن کوشیده ام روش [علمی] را نشان دهم عبارت است از مسألهٔ رابطهٔ میان داده های حسی خام و زمان، مکان، و مادهٔ فیزیک ریاضی، من از این مسائل توسط دوست و همکارم دکتر وابتهد اطلاع بیدا کرده ام... من کل مفهوم عالم فیزیکی به عنوان آمری برساخته شده و نه استنتاج شده را به او مدیون هستم. آنجه در اینجا دربارهٔ این موضوعات بیان شده، در واقع مقدمهٔ مجملی است از نتایج دقیقتری که او در جلد جهارم اصول ریاضیات ما ارائه خواهد داد، (صحی ۷۰۰۱).

کارنپ تلاش خود را برای برساختن عالم فیزیکی به نحو منطقی به صورت تکمیل کار ناتمام راسل و وایتهد تلقی میکرد. عامل مؤثری که مشوق راسل و وایتهد و کارنپ در تلاش برای برساختن منطقی عالم بهشمار میآمد موفقیت چشمگیر اینشتین در تحویل مفاهیم زمان و مکان به مفهرم اندازه گیریهای محلی و موفت در چارچوب فیزیک نسبیتی بود.

۲۹. مقدمهٔ کارنب بر فرجمهٔ انگلیسی کتاب برساختن منطقی عالم به سال ۱۹۶۱ نحریر شده اما خود کتاب تا سال ۱۹۶۷ نحریر شده اما خود کتاب تا سال ۱۹۶۷ از چاپ خارج نشد.

۴۰. کارنب (۱۹۶۷/۱۹۳۸). ص ۵ در مبان نویسندگان محتلف بر سر رهیافت معرفت شناسانهٔ واقعی کارنپ در برساختن منطقی عالم و میزان دین او به راسل و فرگه وحدت نظر وجود ندارد. اما در این نکته تردیدی نیست که کارنپ رهیافت «اصالت منطقی» (logistio) راسل و وایتهد را کاملاً مورد تأیید قرار داده بود.

۴۱. ماخ احساسات خود را به عنوان امور بی راسطه داده شده (immediately given) در نظر گرفته بود و درصده بود تا اندیشه های خود را تا نهایی ترین احساسات سازندهٔ آنها تحلیل کند. از نظر ماخ عالم منشکل درصده بود از رنگها، دماها، فشاها، زمانها، و نظایر آن که وی آنها را عناصر (elements) می نامید و مدسی بود این عناصر وابسته به احساسات (sensations) هستند و به این معنا عبالم محصول احساسات سا محسوب می شود. احساسات به سبه طبقه (class) شقسیم شده بودند که مناخ آنها را به ترتیب سا حروف A B C ایشان دهندهٔ مجموعه های پیجیدهٔ رنگها، شادیم و نظایر آن هستند ایه معموعه های پیجیدهٔ رنگها، شادیم از نظایر آن هستند ایه معمولاً اشیاء فیزیکی به بده می شدند. حروف K L M مجموعه های و رنگها، شادیم در قسالاً مجموعه های و رنگها، شادیم در قسالاً در ساله از به معموعه های و رنگها، شادیم در قسالاً در ساله از به معموعه های و رنگها، شادیم در قسالاً در ساله از به در می شدند. حروف K L M مجموعه های و رنگها و نظایر آن هستند این معمولاً اشیاء فیزیکی به بده می شدند. حروف K L M مجموعه های و رنگها و نظایر آن هستند این معمولاً اشیاء فیزیکی به بده می شدند. حروف K L M مجموعه های و رنگها و نظایر آن هستند این معمولاً اشیاء فیزیکی به بده می شدند.

نشان می دهد که بدن خود ما به شمار می آیند. و بنابراین با ملاحظهٔ برخی جهات خاص در زمیرهٔ اشیاء فیزیکی محسوب می شوند. آخرین دستهٔ حروف نشان دهندهٔ خاطرات، اراده ها و تمایلات و دیگر امور مشابه اند. از ترکیب طبقهٔ دوم و طبقهٔ سوم از عناصر «خود» یا «خویش» به وجود می آید. عالم محصول احساسات است و علم نیز چیزی جز مجموعه ای از احساسات نیست:

وطبیعت از احساسات که در حکم عناصر آن هستند ترکیب شده است. انسان اولیه اما، برخی از جبههای ترکیب شده است. انسان اولیه اما، برخی از جبههای ترکیب شده این عناصر را مورد توجه قرار می دهد \_ یعنی آنها که نسبتاً پایدارند و از اهمیت بیشتری برای او برخوردارند. اولین و قدیمیترین واژه، ونام اشیاء و است. هیچ شیء غیرقابل تغییر وجود ندارد. شیء، توعی امر انتزاعی است، نام هم نمادی است برای مجموعهٔ مرکبی از میاسات نشان اشیاء تیستند؛ به عکس یک شیء نمادی ذهنی است برای مجموعهٔ مرکبی از احساسات دارای ثبات نسبی. به طور صحیحتر باید بگوییم که عالم، مرکب از واشیاه و که عناصر آن محسوب می شوند، نیست؛ بلکه مرکب است از رنگها، نغمه ها، فشارها، مکانها، زمانها، به طور خلاصه آنچه که معمولاً احساسات شخصی می نامیم. و (ماخ، علم مکانیک [ ۱۹۵۲/۱۹۶۰]، ص ۵۷۹).

E. Mach [1893/1960], The Science of Mechanics, La Salle, Open Court.

۲۲. نظریهٔ سنخها، به طور کلی به هر نظریه ای اطلاق می شود که بر طبق آن آنچه موجود است به مقولات طبیعی، و احیاناً متفایلاً متعارضی (mutually exclusive) که سنخ (type) نامیده می شوند، تقسیم می گردند. در بحثهای جدید این اصطلاح به نظریهٔ سنخهای منطقی که اول بار توسط راسل در اصول ریاضیات (۱۹۵۳) مطرح شد اطلاق می گردد. به این نظریه از آن رو نظریهٔ سنخهای منطقی می گریند که اشیاه و اصور را برحسب کلیترین مقولات منطقی که می باید توسط یک نظریه مفروض گرفته شود تقسیم می کند. راسل این نظریه را به دنبال کشف بارادوکس مشهوری که به نام خود او ثبت شده پیشنهاد کرد. بارادوکس راسل چنین برد: برخی از مجموعه ها عضو خود هستند نظیر مجموعه همه مجموعه ها، درحالی که برخی دیگر عضو خود نیستند، مثل مجموعه همهٔ فلاسفه. فرض کنید R مجموعه ای است که اعضایش را مجموعه هایی تشکیل می دهند که عضو خود نیستند. آیا R عضو خودش هست یا نه ۱ اگر باسخ مثبت است در آن صورت همو مجموعه ای است که اعضایش عضو خود نیستند، بنابراین عضو خودش نیست. اگر باسخ منفی باشد، درآن صورت که مخموعه ای است که اعضایش عضو خود نیستند، و بنابراین عضو خودش نیست. اگر باسخ منفی باشد، درآن صورت که شود تود نیستند، و بنابراین عضو خودش نیست. اگر باسخ منفی باشد، درآن صورت که شرط عضویت خود را احراز می کند، و بنابراین عضو خودش است.

راسل استدلال کرد که منشآ پروز تناقش قوق این فرض است که مجموعهها و آعضایشان یک سنخ منطقی واحد و همگون را به وجود می آورند. حال آنکه عالم منطقی به سلسله مرانبی از سنخها منقسم شده است. در این سلسله مواتب افراد (individuals) بایین ترین سنخ را تشکیل می دهند، که راسل آنرا با نوع ۵ مشخص ساخت. در مقام نمایش می توان افراد را به صورت اشیاء معمولی نظیر میز و صندلی و درخت و ... در نسطر آورد. سنخ ۲ مسجموعه های افراد، و نسخ آن مسجموعه های افراد، سنخ ۲ مسجموعه میشای افراد، و قسم علی هذا. در این نظام دارای سلسله مراتب، اعضای هر مجموعه به یک سنخ منطقی نظیر ۱ تعلق دارند و مجموعه ی که این اعضا عضو آن هستند در سنخ بالاتر یعنی سنخ ۱+ ۱ جای می گیرد.

اغلب نظریه های سنخهای منطقی که به صورت صوری (فرمال) بیان شدهاند محدودیت عضویت در مجموعه ها را به صورت نحوی (syntactical) اعمال میکنند؛ به این شکل که ه تنها به شرطی می تواند عضو b باشد که م متعلق به سنخ بالاتر باشد. در این نظریه ها مجموعهٔ R اساساً قابل تعریف نیست، بنابراین پارادوکس بروز نمیکند.

اما پارادوکسهای متعدد دیگری هستند که نظریهٔ ساده سنخهای منطقی از عهدهٔ حل آنها برنمیآید. مهمترین این پارادوکسها، پارادوکسهای معناشناختی هستند که در آنها مقاهیمی مانند صدق (truth) به کار گرفته شده است، نظیر پارادوکس دروغگو. برای حل این نرع پارادوکسها، راسل در مقالهای یا نام همنطن ریاضی بر مبنای نظریهٔ سنخهای (۱۹۰۸) صورت تازهای از این نظریه را موسوم به نظریهٔ منشعب شده (یا انشعاب یافته) سنخها (propositions) ارائه کرد. در این صورت تازه، قضایا (propositions) و خاصه ها (propositions) در اصطلاح راسل) نقش

مهمی بازی می کردند. قضایا را می توان معادلهای متافیزیکی و معناشناختی جملات تلقی کرد، یعنی آنچه جملات بیان می کنند. خاصه ها را می توان معادل جملات باز (open sentences) به شمار آورد، نظیر: « x یک فیلسوف است» که حاوی متفیر x است که در جای اسم نشسته است. به منظور تشخیص بیانهای زبانی از معادلهای معناشناختی شان، خاصه ای که بیان شده، مثلاً و x یک فیلسوف است» به صورت و م x و x یک فیلسوف است» به صورت وارسطو یک فیلسوف است» به صورت وارسطو یک فیلسوف است» به صورت وارسطو یک فیلسوف است» به مسار آورده می شود و فیلسوف است» نمایش داده می شود. یک خاصه ... x در مورد یک فرد ه صادق به شمار آورده می شود اگر ... ه... و می قضیهٔ صادق باشد، همان خاصه در مورد فرد موردنظر کاذب به شمار آورده می شود اگر ... ه... یک قضیهٔ کاذب باشد. ( ه ... ه... و قار دادن " ه" در جای " ... x ... " به دست می آید.) بنابرایین " x یک فیلسوف است در مورد ارسطو صادق است. قلمرو اهمیت (range of significance) یک خاصهٔ P عبارت است و میرد اهمیت P قرار بگیرد.

در نظریة منشعب شده سنخها، سلسلهٔ مجموعه ها با سلسله ای از خاصه ها تمویض شده است: در اولین رده، خاصهٔ افراد قرار دارد (یعنی خاصه هایی که قلمرو اهمیتشان محدود است به افراد). سپس خاصه های افراد جای دارد و به همین شکل. راسل به اقتفای بوانکاره منشأ پارادوکسهای معناشناختی را در خردارجاعی (self-reference) آنسها دانست. به عنوان میثال در یک روایت از پارادوکس دروغگره، اپسی منیدس (Epimenides) قضیه ای نظیر عبه این مضمون بیان می کند که «همهٔ قضایایی که وی امروز بازگو می کند کاذب اند. هاین قضیه شامل خود ع نیز می شود. به این ترتیب سور جملاتی که پارادوکسهای معناشناختی را بیان می کنند شامل مجموعهٔ هویاتی است که قضایایی که توسط این جملات بازگو می شوند نیز در زمرهٔ آنها بیان می کنند شامل مجموعهٔ هویاتی است که قضایایی که توسط این جملات بازگو می شوند نیز در زمرهٔ آنها بیان دارند. راسل اصل دور باطل را برای رفع این اشکال صورت بندی کرد که اینگونه خود دارجاعیها را در خاصه ها و قضایا معنوع اعلام می کرد و به این توتیب قضایایی نظیر قضیهٔ دروغگو عملاً از شمار قضایای مجاز حذف می شدند.

اصل دور باطل محدودیت پیچیده تری را بر تقسیم اشیاه به سنخها اعمال می کند. مفهوم اصلی در اینجا مفهوم مرتبه (order) است. مثلاً مرتبهٔ یک فرد نظیر مرتبهٔ نوعش برابر 0 است. اما مرتبهٔ هر خاصه ته تنها می باید از مرتبهٔ شناسه اش بالاتر باشد (همان طور که در نظریهٔ معمولی سنخها وجود داشت) بلکه می باید از مرتبهٔ اشیائی که سورش شامل آنها می شود نیز بالاتر باشد. بنابراین خاصه هایی مانند " ایک فیلسوف است: و " ابه اندازهٔ دیگر فلاسفه داناست خاصه های سنخ اول هستنده زیرا مربوط به افرادند و در مثال دوم صور قضیه تنها شامل افراد می شود. خاصه هایی نظیر این دو خاصه را که مرتبه شان از مرتبهٔ شناسهٔ ممکنشان یکی بالاتر است محمولی (predicative) می نامند و اینها در ارتباط با قلمرو اهمیت داشتنشان از مرتبهٔ بنزوردارند.

در مقابل خاصة زبر را در نظر بگیرید که آن را ۵ می نامیم: " × واجد همه خاصه های (مرتبه اول) فلاسفه بزرگ است. ۵ هم شبیه دو مثال قبلی خاصه ای است مربوط به افواد. اما چون سور آن شامل خاصه های درجه اول است، طبق اصل دور باطل، نمی توان آن را در زمرهٔ خاصه های درجه اول جای داد. بنابراین در نظریهٔ منشعب شدهٔ سنخها، ۵ یک خاصهٔ درجه دوم افراد به شمار می آید و از ابن رو محمولی تیست نظریهٔ منشعب شدهٔ سنخها، ۵ یک خاصهٔ (درجه اول) مربوط به همهٔ قلاسفهٔ بزرگ است، نظیر ۵ یک خاصهٔ درجه دوم به شمار می آید، زبرا قلمرو اهمیتش مشتمل است بر اشیاء از مرتبهٔ اول (و سورش تنها شامل امی درجه دوم به شمار می آید، زبرا قلمرو اهمیتش مشتمل است بر اشیاء از مرتبهٔ اول (و سورش تنها شامل اشیاء مرتبه ۵ می شود)؛ اما چون خاصه ای مربوط به خاصه های درجه اول است، محمولی (predicative) به شمار می آید. به همین صورت می توان خاصه های درجه سوم فاصه های درجه اول و ... الی غیرالنها به در به ک ک د.

برای یک بیان اجمالی از نظریهٔ سنخها نگاه کنید به:

۴۳. برساختن منطقی حالم، مقدمهٔ ویرایش انگلیسی، ص آ۱۹.

نگتهٔ قابل توجه آنکه هرچند کارنپ صدعی است که تجربههای بدوی را به عنوان سنگ زیرینا برای برساختن منطقی عالم مورد استفاده قرار داده اما در عمل، این تجربههای بدوی نبودند که سنگ بنای اصلی را تشکیل دادند، بلکه این وظیفه توسط رابطهٔ بهخاطر آوردن مشابهت (recollection of similarity) به انجام می رسید. کارنپ با تعریف تجارب بدوی برحسب رابطهٔ بهخاطر آوردن مشابهت، عملاً از همان آغاز خود را در یک دور منطقی گرفتار ساخت. رابطهٔ بهخاطر آوردن مشابهت و تجارب بدوی در صفحات خود را در یک دور منطقی گرفتار ساخت. رابطهٔ بهخاطر آوردن مشابهت و تجارب بدوی در صفحات ۱۷۸۰ کتاب چنین معرفی شده اند:

۱۰۸٪ رابطهٔ اساسی (Re) مارطهٔ اساسی

رابطهٔ اساسی: Ra

ترجمه (به زبان متعارف) : بهخاطر آوردن مشابهت

شرایط واقعی:  $x \in Y$  تجربه های بدوی به شمار می آیند به شیرط آنکهه یک نمود به خاطر آورده شده (cerollected representation) از x با y مقایسه شود و بعضاً با آن مشابه باشد (یعنی معلوم شود که x

و ۷ به طور تقریبی در یک جزء سازنده توافق دارند). ...

۱۰۹. عناصر اساسی (elex) مناصر اساسی ۱۰۹

برساختن: elex = df<sup>CRs</sup>

ترجمه (به زبان متعارف): اعضاء Bs تجارب بدوی نامیده میشوند.

شرایط واقعی: رابطهٔ مشابهت میان تجارب بدوی برقرار است؛ بنابراین، چون آنها شناسههای رابطهٔ اساسی هستند، خود رابطهٔ اساسی محسوب می شوند. ... .»

۴۴. برساختن منطقی عالم فیزیکی بدین گرته صورت می گیرد که ابتدا یک دستگاه از جهار قایبهای صرف از اعداد حقیقی به عنوان دستگاه مختصات نقاط در زمان - مکان در نظر گرفته می شوند. به این جهار تایبها کیفیات حسی نظیر رنگها و سپس اعداد دیگری به عنوان مفادیر اندازه های حالات فیزیکی اسناد داده می شود. این اسناد می باید تا جایی که ممکن است منطبق با تجربه ها باشد و میزان تغییرات در زمان، حداقل و میزان امور به قاعده حداکش معرفی مفاهیم نیز به صورت تماریف صریح (explicit definitions) انجام می گیرد.

۸۴. اما بعدها کارنپ این روش را کنار گذارد و مجدداً روش ماغ را مورداستفاده قبراز داد. در مقدمهٔ چاپ انگلیسی برساختن منطقی عالم، وی پس از رد روشی که در برساختن مورداستفاده قبراز داده بود، می توپسد: «این روش اکنون به نظر من بیش از اندازه تصنمی می رسد. من اکنون ترجیح می دهم که شمار بیشتری از مفاهیم اساسی را مورداستفاده قرار دهم، بخصوص اینکه این امر از برخی جنبههای منفی که در برساختن کیفیات حسی پدیدار می شود جلوگیری می کند. من اکنون به عنوان عناصر اساسی از تبجارب بدوی استفاده نمی کنم (علی رغم آنکه یافنههای تازهٔ روانشناسی گشتالت به نفح چنین انتخابی رأی می دهند) بلکه چیزی شبیه به عناصر ماخ بعنی داده های انضمامی حسی، مثلاً «یک رنگ قرمز خاص در یک مکان خاص در میدان دید در یک زمان خاص» را مورداستفاده قرار می دهم. من آنگاه به عنوان مفاهیم اساسی برخی از روابط میان این عناصر را انتخاب می کنم، مثلاً « از ودتر از الا است»، رابطهٔ نزدیکی مکانی در میدان دید و در سایر میدانها، و رابطهٔ شباهت کیفی نظیر شباهت رنگ.» (کارنپ، ۱۹۲۸/۱۹۶۷) مقدمه، در الا).

۴۶. هدف کارنپ از روش مصدائی خود آن بود که نشان دهد همهٔ مفاهیم علمی را می توان برحسب مقاهیم بنیادی که در برساختن منطقی نعریف شده به صورت ذیل تعریف کرد:

 $\hat{n} = Df^b$ 

که هایک مفهوم علمی و ۵ تعریف آن در برساختن منطقی است. این مدعا بر این فرض اساسی استوار بود که:

ii) هر چه تحت a واقع شود تحت b نيز قوار مرگدرد ، بالعکس

ii) هر چه تحت a واقع شود تحت b نیز قرار میگیرد و بالمکس.

کارنپ بر این باور بودکه این فرض از شأن علمی برخوردار است و علم خواهد توانست آنرا به طور تجربی به اثبات برساند. اما وی در مقدمهٔ ترجمهٔ انگلیسی برساختن منطقی عالم اذعان کرد که نه تنها این فرض چیزی بیش از یک گمان و حدس نیست، حتی در صورت صحت نیز برای موفقیت روش ترجمهٔ مصداقی کفایت نمی کند: «ممکن است این تصور پیدا شود که برای بازسازی مفهوم A از طربق مفهوم B کافی است B دارای همان مصداق A باشد. در واقع یک شرط قویتر می باید احراز گردد: هم مصداقی A و B نباید تصادفی باشد بلکه می باید ضروری باشد، یعنی می باید یا بر مبنای قواعد منطقی استوار باشد و یا بر مبنای قوانین طبیعی. این شرط در کتاب حاضر ذکر نشده است. (ص نا)

۴۷. برساختن، ۱۹۲۸/۱۹۶۷ ، صص ۱۳۵–۱۳۴.

۲۸. در این مورد نگاه کنید به:

llaack, S. [1977], "Carnap's *Aufba*:Some Kantian Reflections", *Ratio*, Vol. 19, pp.170-175. Friedman, M. [1987], "Carnap's *Aufba* reconsidered", *Nous* Vol. 21, 521-45.

Webb, J. [1992], 'Reconstruction from Recollection and the Refutation of Idealism: A Kantian Theme in the *Aufbau, Synthese*, Vol. 93 , pp. 93-107.

Richardson, A. [1992], "Logical Idealism and Carnap's Construction of the World, Synthese, Vol. 93, pp. 59-93.

۴۹. اعضای حلقه به این ترتیب با دعاویی از قبیل آنچه در دیل آمده کاملاً مخالف بودند:

ـ رباضیات محض و منطق با هریاتی ایدنالی متمایز از هویات فیزیکی سروکار دارند.

ـــامور و مسائل رواني علىالاصول با امور و مسائل فيزيكي متفاوتاند.

ححوزة ارزشها و حوزة امور واقع از يكديگر جدا هستند.

- تحقیق در باب انسان آنگونه که در علوم انسانی انجام می شود با تحقیقاتی که در باب انسان در علوم زیستی صورت می پذیرد متفاوت است.

۵۰ ترجمهٔ انگلیسی این مقاله در أتر توبرات: اصالت تجریه و جامعه سناسی (۱۹۷۳) مندرج است.

۱۵ کارنب تأکید کرده بود که سولیسیسمی که در برساختن منطقی عالم به کار گرفته صرفاً آمری روش شناسائه است. وقتی کارنب عناصر 28 ل را به صورت تجربه های بدوی خود تعریف کرد این شق را از میان چند شق بدیل که همگی به یک اندازه معتبر بودند اختیار کرده بود. به عنوان نمونه این عناصر می توانستند تجربه های بدوی دیگر انسانها باشند، یا آنکه ممکن بود آنها را از میان هویائی که در قبزیک معرفی شده اند سمثل ذرات بنیادی یا نقاط موجود در زمان - مکان فیزیکی، یا نقاط روی خط زمان در نمایه مینکوفسکی از نسبیت به انتخاب کرد. وی حتی در برساختن منطقی به اجسال متذکر شده بود که سی توان زبانی فیزیکالیستی را مینا قرار داد اما در عمل به اعتبار برخی ملاحظات شناختشناسانه یعنی براساس این فرض که تجربه های بدوی وی برای خود امری بدیهی (given) است، زبان پدیدارشناسانه (فنومنالیستی) را انتخاب کرد این امر بدان را برگزیده بود. در مرحلهٔ بعد وقتی این زبان را کنار گذارد و زبان فیزیکالیستی را انتخاب کرد این امر بدان آن برای مقصودی که داشت بهره بگیرد زبرا این رهیافت سبب شده بود که زبان بدید برد که نمی توان از واجد عناصر این زبان بود مفهوم باشد. به این ترتب علی رغم پذیرش فیزیکالیسم کارنب هیچگاه از این واجد عناصر این زبانی غیرفیزیکالیستی مثلاً پدیدارشناسانه را مدورت نمایل به جای یک زبان ایدهٔ اولیهٔ خود که انتخاب زبان امری اختیاری و دلخواه است و می توان در صورت نمایل به جای یک زبان فیزیکالیستی زبانی غیرفیزیکالیستی مثلاً پدیدارشناسانه را مورداستفاده قرار داد، دست برنداشت.

۵۲ مشخصات مقالهٔ كارنب و ترجمهٔ انگلیسي آن چنین است:

R. Carnap, 'Die Physikalische Sprache als Universalsprache der Wissenschaft', *Erkkentnis*, 1931, Vol. 2, pp. 432-65: *The Unity of Science translated with an introduction by* M.Black, London Kegan Paul Trench & Trubner 1934.

۵۳ نجربهگرایان منطقی با ترجه به اصل تحقیقپذیری استدلال میکردند که:

الف حرگزاره برای یک شخص معین، نظیر «ش» معنادار خواهد بود اگر و فقط اگر «ش» بتواند آن را به طور تجربی مورد تحقیق قرار دهد.

ب دو گزاره که توسط ۱۱ ش. دقیقاً به یک صورت مورد نحقیق قرار گرفته باشند، دارای معنای یکسان خواهند بود.

ج ـ هر شخص نظیر ۵ش۵ تنها هنگامی می تواند گزارهای مربوط به حالت ذهنی یک شخص یا جاندار دیگر، نظیر «س» را به طور تجربی مورد تحقیق قرار دهد که گزارهای مربوط به تحوهٔ رفتار او را مورد تحقیق تجربی قرار دهد.

د سا(در مورد رفتار در سطح مشاهده پذیر نظیر صوت، حرکات بدن، تغییرات صورت و نظایر آن) از الف، ب و ج می توان نتیجه گرفت که هر گزارهٔ معنادار برای «ش» در مورد حالت ذهنی «س»، معنایی معادل گزارهای در مورد رفتار «س» برای «ش» دارد.

۵۴. در توصیف زبان فیزیکالیستی، کارنب میان دو وجه صوری و مادی این زبان فرق گذارده بود. وجه مادی به آن جنبه از زبان اطلاق میشد که به امور واقع و پدیدارها و اشیاء ارجاع می کرد و نه به کلمات و عبارات. وجه صوری زبان، به عکس، صرفاً با صور زبانی سروکار داشت. در وجه مادی فیالمثل می گوییم که علم اقتصاد از پدیده هایی مانند عرضه و نقاضا یحث می کند. اما همین بیان در وجه صوری به گزاره ای در مورد کلمات و واژه هایی که در علم اقتصاد استفاده می شود درمی آبد و مثلاً گفته می شود که جملات علم اقتصاد را «می توان با استفاده از اصطلاح "عرضه و نقاضاً"... و افغالهم، که به این شکل و آن شکل در کتار هم جای گرفته اند، برساخت.» (وحدت علم، ص ۴۱)

R. Carnep [1931/1934], The Unity of Science, Tr. by M. Black , London Kegan Paul Trench & Trubner.

۵۵ واژهٔ پروتکل به معنای «جسب اول» اصطلاحی است وام گرفته شده از حقوق. وکلای مدافع اوراق و اسناد پروندهای را که در دست بررسی داشتند در پوشه با دفتری جای می دادند و به منظور جلوگیری از پراکنده شدن اوراق آنها را با جسب به شیرازهٔ دفتر می جسباندند. اولین سندی که به این ترتیب در پوشه جای می گرفت و سایر اوراق به آن جسبانده می شدند، پروتکل نام داشت. در نزد تجربه گرایان منطقی گزارهای پروتکل سنگ زیربنای صاخت دیگر گزاره ها به شمار می آمدند. جملات پروتکل یا مشاهدهای بیان می کردند برخی اشیاه مستقیماً مشاهده پذیر هستند یا آنکه می کردند برخی اشیاء مستقیماً مشاهده پذیر هستند یا آنکه برخی اشیاء مستقیماً مشاهده پذیر دارتباطی مستقیماً مشاهده پذیر دارند. از نظر زبانی این جملات صورت گزاره های مشاهده پذیر دا در آن محمولات، خاصه ها یا رابطه های مشاهده پذیر را به موضوع مشاهده پر استفاده از روابط منطقی از این موضوع مشاهده پر روابط منطقی از این جملات صاده مشتق می شوند.

۵۶ وحدث علم، صص ۴۴.۴۷٪

۵۷ مسألهٔ موجه ساختن (justification) باورها و شناختها، مسألهای اساسی برای همه نظریههای شناخت است. اگر شناختها به شناختی که بی نباز از توجیه باشد ختم نگردد دور با تسلسل پدید خواهد آمد. کارتپ معتقد بود که در منطق و ریاضیات این مشکل با توسل به دستگاههای اکسیوماتیزه که در آنها اکسیومها که به طور دلخواه تعریف می شوند و به دلیل قراردادی بودن نیازمند توجیه نیستند حل می شود و در علوم تجربی نیز با مددگیری از گزارههای برونکل که مستقیماً بازگوکنندهٔ امر مشاهده شده هستند مشکل از میان می رود.

گزاره ها و قضایای پروتکل کموبیش مشابه قضایای موسوم به «مشاهدات» در منطق اسلامی هستند که در زمرهٔ دینبینات، جای دارند که از آنها به «قضایا الواجب فیولها» تعبیر می شود. موصوم میرزا محمود خراسانی در تألیف ارزندهٔ خود رهبر خرد (۱۳۴۰) این قضایا را چنین تعریف کرد، است: «قضایایی که عقل به مجرد تصور موضوع و محمول آنها به حکم یقین پیدا نمی کند بلکه محتاج است به مساعدت و معاونت

"حس"، به نام مشاهدات خوانده می شود. ...» (ص ۲۵۹).

فاضل محترم آقای بهاءالدین خرمشاهی در پوزینیویسم منطقی (۱۳۶۱، ص ۱۹) قضایای پرونکل را بها قضایای موسوم به فطریات با اولیات در فلسفهٔ اسلامی که به «قضایا قیاسائها مَمّها» شهرت دارند مشابه دانسته است. اما این نظر صحیح نمینماید، زیرا فطریات قضایایی هستند که قبول آنها نیازمند مساعدت امری بیرونی نیست و عقل با نظر به ساختمان خود قضیه آنرا تصدیق میکند. این قضایا احیاناً مشابه قضایای تحلیلی بهشمار میآیند.

۵۸ آتو نوبرات، «گزاره های پروتکل، ص ۲۰۷.

Neurath, O. [1932-33], "Protokolls tze", Erkentnnis, Vol. 3 , p. 207.

ترجمهٔ انگلیسی این اثر در پینوشتهای قبلی معرفی شده است.

۵۹ کارنپ (۱۹۳۲/۱۹۸۷) ، ص ۴۵۷.

کارنپ ضمن تأکید بر اینکه می توان زبانهای مختلفی براساس این در شیوهٔ معادل ایجاد کرد به توضیح این دو شیوه و نحوهٔ ساخت زبانهای فیزیکال با استفاده از آنها پرداخته است و در مقابل زبان پیشنهادی نویرات که به شیوهٔ دوم ساخته شده زبان دیگری با استفاده از همین شیوه ارائه داده که ایدهٔ آذبرا به پوپر منسوب کرده یادآور شده است که از دیگر زبانهای بدیل مناسبتر است.

در رهیافت اولیهٔ کارنپ (۱۹۳۱) که شبوهٔ نخست به شمار آورده شده، گزارههای پروتکل در خارج از دستگاه زبان فرض شده بودند و ساخت جملات زبان یا توجه به مشاهدات خارجی و براساس برخی از قراعد ترجمه صورت می پذیرد. کارنپ ماشینی را مثال می زند که در شرایط خاص گویهایی با شمارههای مختلف بیرون می دهد. مثلاً وقتی هوا بارانی است گوی با شمارهٔ ۱۱۵ به هنگام ریزش برف گوی با شمارهٔ ۱۲۵ در وقت بارش هر یک از این نزولات آسمانی ملایم است گوی مربوط وقت بارش هر یک از این نزولات آسمانی ملایم است گوی مربوط را همراه با گوی شمارهٔ ۱۵۵ بیرون می دهد. کارنپ یادآور می شمارهٔ ۱۵۵ بیرون می دهد. کارنپ یادآور می شود که بر این اساس می توان یک فرهنگ لفت تدوین کرد و گویهای مختلف را به زبان مشاهده حرکات یک بومی و شنیدن مشاهده حرکات یک بومی و شنیدن اصواتی که از زبان او خارج می شود تهیه کرد.

در روش دوم، خود ماشین به عوض آنکه گویهای شماره دار بیرون بندهد، جملات معناداری حاکی از موقعیت مورد مشاهد، به وی زبان ناظر بیرونی موقعیت مورد مشاهد، به چاپ می رساند که مشابه آن در مورد بومی آن است که به وی زبان ناظر بیرونی تعلیم داده می شود و وی مشاهدات خود را به این زبان بازگر میکند. در این حال گزاره های بروتکل مستقیماً و بدون نیاز به ترجمه در درون خود دستگاه تولید می شوند.

۶۰ همانجا ، ۲۶۷.

این رهیافت کارنپ مشابهت تام با رهیافت اصالت قراردادی دوهـم (۱۹۱۴/۱۹۸۱) در مـورد نـظریههای فیزیکی دارد که به بحث (underdetermination) در مورد نظریهها منجر میگردد.

P. Duhem [1914/1981], The Aim and Structure of Physical Theory, New York, Athenum. المعتصود از نحو منطقی یک زبان نظریهٔ فرمال صور زبانی (linguistic forms) آن زبان است بیان نظام مند قواعد نتیجه می شود. نظام مند قواعد فرمالی که این زبان را شکل می دهند به علاوهٔ بسط نتایجی که از این قواعد نتیجه می شود یک نظریه، قاعده، تعریف و امثالهم فرمال نامیده می شود وقتی که هیچ ارجاعی به معنای نمادها (مثلاً کلمات) یا به معنای عبارات (مثلاً جملات) صورت نگرفته باشد، بلکه همهٔ ارجاعات صرفاً و منحصراً به انواع نمادهایی که عبارات از آنها برساخته می شوند و نحوهٔ ترتیب آنها انجام بگیرد.» (نحو منطقی زبان، ۲). کر ویتگشتاین در رسالهٔ منطقی مفلقی قفته بود: «قضایا می توانند کل واقعیت را منعکس سازند، اما نمی توانند صورت منطقی، یعنی آنجه را که می باید با واقعیت به اشتراک داشته باشند تا بتوانند آن را

منعکس سازند، منعکس نمایند، (۴،۱۲). کارنپ کوشید نشان دهد که می توان عبارات مربوط به دستگاه نحوی را در همان دستگاه نحوی نمایش داد. در فصل پنجم کتاب، وی به تفصیل به رد نظر ویتگنشتاین پرداخت و تأکید کرد: «برساختن دستگاه نحوی توسط ما نشان میدهد که می توان نحو را به گونه ای صحیح صورت بند کرد و جملات نحوی وجود دارند.» (نحو منطقی زبان ، ۲۸۲).

۶۳ کارنب (۱۹۳۴) ، ص xiii.

۶۴ نظریهٔ معنای کارنپ مثل هر نظریهٔ دیگر در باب تعاریف ضمنی، کارکردانگارانه و کلّیگرایانه بود. کارکرد انگارانه بود زیرا دستگاهی از روابط را که کلمات میهاید نسبت به یکدیگر داشته باشند معرفی میکرد و کلّیگرایانه بود زیراکل قواعد بر روی هم بودند که معنای هر اصطلاح و عبارت را تعیین میکردند. ۶۵ ددر این کتاب این موضع اتخاذ شده که سا در ارتباط با صورت زیان از آزادی کامل در هـر جنبهای برخورداريم؛ و اينكه هم صورت برساختن جملات و هم قواعد تبديل (كه اين دوسي معمولاً به عنوان اصل موضوع "postulates" و قواعد استنتاج "rules of Inference" مشخص مئ شود) مئ تواند بـمطور كـاملاً دلبخوآه انتخاب گردد. تا این زمان روش مرسوم در برساختن یک زبان چنین بوده که ابتدا معنا به نمادهای اساسي رياضي منطقي اسناد داده ميشده و سپس بررسي ميشده كه كدام يك از جملات و استناجها با توجه به این معنا صحیح هستند. چون اسناد معنا به کمک کلمات صورت میپذیرد، و کلمات نیز غیردقیق هستند، در نتیجه هیج یک از نتایجی که با این شیوه احراز میشود دقیق و غیرمبهم نیست؛ ربط مسأله تنها وقتي روشن ميشودكه به أن از جهت معكوس نزديك شويم: فرض كنيد يك مجموعه اصول موضوعه و قواعد استنتاج بهطور كاملاً دلبخواه انتخاب شدهانيه إين انتخاب، هرجه باشد، معنايي راكم ميهايد به نمادهای منطقی اساسی اسناد شود معین میکند. با این روش همچنین نزاع میان دیدگاههای مختلف بر سر مسألهٔ مباتی ریاضیات نیز از میان برمیخیزد. زیرا زبان در صورت ریاضی خود می تواند به شکلی که مورد خواست هر یک از این دیدگاههای مختلف است برساخته شود؛ بهطوریکه مسألهٔ موجه ساختن انتخاب یک دیدگاه خاص اساساً مطرح نمی شود. تنها مسألهای که بر جای می ماند نتایج نحوی است که هریک از اين انتخابها بدان راهبر ميگردند. از جمله مسألة عدم تناقض.

دیدگاهی را که فرقاً پیشنهاد کردیم که آن را اصل تسامع (prinolple of tolerance) می نامیم نه تنها به ریاضیات که به منطق نیز ارتباط پیدا میکند. از این دیدگاه وظیفهٔ برساختن یک نحو کلی و عمومی، به عبارت دیگر، وظیفهٔ تعریف آن دسته از مفاهیم نحوی که به زبانی با هر صورت دلبخواه قابل اعمال است، مسأله ای بسیار مهم به شمار می آید. به عنوان مثال در قلمرو نحو کلی می توان صورت خاصی برای زبان علم به طور کلی و یا برای هر یک از شاخه های خاص علم انتخاب کرد و به دقت تفاوته ایی را که وجه مشخص میان آن زبان و دیگر صور زبانی به شمار می آیند بیان کرد. و انحر منطقی زبان، ۲۷۷).

۶۶ مقالهٔ کواین در کتاب وی، راههای پارادوکس (۱۹۶۶)، تجدید چاپ شده است.

W.V. Quine [1935], "Truth by Convention" reprinted in *The Ways of Paradox*, [1966], Cambridge Mass. Harvard University Press.

99. هاین کتاب می کوشد تا در قالب یک روش نحوی دقیق ابزار ضروری برای بررسی منطق علم را ارائه دهد. این مهم در قدم اول یا صورت بند تحود و سنخ مهم زبان که آندو را به ترتیب «زبان آ» و «زبان آ » می نامیم انجام شده است. زبان آ صورت ساده ای دارد و حوزهٔ محدودی از مفاهیم را دربر می گیرد. زبان آآ از وجوه بیان غنیتری برخوردار است. در آن همهٔ جملات ریاضیات و فیزیک کلاسیک را می توان صورت بند کرد. در هر دو زبان برخلاف مرسوم اصالت منطقیها، تحقیق به اجزای ریاضی -منطقی زبان محدود نخواهد شد، بلکد اساساً با جملات تآلیفی علوم تجربی سروکار خواهد داشت. جملات اخیر که عرفاً جملات «واقعی» راهای نامیده می شوند هستهٔ علم را تشکیل می دهند؛ جملات ریاضیات و منطق تحلیلی هستند، بدون هیچ (real) محتوای واقعی» و صرفاً ابزاری صوری به شمار می آیند» (همانجا، ۱۱۸۰-۱۱۵).

۶۸ نمو منطقی زبان ، س ۲۱۶. کارنب علاوه بر مفهوم صدق، مفهوم نتیجهٔ منطقی، جداول ارزش صدق و کذب، تفسیر عبارات و تحلیلی بودن را که همگی در قلمرو معناشناسی قوار دارند مورد بحث قرار داده است.

کارنپ در نحر منطقی مخالف مفهوم صدق بود. یک دلیل این امر آن بود که وی صدق را مفهومی

منافیزیکال به شمار می آورد و می پنداشت قبول آن وی را به قبول شیء فی نفسه کانتی و یا اسور واقع راسلی ملزم می سازد. این احتمال نیز وجود دارد که رد مفهوم صدق به این دلیل بود که کارنپ به اشتباه صدق و یقینی بودن معرفت را یکی می پنداشت و جون در این هنگام تحت تأثیر آراه پوپر پذیرفته بود که دستیابی به معرفت یقینی ممکن نیست، می پنداشت که قبول صدق به معنای اعادهٔ نظریهٔ ایجاد مبنای یقینی برای معرفت است. وی بعداً در مقالهٔ «صدق و تأبید» (۱۹۳۶) اذعان کرد که یکی دانستن صدق و یفینی بودن اشتباه بوده است.

رهیافتهای معناشناختی کارنب در آثار اولیه در منابع ذیل بحث شدهاند:

A. Coffa [1991], The Semantic Tradition from Kant to Camap, Cambridge University Press.

۶۹. «آزمونیذیری و معنا»، ص ۶۳.

۷۰. کارنب ابتدگا در ارتباط با محمولات بالغوه (dispositional predicates) این گزاره های حدی را عنوان کرد.
 عبارت «قابل حل در آب» مثالی از یک محمول بالفوه است. اگر شیثی در آب قرار داده شود و حل شود، در آن صورت به اعتقاد کارنب آن شیء قابل حل در آب است. فرض کنید محمول «قابل حل در آب» را با هایش نمایش دهیم، و «در آب فرورفنه» را با Pi (i<n) و «در آب حل شده» را با (Pj(i<n). می توان نکتهٔ موردنظر کارنب را به این شکل بیان کرد:</li>

(۱۲) \_اگر P<sub>i</sub> ، آنگاه اگر P<sub>i</sub> در آن صورت P<sub>i</sub> .

اگر X حاصل ضرب مجموعه هایی باشد که توسط P<sub>i</sub> و P<sub>i</sub> تعریف شده اند، در آن صورت روشن است که (۱) و (۱) یکسان خواهند بود. به علاوه، طبق نظر کارف، اگر شیشی در آب منطول بناشد، درآن صورت فرورفنن آن در آب منجر به حل شدنش خواهد شد، یعنی:

(۲۲) ماگر مP، آنگاه اگر ¡P در آن صورت ¡P،

اگر ۲ معادل حاصل جمع مجموعهٔ تعریف شده توسط P و مکمل مجموعهٔ تعریف شده توسط P باشد، در این حال (۲) و (۳) با یکدیگر معادل خواهند بود.

۱۷. از جملهٔ کسانی که به این طرح رأی منفی داد کارل پر پر بود که نوبرات از وی با عنوان «مخالف رسمی حلقهٔ وین» یاد می کرد، هرجند که پر پر هیچگاه در زمرهٔ اعضای حلقه قرار نگرفت. پر پر در مقاله ای که در مجموعهٔ شبیل به افتخار کارنب تحریر کرده به تفصیل در خصوص غیرمطلوب و غیرممکن بودن طرح و حدت علوم از طریق ایجاد زبان و احدی برای علوم تجربی که گزاره های منافزیکی را حدف و طرد کند استدلال کرده است: «این مسأله که چگونه زبانی برای علم برسازیم که شامل همهٔ چیزهایی باشد که میخواهیم در علم بیان کنیم، اما همهٔ آن جمله هایی وا که همواره متافزیکی به شمار می آید طرد نماید، هیچ شانس موقفیت تدارد. این [مسأله] یک نمونهٔ نوعی از شبه حمسائل است. «رص ۲۰۹). این مقاله تحت عنوان «تمییز میان علم و متافزیک» در کتاب حلسها و ابطانها تجدید چاپ شده است. کتاب اخیر به وسیلهٔ آقای احمد آرام به فارسی برگردانده شده است.

۷۲. مرگ نویرات در سال ۱۹۴۵ مسئولیت تألیف د*ائر قالمعارف* را به دوش کارنپ و چالز موریس قرار داد. تا سال ۱۹۶۹ دو مجلد از این مجموعه حاوی ۱۹ تکنگاری منتشر شد.

> ۷۲. کارنب، «مبانی منطقی و حدت علم»، *دائر قالمعارف علم یکانی (۱۹۳۸)، صص ۳-۵*. کو متابعه Coverte at "appropria" و ۱۲ میزود او ۱۳ مورد و معرفه او ۱۹۳۸

R. Carnap [1938], "Logical Foundations of the Unity of Scientifice" in Encylopedia of Unified Science, ed. by C. Neurath etal.

۷۴. این نکته میباید تاکید گردد که موقعیت اصل (الف) روشن نیست. اگر این اصل توصیفی از واقعیت علمی است در آنصورت می توان گفت که وجود یک مبنای واحد برای همهٔ علوم، به صورتی که موردنظر کارنپ بود. محل تردید است، بخصوص که بسیاری از نظریه های پیشرفتهٔ علمی اساماً ارتباط مستقیمی با مشاهده ندارند. اما اگر ادعا شود که این اصل یک اصل روش شناختی است در آنصورت باید پرصید فایدهٔ آن حست؟

۷۵ مقدمهای بر معنا شناسی، ص ۷۰۷،

تفاوت رهبافت معناشناسانهٔ کارنب با رهبافت تارسکی در آن بود که وی برخلاف تارسکی مرز فاطمی میان مفاهیم منطقی و غیرمنطقی و حقایق منطقی و حقایق مربوط به امور واقع برقرار ساخته بود.

۷۶. به درخواست کارنب، تارسکی، علی رغم میل باطنی، پذیرفت مقاله آی دریاب مفهوم معناشناسانهٔ صدق در کنفرانس و حدث علم که به سال ۱۹۳۵ در پاریس برگزار شد، ارائه کند. نگرانی تارسکی از آن بود که مقاله اش با واکنش مثبتی از سوی شرکت کنندگان که اغلب از تجربه گرایان سرسخت بودند رویه رو نشود. پیش بینی تارسکی به حقیقت پیوست و برخی از چهره های سرشناس نظیر نویرات، رایکن باخ، کوفمان و آدن نائس به شدت به این رهیافت تازه حمله کردند و آن را مخالف روح نحلهٔ اصالت تجربه به شمار آوردند. به حقیقت پیوستن پیش بینی تارسکی کارنب را بر آن داشت تا تلاش گسترده ای را برای محرفی مفاهیم معناشناسانه آغاز کند.

٧٧. مشخصات كتابنامهاي ابن آثار بدين قرار است:

R. Carnap [1939], Foundations of Logic and Mathematics, International Encyclopedia of Science, Vol. 1, No. 3, Chicago, Chicago University Press.

R. Carnap [1943], Formalization of Logic, Cambridge , Mass. Harvard University Press.
 R. Carnap [1947/1956], Meaning and Necessity, Chicago University of Chicago Press.

۸۸ روش تازهٔ کارنپ در واقع صورتی از روش پیشنهادی فرگه بود.

۷۹. مقالهٔ رابل تحت عنوان وبحث دریاب معنا و ضرورت وودلف کارنب، به سال ۱۹۴۹ در جلد xxiv ژورنال فلسفه صص ۱۹۴۹ در جلد xxiv ژورنال فلسفه صص ۱۹۶۹ چاپ رسیده و در مجموعه مقالات (Collected Papers) وی نیز تجدید جاپ شده است.

۸۰ رایل، مجموعه مقالات ، صص ۲۲۸٬۲۲۶.

۸۱ همایلم این نکته را تأکید کنم که بحث این کتاب در خصوص خاصه های منطقی و روابط، مفاهیم به طور کلی، قضایا و غیره، منجر به این نمی شود که اشیاء مجرد مادی به شمار آورده شوند. شیء مجرد را مادی به شمار آورده شوند. شیء مجرد را مادی به شمار آورده شوند. شیء مجرد را مادی به شمار آورده (hypoatelization)، یا مجرد را آوردن الله امر غیرمادی (substantialization)، یا مجرد را مادی محسوب داشتن (reification)، یا آنجا که من می فهم عبارت است از ارتکاب این اشتباه که هویاتی راکه شیء نیستند، شیء به شمار آوریم. مثال شیء به شمار آوردن خاصه ها (با ایده ها، کلیات، و نظایر آنها) در ایست مستقله ایست مستقل (independent subsistence) دارند، آنها در یک مکان فوق آسمانی استقرار دارند، آنها قبل از آنکه در اشیاه متجلی شوند در ذهن خدا جای داشته اند، و نظایر آن، به شرط آنکه معنای ظاهر و نه تمثیلی این عبارات موردنظر باشد. ... این صورت بندیها، اگر شکل ظاهر آنها در نظر گرفته شود، شبه گزاره به شمار عبارات موردنظر باشد. ... این صورت بندیها، اگر شکل ظاهر آنها در نظر گرفته شود، شبه مگزاره به شمار کتاب در مورد خاصه های معطفی گفته شده ممکن است نادرست باشد، اما لااقل واجد محتوای معرفتی کتاب در مورد خاصه های منطقی گفته شده ممکن است نادرست باشد، اما لااقل واجد محتوای معرفتی است. این امر ناشی از این واقعیت است که گزاره های (کتاب ) ما یا به زبان کلی علم تعلق دارند، و یا قابل است. این امر ناشی از این واقعیت است که گزاره های (کتاب ) ما یا به زبان کلی علم تعلق دارند، و یا قابل ترجمه به این زبان هستند. و معنا و ضرورت ، ص ۲۲).

۸۷ هاصالت تجریه، معناشناسی، و وجودشناسی، Empiricism, Semantics, and Ontology)، تجدیدچاپ شده در معنا و ضرورت، ص ۲۲۱.

۸۳. اصل (ب) با آنچه کانت دربارهٔ قضایای تألیفیِ مانقدّم گفته در تعارض کامل قرار دارد. از نظر کانت:

۱ ــحقايق حساب ، ۲ ــحقايق هندسة اقليدسي ،

٣ ــ برخي قضایایي که در عُلوم تجربي نقش اساسي دارند نظیر اصل عليّت ،

۲\_اصول اخلاق

قضایای تألیفیِ مانقدَّم به شمار می آیند. تجربه گرایان منطقی با اشاره به کاوشهای راسل و فرگه که مدعی تحلیلی بودن و پیشینی بودن حساب بودند؛ و ظهور هندسه های غیراقلیدسی و آراه فیلیپ فرانک در باب قانون علیت ر حدود آن (۱۹۳۲)، و برخی نتایج حاصله در فیزیک کوانتم (نظیر اصل عدم قطعیت) و نیز با تفکیک گزارههای ارزشی از گزارههای نرماتیو، رأی کانت درخصوص قضایای تألیفیِ ماتفدم را به کلی انکار کردند.

۸۲ کارنب (۱۹۳۵) فلسفه و نحر منطقی، ص ۵۵

Carnap, R. [1935], Philosophy and Logical Syntax, London Kegan Paul.

۸۵ تمایزی که کارنب میان علائم منطقی و توصیفی قاتل شده بود همتای تمایزی بود که بولزانو بین مفاهیم منطقی و غیرمنطقی برقرار ساخته بود. دو عبارت در یک جمله هم معنا (sogenous) هستند اگر بیتوان همواره یکی را به جای دیگری به کار برد، بدون آنکه مشخصهٔ جمله از بین برود. می توانیم بگوییم که جملهٔ الله واربانتی از جملهٔ ب است اگر الف از ب نتیجه شود به این نحو که عبارات توصیفی ب بهطور همگون با عبارات هم معنا تعویض شوند. بر این مبنا از نظر کارنب جملات تحلیلی جملات معتبری هستند که همهٔ واربانتهایشان غیرمعتبر است، و واربانتهایشان غیرمعتبر است، و جملات نالیغی جملات هستند که همهٔ واربانتهایشان غیرمعتبر است، و جملات نالیغی جملاتی هستند که نه متناقض.

۸۶ برای نقدهای جدید از رهیافت کواین و دفاع از تمایزی که کارنب میان جملات تحلیلی و تألیفی قاتل شده نگاه کنید به:

S. Howard [1992], "Was Carnap entirely wrong, after all?" Synthese 93, pp. 275-295.

R. Creath [1991], 'Every dogma has its day,' Erkenntnis 35, pp. 347-389.

٨٧ خودزندگينامه، صص ٧-٢٤.

۸۸. همانجا، ص ۴۸.

۱۹۸ مفالهٔ گودل در سومین جلد از مجموعهٔ آثار وی که اخیراً به چاپ رسیده درج شده است. K. Godel, Collected Works Volum III: Unpublished essays and Lectures, Edited by S.Freeman (et al) Oxford University Press.

۹۰. رهسیافت مستطفی کمینز نمیز بسر مسینای اصل عدم دلیسل کمیافی کمه وی آنرا اصل عدم تفاوت (۱۹۲۱) تعریف ذیل را (principle of indifference) می نامید، استرار بود. وی در رسالهای در احتمالات (۱۹۲۱) تعریف ذیل را به عنوان صورت ساده و اولیهای از اصل عدم تفاوت ارائه کرد: «اصل عدم تفاوت بیان می دارد که اگر هیچ دلیل شناخته شدهای برای [رجحان] حمل یک محمول از میان چند محمول بدیل به موضوع وجود نداشته باشد، آنگاه با توجه به این آگاهی، هر یک از این [قضایای] بدیل دارای احتمال یکسان خواهد بود. و (ص ۴۲).

J.M. keynes [1921], A Treatise on Probability, London, Macmillian.

۹۱. ویتگشتاین در رسالهٔ منطقی - فلسفی (۹۱ م) احتمال را بر مبنای قلمرو منطقی قضایا تعریف کرده بود و نه تواتر وقوع رویدادها. در این رهیافت برخلاف رهیافت تواتری گزارههای بیانگر احتمال، به گزارههای تحلیلی بدل می شوند. وایزمن ایدهٔ ویتگشتاین را در مقالهای تحت عنوان «تحلیل منطقی مفهوم احتمال» در اولین شمارهٔ نشریهٔ شناخت (۱-۹۳۰) به تفصیل بسط داد.

F. Walsmann [1930-1], \*Logische Analyse des Wahrscheinlichkeitsbegriffs, Erkenntnis, 1, pp.228-48.

كينز رهيافت خاص خود را به احتمالات در رساله اي در احتمالات (١٩٣١) تشريع كرده است.

٩٢. مياني منطقي احتمالات، فصل جهارم.

R. Carnap [1950], The Logical Foundations of Probability, London, Routledge & Kegan Paul. Ltd.

۹۳. یک نمونه از تناقضهایی را که از رهگذر قبول این اصل رخ می نماید می توان بدین گونه بازگو کرد. فرض کنید مخلوطی از آب و آب لیمو در دست است و می دانیم که یکی از این دو مایع حداکثر به اندازهٔ سه برابر دیگری در محلول موجود است. از اینجا می توان نتیجه گرفت که: ٣ ﴾ نسبت آب ليمو به آب ﴾ لي تسبت آب ليمو به آب احتمال يكنواختى در فاصلة (٣، ١/٣) از اصل عدم تفاوت مى توان نتيجه گرفت كه نسبت آب ليمو به آب احتمال يكنواختى در فاصلة (٣، ١/٣) دارد. بنابراين:

اما فرض مسأله را به ابن شكل نيز مي توان تعبير كردكه:

٣ ۾ نسبت آب به آب ليمو ۾ 🙀

از اینجا و با توجه به اصل عدم تفاوت نتیجه میشود:

المنال 
$$\frac{16}{7} = 7$$
 (۲ – ۲) = (۲ – ۲) المو) احتمال  $\frac{16}{7}$ 

اما ونسبت آب ليمو به آب ﴿ ٢ » و ونسبت آب به آب ليمو ﴾ لميه يكساناند، حال آنكه بنا به اصل عدم تفاوت دو احتمال متفاوت براي آنها به دست آمده است.

۹۴. کارنب دو تابع ۵ معرفی کرد که یکی را با ۴۰ و دیگری را با ۵۰ نمایش می داد. اما تابع نخست در واقع صورت دیگری از اصل عدم تفاوت کینز بود و تابع درم به قاعدهای می انجامید که لاپلاس وضع کرده بود و بعدها به نام هفاعدهٔ جانشینی به (Fule of Succession) شهرت پیدا کرده بود. به این ترتیب علی رغم استفاده از ابزار ریاضی و منطق بسیار پیشرفته کارنب عملاً به پیشرفت تازهای در جهت ایجاد یک مبنای غیر سویژکتیو برای احتمالات دست نیافته بود.

. آنچه کارنب بازگر کرده بود مشابه نکتهای است که در نظریه های احتمالاتی سویژکتیر صوسوم به بیزیین (Bayesian) استفاده می شود. در این نظریه ما فرض بر آن است که افراد به دلیل آنکه از معرفتهای پیشینی مثاوت برخوردارند و میزان اطلاعاتشان در خصوص یک رویداد یا یک نظریه متفاوت است، خخسین احتمالی که به طور شهودی برای این رویداد یا نظریه پیشنهاد می کنند، احیاناً تفاوت زیادی با یکدیگر خواهد داشت، اما این تفاوتها به تدریج و با مبادلهٔ اطلاعات میان افراد از بین می رود. درحالی که پذیرش این نکته در دستگاه بیزیینی اشکالی به وجود نمی آورد و با رهیافت کلی این تفسیر احتمالاتی تلائم دارد. در رهیافت کارنب این نکته به صورت یک اظهار گزاف و بدون پشترانه جلوه گر شده بود.

۹۶. کارنپ، «منطق استقرابی و استقراء شهردی» (۱۹۶۸) ، ص ۲۶۲ و کارنپ و جغری (۱۹۷۱)، ص ۲۵. R. Carnap [1968], "Inductive Logic and Inductive Intuition", in *The Problem of Inductive* 

R. Carnap & R. Jeffrey [1971], *Inductive Logic and Probability*, Berkeley University of California Press.

Logic, ed. by I. Lakatos. Amsterdam, North Holland Publ.

۹۷. ریچارد جفری، دمنطق استقرایی کارنپ؛ (Synthese) (۱۹۷۳)، شماره ۲۰۵، صص ۳۰۶–۲۹۹. R. Joffrey [1973], "Carnap's Inductive Logic", Synthese 25 , pp. 299-306.

۹۸. در این خصوص از جمله نگاه کنید به:

R. Creath [1990], "The Unimportance of Semantics", PSA Vol. 2, pp. 405-416.

۹۹. به گفتهٔ ریچارد جغری دوست و همکار نزدیک کارنپ، روش فلسفی کارنپ بیش از آنکه روش تحلیلی بهشمار آید، روشی تألیفی بود. در نظر او لامعنای امری بشرساخته بود و برای پیشرفت معرفت لازم بود قواعد زبانی را به نحوی ساخت و اختیار کرد که با مقاصد عملی سازگار باشد. اشتیاق زیاد او برای ترویج زبانهای مصنوعی نظیر اسپرانتو و افسوس فراوانش در این خصوص که آثار مختلف علمی و فلسفی به دلیل

محصورماندن در حصار زبان ناشتاخته باقی می مانند، و تأکید او بر اهمیت «ایضاح» معانی و مفاهیم از طریق بهره گیری از ابزار منطق صوری، همگی نشانهٔ همین رهیافت خاص بود و به دلیل همین رهیافت برخی منتقدان تأکید میکردند که شیوه وی مهندمی است نه فلسفه. ر.ک.:

R. Jeffrey [1991], 'After Camap', Erkenntnis, 35, p. 260.

۱۰۰. تحر منطقی زبان ، ص ۳۱۸.

۱۰۱. مبانی منطق و ریاضیات ، ص ۲۸.

۲ ه ۱. چارلز موریس، «پراگماتیسم و تجربهانگاری منطقی»، مجموعهٔ شیلپ (۱۹۶۳)، صص ۹۶–۸۷

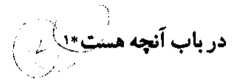
۲۰۳ همان مدرک ، من ۸۶۱

۱۰۴ البته آیر در ادامهٔ پاسخ تأکید کرده بود که هنوز به همان رهیافت کلی باور دارد. آیر در عین حال به این نکته نیز اشاره کرده بود که بزرگترین نقطهٔ قوت تجربه گرایی منطقی و پرجاذبه ترین جنبهٔ آن که نقش مثبتی در پژوهشهای فلسفی قرن اخیر بازی کرد، تأکید این نهضت بر لزوم روشناندیشی و بیان روشن و واضح مافی القسمیر و پرهیز از پنهان شدن در پشت بازیهای کلامی و تکلفات و تصنعات لفظی بود. نگاه کنید به:

B. Magee [1978/1982], Men of Ideas , pp. 108-7.







نوشتهٔ ویلرد ون اورمن کواین ترجمهٔ منوچهر بدیمی

## مقدمه

مغالهٔ «در باب آنجه هست» یکی از مقاله های معروف و بحث انگیز کواین است. کواین در این مقاله نخست دربارهٔ اسمهای خاص بدون مسئن و رصفهای خاص بدون موصوف بحث می کند و نظر کسانی را که مسمی و موصوف آنها را موجودات ذهنی یا ممکنات فعلیت نیافته می دانند نقل و نقد می کند. آنگاه با تذکر این نکنه که معنی داشتن غیر از نامیدن است با ابزار نظریهٔ وصفهای خاص راسل نشان می دهد که چگونه می توان اینگونه اسمها و وصفها و در واقع هر اسم و وصفی را از جمله حذف کرد و نقش عبارتهای اسمی را به متغیر سورها، که مدعی نامیدن چیزی نیستند، واگذاشت. از نکته های زیبای این بخش گفته های طنزآمیزی است که دربارهٔ موجودات ممکن آورده است.

بسخش دوم مقاله دربارهٔ اتتولوژی کلیات و مفاهیم است. در اینجا نیز بنا نمایزنهادن میان معنی داشتن و نامیدن و طرد انتولوژی معنی نشان می دهد که چگونه می توان در طرح مفهومی خاصی نیازی به وجود چنین موجوداتی نداشت. کواین در این مقاله جملهٔ معروف خود: هبودن یعنی مقدار یک متغیرودن» را به دقت و تفصیل ذکر کرده و شرح داده است.

کواین همیشه آماده بوده است که در گنگ کردن ریش انبوه افلاطون آستره آکام را به کارگیرد اما این به معنای نومینالیست بودن او نیست. کواین این اتهام را به صراحت در بخش چهل و نهم کتاب معروف خود: شیء و کلمه رد میکند و میگوید:

در تمام کتابها و بیشتر مقاله های خود از مجموعه ها کمک گرفته ام و وجود آنها را به عنوان شینهای مجرد بذیرفته ام. من در واقع به مفروضات افلاطونی ناموجه حمله کرده ام اما به همان اندازه هم یا به ایهامکشاندن آنها مخالف بوده ام. در جایی نیزکه به فکر استفاده ای از مبانی نومینالیستی افتاده ام بر دشواریها و محدودینهای آن تأکید ورزینزه ام. \*\* (ضیاء موحد)

امر غریب در مورد مسألهٔ هستی شناسی سادگی آن است. این مسأله را می توان با دو کلمهٔ تکمهجایی بیان کرد: وجه هست؟ علاوه بر این می توان آن را با دو کلمه پاسخ داد: وهمه چیزه و همگان می پذیرند که این پاسخ درست است. با این همه این فقط بدان معنی است که بگوییم آن چه هست، هست. ولی دربارهٔ مواردی جای مناقشه باقی می ماند: و از این روست که قرنها است بازار بحث در این زمینه گرم مانده است.

حال فرض کنیم دو فیلسوف، یکی «زید» و دیگری من، بر سر هستی شناسی اختلاف عقیده داشته باشیم. فرض کنیم زید معتقد است چیزی وجود دارد که به اعتقاد من وجود ندارد. زید می تواند در بیان محل نزاع ما بگوید که فلانکس، یعنی من، حاضر نیست به وجود پارهای موجودات قائل شود و این طرز بیان او از موضوع اختلاف ما با نظریهٔ خود او کاملاً وفق دارد. البته من می توانم به او اعتراض کنم که در تقریر محل نزاع ما خطا کرده است زیرا من معتقدم موجوداتی از آن گونه که او ادعا می کند وجود دارند، وجود ندارند که من قائل به وجود آنها شوم: اما این که من او را در تقریر محل نزاعمان برخطا می بینم اهمیتی ندارد زیرا در هر صورت من ناچارم هستی شناسی او را بر خطا بشمارم.

از سوی دیگر وقتی خود من پخواهم محل نزاعمان را تقریر کنم دچار مخمصه می شوم. نمی توانم قبول کنم که چیزهایی و جود دارند که زید آنها را می پذیرد ولی من نمی پذیرم زیرا با قبول این که چنین چیزهایی هست سخنی گفته ام که ناقض افکار آن چیزها از سوی من است.

چنین به نظر می رسد که اگر این استدلال درست باشد، در هر مناقشه ای بر سر هستی شناسی کسی که جانب نفی راگرفته است به این گرفتاری دچار است که نمی تواند بگوید که حریف او خلاف نظر او را دارد.

این همان معمای قدیمی افلاطونی نیستی است. نیستی باید به یک معنی باشد و الا آن چیست که نیست؟ این رأی درهمپیچیده را میتوان «ریش افلاطون» نام نهاد و باگذشت زمان معلوم شده است که رأیی سخت است و افلب لبهٔ تیخ آگیی \*\* راکند کرده است.

یک چنین طرز فکری است که فیلسوفانی مانند زید را به آنجا میکشاند که در مواردی به وجود قائل شوند که هرگاه این طرز فکر را نداشتند کاملاً راضی به قبول آن می شدند که هیچ وجود ندارد. مثلاً پگاسوس "\* را در نظر بگیریم. زید استدلال میکند که اگر پگاسوس نبوه وقتی این واژه را به کار می بردیم لابد دربارهٔ چیزی سخن نمی گفتیم، بنابراین حتی وقتی می گفتیم ه پگاسوس نیست، سخنی بی معنی گفته بودیم. زید گمان میکند که با این استدلال نشان داده

است منطقاً نمی توان به انکار وجود پگاسوس معتقد بود و از این رو نتیجه می گیرد که پگاسوس هست.

اما در واقع زید نمی تواند خود را از ته دل قانع کند که حوزه ای از حوزه های مکان و زمان، خواه دور خواه نزدیک، اسب بالداری با گوشت و خون در برداشته باشد. وقتی به اصرار از او میخواهیم که دربارهٔ پگاسوس تفصیل بیشتری بدهد میگوید پگاسوس تصوری (ایدهای) در اذهان آدمیان است. این جاست که کار به خلط مبحث میکشد. عیبی ندارد که برای ادامهٔ بحث بگوییم سلمنا موجودی هست و حتی موجود منفردی هم هست (هر چند که این یکی دیگر تا اندازهای نیذیرفتنی است) که همان تصور پگاسوس ذهنی است، اما وقتی مردم وجود پگاسوس را انکار میکنند مرادشان این موجود ذهنی نیست.

خود زید هیچ وقت پارتنون ۱۳ را با تصور پارتنون اشتباه نمیکند. پارتنون عینی است؛ تصور پارتنون ذهنی است (در هر حال نظر زید دربارهٔ تصورات چنین است، من هم نظری بهتر از نظر او در چنته ندارم.) پارتنون دیده می شود، تصور پارتنون دیده نمی شود. هیچ دو چیزی را نمی توان به آسانی تصور کرد که بیش از پارتنون و تصور پارتنون به یکدیگر بی شباهت و کمتر در معرض خلط با یکدیگر باشند. اما وقتی از پارتنون می گذریم و بر سر پگاسوس می آییم خلط پیش می آید و این خلط هیچ دلیلی ندارد جز آتکه زید قبل از آنکه به پگاسوس نیستی ببخشد از بدوی ترین و آشکار ترین مورد جعل فریب می خورد.

دیدیم که این فکر که پگاسوس حتماً باید باشد زیرا در غیر این صورت حتی گفتن این که پگاسوس نیست بیمعنی است، فکری است که زید را به یک اشتباه ابتدایی درانداخته است. اذهان تیزتر که این حکم را مبنای استدلال خود قرار میدهند دربارهٔ پگاسوس نظریههایی میپردازند که لغزش آنها از نظریهٔ زید وضوح کمتری دارد و به همین تناسب هم رد آن دشوارتر است. فرض کنیم صاحب یکی از این اذهان تیزتر عمرو باشد. عمرو بر این عقیده است که هستی پگاسوس ممکنی است که فعلیت نیافته است. وقتی دربارهٔ پگاسوس میگوییم که چنین چیزی وجود ندارد، به عبارت دقیقتر، میگوییم که پگاسوس آن وصف خاص بالفعل بودن را ندارد. این که بگوییم پارتنون قرمز که بگوییم پارتنون قرمز نیست، در هر دو صورت دربارهٔ موجودی سخن گفته ایم که هستی او چون و چرا ندارد.

ضمناً عمرو یکی از فیلسوفانی است که دست به دست هم دادهاند تما واژهٔ خوب کهن هوجود» را خراب کنند. به رغم آن که عمرو با ممکنات فعلیتنیافته عقد انحوت بسته است اما واژهٔ هوجود» را فقط به هستی بالفعل اطلاق میکند و با این کار این توهم را پدید می آورد که گویا میان او و ما که منکر بقیهٔ عالم متورم او هستیم در زمینه هستی شناسی توافقی وجود دارد. ما همگی گرایش به آن داشته ایم که با توجه به کاربود متعارف واژهٔ «موجود» بگوییم پگاسوس وجود داشت وجود ندارد و مرادمان فقط آن است که چنین موجودی اصلاً نیست. اگر پگاسوس وجود داشت حتماً در مکان و زمان بود اما این تنها از آن رو است که کلمهٔ «پگاسوس» دلالت ضمنی بر زمان و مکان دارد. و قتی که ما مکان دارد نه به این دلیل که واژه های «وجود دارد» دلالت بر زمان و مکان دارند. و قتی که ما وجود کعب عدد این از آن رو است که کعب عدد از چمله چیزهای زمانی و مکانی نیست نه از آن رو که ما در کاربرد و اژهٔ «وجود» دچار ابهام شده باشیم. «با این همه، عمرو کوششی غلطانداز می کند تا بلکه مطبوع افتد و از سر لطف «عدم وجود» پگاسوس را به ما عظا می کند و سپس، برخلاف آنچه ما از «عدم وجود» پگاسوس اراد» می کرده ایم، پا می فشارد که پگاسوس هست. می گوید وجود یک چیز است و هستی چیز دیگری. برای آنکه بتوانم از عهدهٔ این خلط و التباس موضوعات برآیم تنها یک راه می شناسم و آن این که برای آنکه بتوانم از عهدهٔ این خلط و التباس موضوعات برآیم تنها یک راه می شناسم و آن این که کلمهٔ «وجود» را به عمرو ببخشم. می کوشم تا دیگر آن را به کار نیرم: هنوز کلمهٔ «هست» را دارم.

عالم شلوغ پلوغ عمرو از بسیاری جهات نامطبوع است و حس زیباشناسی ما را که منظره های خلوت را دوست می داریم آزار می دهد، اما بدترین عیب آن این نیست. بیغوله ممکنات عمرو زمینی است که عناص در هم برهم می پروواند. مثلاً مرد فربهٔ ممکن را در آستانهٔ در به نظر آورید. آیا این دو مرد در به نظر آورید. آیا این دو مرد ممکن یکی هستند با دو تا؟ چگونه باید معلوم کنیم؟ در آستانهٔ آن در چند مرد ممکن است؟ آیا مردان لاغر ممکن از مردان فربهٔ ممکن بیشترند؟ چند تا از آنها شبیه یکدیگرند؟ آیا شباهت آنان به یکدیگر آنان را یکی می سازد؟ آیا هیچ دو شیء ممکنی شبیه یکدیگر نیستند؟ آیا این به منزله به یکدیگر آنان را یکی می سازد؟ آیا هیچ دو شیء ممکنی شبیه یکدیگر نیستند؟ آیا این به منزله مفهوم این همانی در مورد ممکنات فعلیت نیافته صدق نمی کند؟ اما سخنگفتن دربارهٔ موجوداتی که نمی توان دربارهٔ آنها به طرزی که معنی داشته باشد بگرییم با خود این همانی دارند و از یکدیگر متمایز هستند چه معنایی دارد؟ این عناصر اصلاً و ابداً درست شدنی نیستند. می توان به سبک فرگه (Frege) با توسل به درمان مفاهیم مفرد اکوششی برای اعادهٔ آنها کرد، اما می توان به سبک فرگه (Frege) با توسل به درمان مفاهیم مفرد اکوششی برای اعادهٔ آنها کرد، اما احساس می کنم که بهتر است یکباره بیغولهٔ عمرو را خالی کنیم و از آن خلاص شویم.

امکان عام، همراه با موجهات دیگری مانند ضرورت (وجوب) و امتناع و امکان خیاص مسائلی دارد که نمیخواهم حتی به تلویح بگویم که پاید به آنها بیاعتنایی کرد. اما دستکم می توانیم این موجهات را به کل قضیه منحصر کنیم. می توانیم قید «ممکن» را به کل قضیه بار کنیم و دربارهٔ تحلیل معنایی چنین کاربردی هموغمی داشته باشیم: اما اگر بخواهیم به این امید عالم خود را آن قدر توسع بخشیم که به اصطلاح «موجودات ممکن» را نیز دربرگیرد چندان پیشرفتی نخواهیم کرد. گمان می کنم انگیزهٔ اصلی این توسع فقط همان طرز فکر قدیم باشد که پیشرفتی نخواهیم کرد. گمان می کنم انگیزهٔ اصلی این توسع فقط همان طرز فکر قدیم باشد که پیشرفتی خواهد بود.

با این همه وقتی که اندک تغییری در مثال بدهیم و دیگر نه از پگاسوس بلکه از قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی (Berkeley) سخن بگرییم همهٔ عالم پرزرق و برق ممکنات زید فنا می شود. اگر این گفته که پگاسوس نیست بی معنی باشد مگر آنکه پگاسوس باشد، به همین قیاس می توان گفت که این گفته: «قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی» بی معنی است مگر آنکه این مربع گرد باشد. اما برخلاف پگاسوس، قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی حتی به عنوان یکی از ممکنات فعلیت نیافته پذیرفتنی نیست. آیا اکنون می توان عمرو را به آنجا کشاند که بپذیرد که عالمی از مستنعات فعلیت نیافته وجود دارد؟ اگر چنین باشد چه بسیار پرسشهای پریشان کننده می توان دربارهٔ این فعلیت نیافته وجود دارد؟ اگر چنین باشد چه بسیار پرسشهای پریشان کننده می توان دربارهٔ این معنی که مستندان کرد. حتی می توان امیدوار بود که عمرو را در دام تناقض بیندازیم بدین معنی که وادارش کنیم بپذیرد که پارهای از این هستیها هم گرد و هم مربع هستند. اما عمرو ناقلا آن روی دیگر قیاس ذو حدین را می گیرد و رضا می دهد که گفتن این که «قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی دیگر قیاس ذو حدین را می گیرد و رضا می دهد که گفتن این که «قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی نیست» بی معنی است. می گوید عبارت «قبهٔ مربع گرد» بی معنی است.

عمرو نخستین کسی نیست که این شق از مسأله را برمیگزیند. نظریهٔ بی معنی بودن تناقضات سابقهای قدیم دارد. از این هم بالاتر، سنت اعتقاد به این نظریه در نزد نویسندگانی باقی است که هیچکدام از انگیزههای عمرو را ندارند. با این همه، من در دل از خود می پرسم که آیا نخستین وسوسههایی که این نظریه در دلها پدید آورد اساساً همان انگیزهای نبوده است که در عمرو می بینیم. یقین است که این نظریه خود به خود جذبهای ندارد، و جانبداران آن به آن حد غریب از افراط کشانده شدهاند که این درافتادن خلف درمی افتند و من می بینم که این درافتادن خود نوعی برهان خلف آن نظریه است.

علاوه بر این، نظریهٔ بی معنی بودن تناقضات یک عیب روش شناختی جدی دارد و آن این که با وجود آن اصولاً دیگر نمی توان هیچ آزمایشی برای شناخت آنچه بامعنی است و آنچه نیست طرح کرد. دیگر تا ابلد محال است بتوان روشهای منظمی درانداخت تا تعیین شود که رشته ای از نشانه ها حجی برای خود ما بالانفراد، چه رسد به آدمهای دیگر معنی دارد یا نه. زیرا از کشف «چرچ» (Church) برای منطق ریاضی برمی آید که برای تشخیص تناقض هیچ آزمایشی نیست که

صدق کلی داشته باشد.

تاکنون با نظر مخالف از ریش افلاطون سخن گفته ام و اشاره کردم که انبوه و درهم پیچیده است. به تفصیل شرح دادم که رضادادن به این رأی چه عیبهایی دارد. حال وقت آن است که بیینیم چه کار می توان کرد.

راسل در نظریهٔ معروف به نظریهٔ وتوصیفهای فردی به روشنی نشان داده است که چگونه می توان آنچه را ظاهراً اسم به نظر می رسد به نحوی استعمال کرد که معنی داشته باشد بدون آن که فرض را بر آن بگذاریم که هستیهایی هستند که مدعی نامگذاری آنها باشند. اسمهایی که نظریهٔ راسل بلاواسطه بر آنها صدق می کند اسمهای توصیفی مرکبی مانند ونویسندهٔ ویورلی، وپادشاه کنونی فرانسه، وقبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی، است. راسل این گونه عبارتها را همواره به عنوان جزیی از جملهای که آنها را دربرگرفته است تحلیل می کند. مثلاً جمله ونویسندهٔ ویورلی شاعر بوده کلاً به این صورت معنی می شود: هکسی (یا بهتر: چیزی) ویورلی را نوشت و شاعر بود و هیچ چیز دیگر ویورلی را ننوشت، (دلیل افزودن این عبارت اخیر آن است که یکتابودن بود و هیچ چیز دیگر ویورلی و انتوشت که مربع و گرد هست و قبهٔ دانشگاه برکلی صورتی است، به این صورت معنی می شود: پچیزی مربع و گرد هست و قبهٔ دانشگاه برکلی باشگره برکلی است و صورتی است که آنچه به ظاهر اسم می نموده است مر متن جمله به اصطلاح به حسن این تحلیل آن است که آنچه به ظاهر اسم می نموده است مر متن جمله به اصطلاح به صورت نشاه ناتمامی نقل به معنی شده است. هیچ عبارت واحدی در مقام تحلیل عبارت وصفی آورده نشده است ولی کل قضیه ای که متن آن عبارت واحدی در مقام تحلیل عبارت وصفی آورده نشده است ولی کل قضیه ای که متن آن عبارت وصفی بود هنوز هم حصه خود را از وصفی آورده نشده است و اصادق باشد خواه کافت.

گزارهٔ تحلیل نشدهٔ ونویسندهٔ ویورلی (Waverley) شاعر بودی حاوی جزه ونویسندهٔ ویورلی است که زید و عمرو به خطاگمان میکنند که باید مصداق عینی داشته باشد تا اصلاً معنایی پیدا کند. اما در جملهٔ راسل یعنی «چیزی ویورلی را نوشت و شاعر بود و هیچ چیز دیگر ویورلی را نوشت و شاعر بود و هیچ چیز دیگر ویورلی را ننوشت بار مصداق عینی که بر دوش عبارت وصفی نهاده شده بود اکنون بر دوش آن نوع واژههایی است که منطقیان آنها را «متغیرهای پابند» (bound variables) یا «متغیرهای سور» واژههایی مانند «چیزی» «هیچ» «هرچیزه این واژهها ابداً به معنای اسمهای خاص نویسندهٔ «ویورلی» نیستند و اصلاً به معنای اسم نیستند و اوژهها بداً به معنای اسم نیستند و نوعی ابهام عمدی هم در آنها است که خاص خود آنها المت که خاص خود آنها المت که خاص

آنها، دستکم در متن جمله، نمی توان شبهه کرد. اما با معنی بودن آنها به هیچ روی مستلزم آن نیست که «نویسندهٔ و بورلی» یا «قبهٔ صربع گرد دانشگاه برکلی» یا هیچ شسی، خاص از پیش معین شده ای وجود داشته باشد.

وقتی توصیف در کار باشد دیگر در ایجاب یا سلب هستی اشکالی پیش نمی آبد. راسل جملهٔ «نویسندهٔ وبورلی هست» را به این صورت معنی می کند که: «کسی (یا به عبارت دقیقتر چیزی) وبورلی را نوشت و هیچ چیز دیگر وبورلی را ننوشت. متقابلاً جملهٔ «نویسندهٔ وبورلی نیست» به این جمله که ترکیب فصلی است معنی می شود: «یا هیچ چیزی ربورلی را ننوشت یا دو یا چند چیز وبورلی را نوشتند». این ترکیب فصلی کاذب است اما معنی دارد و شامل هیچ عبارتی که حاکی از نامیدن نویسندهٔ وبورلی باشد نیست. جملهٔ «قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی عبارتی که حاکی از نامیدن نویسندهٔ وبورلی باشد نیست. جملهٔ «قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی نیست» هم به همین ترتیب تحلیل می شود. بنابراین آن عقیدهٔ قدیمی مبنی بر این که گزارهٔ دال بر نیستی و نیستی و نیستی با نیستی را برساس نظریهٔ توصیف راسل تحلیل می کنیم دیگر هیچ عبارتی در آن باقی نمی ماند که حتی براساس نظریهٔ توصیف راسل تحلیل می کنیم دیگر هیچ عبارتی در آن باقی نمی ماند که حتی طن آن برود که آن موجود ادعایی که هستی او مورد شبهه است نامگذاری شده است به نحوی که ظن آن برود که آن موجود ادعایی که هستی او مورد شبهه است نامگذاری شده است به نحوی که دیگر نمی توان گفت که معنی داشتن گزاره مستلزم آن است که چنین موجودی باشد.

حال با «پگاسوس» چه باید کرد؟ چون «پگاسوس» واژه است و عبارت وصفی نیست برهان راسل بلاواسطه دربارهٔ آن صدق نمی گند. با این حال به آسانی می توان آن را در این مورد نیز اعمال کرد. کافی است که «پگاسوس» را طوری وصف کنیم که برای بیان تصور ما از آن و یگانگی آن کافی و وافی باشد: مثلاً بگوییم «اسب بالداری که بلروفون (Bellerophon) آن را گرفت.» آن کافی و وافی باشد: مثلاً بگوییم «اسب بالداری که بلروفون (عبارت را به جای «پگاسوس» نهادیم می توانیم گزارهٔ «پگاسوس هست» یا «پگاسوس نیست» را عیناً مشابه با تحلیل راسل از «نویسندهٔ و یورلی هست» و «نویسندهٔ و یورلی نیست» تحلیل کنیم.

برای آنکه بتوانیم اسمی تکواژه ای یا اسمی اصطلاحی مانند «پگاسوس» را مطابق نظریة توصیف راسل تحلیل کنیم ناچار باید نخست بتوانیم آن را به صورت وصف درآوریم. اما اشکال واقعی در این نیست. اگر مفهوم پگاسوس چنان مبهم یا چنان بسیط باشد که هیچ ترجمهٔ مناسبی از آن به یک عبارت وصفی آشنا یافت نشود باز هم یک چارهٔ تصنعی و ظاهراً پیش پاافتاده داریم و آن این که به وصف بسیط کاهش ناپذیر «پگاسوس بودن» که بنا به فرض تحلیل ناپذیر است توسّل جوئیم و برای بیان آن فعل «پگاسوس داست» یا «می پگاسد» را به کار بریم. آنگاه می توان خود اسم «پگاسوس» را نوعی مشتن دانست و سرانجام آن را با وصفی مانند «جیزی که

پگاسوس است:، پچیزی که می پگاسد؛ مشخص کرد. ۱۰

اگر آوردن محمولی مانند ومی پگاسد، ظاهراً ما را ملزم به قبول این نکته می سازد که در عالم افلاطون یا در اذهان مردم صفتی متناظر با آن، یعنی پگاسنده، وجود دارد، باکی نیست. نه ما، نه زید نه عمرو تاکنون هیچ ادعایی دربارهٔ بود یا نبود کلیات نکرده ایم، هر چه گفته ایم دربارهٔ پرگاسوس، بوده است. اگر با اصطلاح پگاسنده بتوانیم اسم هپگاسوس، را چنان وصف کنیم که مشمول نظریهٔ وصفی راسل شود آن وقت می توانیم این طرز فکر کهنه را مرخص کنیم که می گوید نمی توان گفت پگاسوس به یک می می می می می می می می توان گفت پگاسوس به یک معنی هست.

حال می توان گفت که برهان ماکلیت کامل دارد. زید و عمرو فرض را بر آن نهاده بودند که ما نمی توانیم به نحوی که معنی داشته باشد بگوییم وفلان نیست، و به جای وفلان، اسم مفرد ساده یا وصفی بگذاریم، مگر این که فلان باشد. دیدیم که این فرض به طور کاملاً کلی بی بنیاد است زیرا اسم مفرد موردنظر را همیشه می توان با یک وصف مفرد، خواه پیش پاافتاده باشد یا نباشد، تفصیل داد و سیس آن را به روش راسل تحلیل کرد.

وقتی که میگوییم اعداد اولی بزرگتر از یک میلیون هستند خود را به نوعی هستی شناسی حاوی اعداد ملتزم کردهایم: وقتی که میگوییم قنطورسها از همستند خود را به نوعی هستی شناسی حاوی قنطورسها ملتزم کردهایم و وقتی که میگوییم پگاسوس هست خود را به نوعی هستی شناسی حاوی پگاسوس ملتزم کرده ایم. اما وقتی که میگوییم پگاسوس یا نویسندهٔ ویورلی یا قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی نیست خود را به نوعی هستی شناسی حاوی پگاسوس یا نویسندهٔ و یورلی یا قبهٔ مربع گرد دانشگاه برکلی ملتزم نمیکنیم. دیگر ناگزیر نیستیم در رنج این صردرگمی باشیم که معنی داشتن هر جملهای که اسم مفردی داشته باشد مستلزم هستی موجودی است که با آن اسم نامگذاری شده است برای آنکه اسم مفرد معنی داشته باشد لازم نیست که نامگذاری کند.

شاید بدون بهره گیری از نظریهٔ راسل هم شمه ای از آنچه گفتیم به ذهن زید و عمرو می رسید مشروط بر آن که توجه می کردند که حتی وقتی یک اسم مفرد حقیقتاً اسم چیزی باشد باز هم فرق میان معنی داشتن و نامیدن بسیار است، چه اندکند آنان که به این نکته توجه دارند. مثال زیر که از فرگه است در اینجا به کار می آید. عبارت وستارهٔ شب امی است برای شیء بزرگی که شکل کروی دارد و میلیونها مایل دور تر از این جا در فضا پیچ و تاب می خورد. عبارت وستارهٔ صبح انامی است برای همان شیء که شاید نخستین بار کسی از اهل بابل که آن را رصد کرده

است بر آن نهاده است. اما نمی توان گفت که این دو عبارت یک معنی دارد: اگر چنین بود آن بابلی می توانست دست از رصدهای خود بردارد و به تفکر دربارهٔ معانی واژه های خود قناعت کند. بنابراین چون معانی با یکدیگر تفاوت دارند باید چیزی غیر از شیء نامگذاری شده باشد که در هر دو مورد یکی است.

التباس معنی داشتن با نامیدن نه تنها باعث شد زیدگمان کند نمی تواند وجود پگاسوس را به طرز معناداری منکر شود ادامة التباس معنی داشتن با نامیدن بی شک به پدیدآمدن این تصور باطل او کمک کرد که پگاسوس نوعی تصور، نوعی موجود ذهنی است. اسطقس این التباس او از این قرار است که شیء نام گرفته ادهایی پگاسوس را با معنای واژهٔ پگاسوس خلط کرده است و نتیجه گرفته است که پگاسوس باید باشد تا واژه معنی داشته باشد. اما معانی چگونه چیزهایی هستند؟ این مسأله محل بحث است: ولی تا این اندازه را می توان گفت که معانی تصوراتی هستند در ذهن، با این قرض که بتوانیم معنای روشنی از تصور تصورات ذهن داشته باشیم. بنابراین پگاسوس که نخست با معنایی خلط می شد سرانجام معلوم می شود که تصوری در ذهن است. جالبتر آن که عمرو که همان انگیزهٔ اولیه زید را داشت از این لغزش خاص پرهیز کرده و به جای آن به ممکنات فعلیت نیافته رسیده است.

حال بیابیم بر سر مسألهٔ هستی شناختی کلیات: این مسأله که آبا هستیهایی همچون صفتها، نسبتها، مجموعهها، عددها، تابعها، هستند یانه. زید بنا به منش خود فکر می کند که هستند. و قتی که دربارهٔ صفتها سخن می گوید: «خانه های سرخ، گلهای سرخ، شفقهای مسرخ هستند. تا این اندازه مفتضای عرف عام پیش از فلسفه است و همه ما باید با آن موافقت مسرخ هستند. تا این اندازه مفتضای عرف عام پیش از فلسفه است و همه ما باید با آن موافقت کنیم. بنابراین، این خانه ها، گلها و شفقها و جه مشترکی با یکدیگر دارند، مسراد مین از صفت سرخی همین وجه مشترک است، از این رو به نظر زید بودن صفتها حتی واضح تر و بدیهی تر از واقعیت واضح و بدیهی بودن خانه ها و گلها و شفقهای سرخ است. این به گمان مین از خصوصیات متافیزیک یا دست کم آن بخش از متافیزیک است که هستی شناسی خوانده می شود: کسی که قضیهای را در این زمینه صرفاً صادق بداند باید آن را بالبداهه صادق بداند. هستی شناسی هرکس اس اساس آن طرح مفهومی است که آن کس به یاری آن، تجربه ها، حتی هستی شناسی هرکس اس اساس آن طرح مفهومی است که آن کس به یاری آن، تجربه ها، حتی پیش پاافتاده ترین تجربه ها راه تفسیر می کند. قضیه هستی شناختی و قتی به محک طرح مفهومی خواهد بود و هیچ نیازی به خاصی زده شود ـ و مگر محک دیگری هم در کار هست؟ ـ بدیهی خواهد بود و هیچ نیازی به خاصی زده شود ـ و مگر محک دیگری هم در کار هست؟ ـ بدیهی خواهد بود و هیچ نیازی به دایل جداگانه ندارد. قفیه های هستی شناختی بی هیچ واسطه از انواع قضیه های روزمرهٔ مربوط به دلیل جداگانه ندارد. قفیه می شود، چنانکه ـ در هر حال بنا به طرح مفهومی زید ـ قضیه واقعیات پیش پاافتاده نتیجه می شود، چنانکه ـ در هر حال بنا به طرح مفهومی زید ـ قضیه

وصفت هست» از وخانه های سرخ، گلهای سرخ، شفقهای سرخ، تتیجه می شود.

قضیهٔ هستی شناختی که در ذهن زید جرء اصول موضوع است چه بسا اگر به محک طرح مفهومی دیگری زده شود با همان بی واسطگی و بداهت، کاذب شناخته شود. می توان پذیرفت که خانه ها و گلها و شفقهای سرخ هستند اما در عین حال منکر آن شد که وجه مشترکی با یکدیگر دارند، مگر آن که بخواهیم به طرز عامیانه و گمراه کننده ای سخن بگوییم. واژه های دخانه های و گلهای، وشفقهای در مورد موجودات منفردگوناگونی که خانه ها و گلها و شفقها باشند صدق می کند و واژهٔ هسرخ یا وشیء سرخ به نیز در مورد هرکدام از موجودات منفردگوناگونی که خانه های سرخ، گلهای سرخ، شفقهای سرخ باشند صدق می کند، اما دیگر هیچ موجود دیگری، اعم از منفرد یا غیر از آن، نیست که با واژهٔ «سرخی» نام گرفته باشد یا به همین قیاس با واژهٔ «خانگیت»، هگلیت»، هشفقیت به نام گرفته باشد. این امر را که خانه ها و گلها و شفقها همه سرخ بخانگیت»، هگلیت»، هشفقیت با م گرفته باشد. این امر را که خانه ها و گلها و شفقها همه سرخ بهتر نشده امر تهایی و کاهش ناپذیری دانست و می توان گفت که وضع زید از لحاظ توانایی تبیین واقعی با همه موجودات خفیه ای که آنها را با اسمهایی مانند «سرخی» وضع می کند هیچ بهتر نشده است.

یکی از راههایی که زید طبعاً می توانست برای تحمیل هستی شناسی کلیات خود بر ما در پیش گیرد پیش از این، قبل از آن که به مسألهٔ کلیات برسیم، بسته شد. زید نمی تواند استدلال کند که محمولهایی مانند «سرخ» یا «سرخ است» که همهٔ ما در استعمال آنها توافق داریم باید هرکدام نام موجود کلی مفردی به شمار آیند تا اصلاً معنایی داشته باشند. زیرا دیدیم که اسم چیزی بودن حالنی است بسیار خاصتر از معنی دار بودن. زید حتی نمی تواند دست کم با آن استدلال کذایی به ما تهمت زند که با پذیرفتن محمول «می پگاسد» به وجود صفت پگاسنده قائل شده ایم.

با این حال، زید حیلهٔ دیگری می زند. می گوید: «سلّمناکه این فرقی که شما میان معنی داشتن و نامیدن قائل شده اید درست باشد. حتی قبول دارم که «سرخ است» «می پگاسد» و غیره نامی برای صفتها نیستند اما باز هم شما قبول دارید که اینها معنی دارند. اما این معنیه، اعم از آن که اسمی بر آنها بگذاریم یا نگذاریم، باز هم کلیات هستند و پارهای از آنها را به جرثت می توانم بگویم همان چیزهایی هستند که من آنها را صفت می خوانم یا چیزی که نهایتاً همان را افاده می کند.

این گفتار به سود زید سخت نافذ است و من خود برای مقابله با آن فقط یک راه می شناسم و آن این که از قبول وجود معانی سرباز زنم. با این همه، من خود هیچ اکراه ندارم که از قبول وجود معانی سرباز زنم زیرا با این کار منکر آن نخواهم شد که واژهها و جملهها با معنی هستند. زید و من می توانیم در خصوص تقسیم ساختهای زبانی به بی معنی و بامعنی با یکدیگر طابق النعل بالنعل توافق کنیم هر چند که تعبیر زید از بامعنی بودن عبارت است از داشتن (به یکی از معانی «داشتن») نوعی موجود انتزاعی که وی آن را معنی میخواند و من نمی خوانم. من همچنان مختارم معتقد باشم که این امر که ادای الفاظ زبان، با معنی (یا بیانگر – و این اصطلاح را ترجیح می دهم زیرا فرض وجود معانی را به عنوان موجودات خارجی به میدان نمی کشاند) است، همان امر واقع نهایی کاهش ناپذیر است، یا می توانم آن را مستقیماً بر حسب رفتاری تحلیل کنم که مردم هنگام ادای الفاظ موردنظر زبان یا الفاظ دیگر مشابه آن انجام می دهند.

مردم معمولاً برای سخنگفتن یا کاری شبه سخنگفتن دربارهٔ معانی، وجوه مفیدی دارند که به دو وجه منحل می شود: داشتن معانی که بیانگر بودن است و پکسانی معنی یا ترادف. معنی کردن هر لفط فقط به معنی آوردن لفظ مترادفی است که معمولاً در زبانی روشنتر از زبان اولی وجود دارد. اگر نسبت به مطلق معانی حساسیت داشته باشیم می توانیم الفاظ را مستقیماً بیانگر یا غیربیانگر بخوانیم و نسبت به همدیگر آنها را مترادف یا متضاد بدانیم. مسألهٔ تشریح صفات «بیانگر» و «مترادف» با درجهای از وضوح و قوت - که به نظر من بهتر است از لحاظ رفتاری صورت گیرد - هم دشوار و هم با اهمیت آست. ۱۲ اما ارزش توضیحی موجودات واسط خاص کاهش تا پذیری به نام معنا بی تردید موجوم است.

تا اینجا استدلال کردهام که می توان الفاظ مفرد وا به نحو بیانگری در جمله ها به کار بود بی آنکه مستلزم این پیش فرض باشد که موجوداتی هستند که آن لفظ نامی برای آنها به شدار می آیک می آید. این را هم استدلال کردم که می توانیم الفاظ عام، مثلاً محمولها را به کار ببریم بی آن که قائل به آن شویم که این الفاظ اسم موجودات انتزاعی هستند. همچنین استدلال کردم که می توانیم الفاظ را بیانگر بدانیم بی آن که قائل به عالمی از موجودات به نام معانی بشویم. در این جاست که زید می پرسد آیا مصونیت هستی شناختی ما اصلاً حد و مرزی دارد. آیا هیچ چیز هست که بگوییم و ما را ملتزم به فرض وجود کلیات یا موجودات دبگری کند که خوشایند ما داشد؟

پیش از این ضمن بحث از متغیرهای پابند یا متغیرهای سور، در زمینهٔ نظریهٔ وصفی راسل به این پرسش پاسخی منفی دادم. ما می توانیم مثلاً بگرییم چیزی هست (متغیر پابند) که خانههای سرخ و شققهای سرخ در آن اشتراک دارند، یا چیزی هست که عدد اولی بزرگتر از یک میلیون است و با این گفتهها به سادگی خود را ملزم به التزامات هستی شناختی کنیم. اما اساساً این تنها راهی است که ما می توانیم خود را ملزم به التزامات هستی شناختی کنیم: یه کاربردن

متغیرهای پابند. به کاربردن واژههایی که ظاهر اسم دارند ملاک نیست. زیرا به یک اشاره می توانیم اسمبودن آنها راانکار کنیم مگر آن که در اشیایی که وجود آنها را بر حسب متغیرهای پابند ایجاب می کنیم بتوان فرض وجود هستی متناظری را کشف کنیم. در واقع اسمها روی همرفته در زمینهٔ مسألهٔ هستی شناختی اهمیت ندارند زیرا همان طور که در بحث از «پگاسوس» و همی پگاسد» نشان داده است که اسم را می توان به وصف بدل کرد و راسل نشان داده است که یکسره از اسم می توان حذف کرد. هر چه را بتوانیم به اسم بگوییم می توانیم به زبانی بگوییم که یکسره از اسم عاری باشد. چیزی را موجود شمردن، صاف و ساده، بوابر آن است که آن را ما بازای یک متغیر پابند بشماریم. به اصطلاح مقولات دستور زبان قدیم تقریباً می توان گفت که بودن یعنی بودن در حرزهٔ ارجاع ضمیر. ضماتر و اسطهٔ اصلی ارجاع هستند: شاید بهتر آن بود که اسمها را ضمیر نام می نهادند. متغیرهای سور مانند «بعضی چیزه» همیچ چیزه» همر چیزه» همر چیزه شناسی ما را در برمی گیرد، این هستی شناسی هر چه می خواهد باشد: ما به یک پیش فرض معین را در برمی گیرد، این هستی شناسی هر چه می خواهد باشد: ما به یک پیش فرض معین از تصدیقهای ما صادق از آب درآید هستی شناختی ملتزم هستیم اگر، و فقط اگر، برای آن که یکی از تصدیقهای ما صادق از آب درآید که در حزه برد متغیرهای ما هستند.

مثلاً می توانیم بگوییم که بعضی سگها سفید هستند و با این گفته خود را ملتزم به قبول هستیهایی مانند «سگیت» یا «سپیدی» نکنیم. جملهٔ «بعضی سگها سفید هستند» معادل این است که بعضی چیزها که سگ هستند سفید هستند و برای آن که این جمله صادق باشد چیزهایی که منغیر پابند «بعضی چیزها» به آنها اشاره می کند باید حاوی چند سگ سپید باشند اما لازم نیست حاوی «سگیت» یا «سپیدی» هم باشند. از سوی دیگر، وقتی که می گوییم بعضی از انواع جانوران بارآور پیوندی هستند خود را ملتزم کرده ایم که موجود بودن خود انواع چندگانه را، هر چند که انتزاعی هستند، بپذیریم. این التزام ما همچنان برقرار می ماند تا وقتی که راهی برای تفصیل آن قضیه پیداکنیم و نشان همیم که دلالت ظاهری متغیر پابند ما به انواع، طرز سخنی بوده است که می توان از آن پر هیز گردیری ا

چنان که مثال اعداد اول بزرگتر از یک میلیون به وضوح نشان می دهد، ریاضیات قدیم تاگلو در التزام به هستی شناسی موجودات انتزاعی غرق است. از این روست که همان مناقشهٔ عظیم قرون وسطی دربارهٔ کلیات بار دیگر در فلسفهٔ جدید ریاضی سربرکشیده است. موضوع امروز از گذشته روشنتر است زیرا ما اکنون معیار صریح تری در دست داریم تا تعیین کنیم نظریه یا مقالی به چه هستی شناسی ملتزم است، هر نظریهای فقط و فقط به آن موجوداتی ملتزم است، هر نظریهای

متغیرهای پابند آن نظریه قابلیت دلالت بر آنها را داشته باشند تا تصدیقهایی که در نظریه ادا می شود صادق باشد.

چون این معیار پیش فرض هستی شناختی در سنت فلسفی به وضوح ظاهر نشده است ریاضیدانان فلسفی جدید به طور کلی نپذیرفته اند که بحث آنان بر سر همان مسأله قدیمی کلیات به صورتی است که تازه وضوح یافته است. اما دیدگاههای جدید دربارهٔ بنیادهای ریاضیات با صراحت کافی به عقاید مختلفی منحل می شود که دربارهٔ حوزهٔ موجوداتی ابراز شده است که می توان گفت متغیرهای پابند بر آنها دلالت می کنند.

سه دیدگاه قرون وسطایی دربارهٔ کلیات را مورخان «واقعگرایی»، «مفهومگرایی» و «نامگرایی» نامیدهاند. در بررسیهایی که در قرن بیستم دربارهٔ فلسفهٔ ریاضیات صورت گرفته است آن سه طرز فکر اساساً با نامهای تازهٔ «منطقگرایی»، «شهودگرایی» و «صورتگرایی» ظاهر می شوند.

«واقعگرایی» به تعبیری که این کلمه در زمینهٔ مناقشه بر سر کلیات به کار می رود عبارت است از همان رأی افلاطون مبنی بر این که کلیات یا هستیهای انتزاعی مستقل از ذهن وجود دارند: ذهن آنها را کشف می کند اما نمی تواند آنها را ابداع کند. «منطق گرایی» که فرگه، راسل، وایتهد (Whitehead)، چرچ و کارناپ جانبدار آن هستند به کاربودن یکنواخت متغیرهای پابند را برای دلالت بر موجودات انتزاعی شناخته و ناشناخته، تعیین پذیر یا تعیین تا پذیر، بی ضرر می داند.

ومفهومگرایی، بر آن است که کلیات هستند اما ساخته ذهناند، هشهودگرایی، که در عصر جدید، پوانکار، بروثر (Brouwer)، ویل (Weyl) و دیگران به این یا آن صورت به آن گروید، اند فقط در صورتی به استعمال متغیرهای پایند برای دلالت بر موجودات رضایت می دهد که بتوان آن موجودات را تک تک با موادی که از پیش مشخص می شود ساخت. چنان که فرانکل آن موجودات را تک تک با موادی که از پیش مشخص می شود ساخت. چنان که فرانکل شهودگرایی بر آن است که مجموعه ها کشف می شوند در حالی که شهودگرایی بر آن است که مجموعه ها ابداع می شوند ـ و این بیان درستی است از نزاع قدیمی میان واقع گرایی و مفهوم گرایی. این نزاع فقط لفظی نیست؛ بلکه در آن میزان از ریاضیات قدیم که بخواهیم بیذیریم تأثیر اساسی دارد. منطق گرایان یا واقع گرایان می توانند بواساس مفروضات خود به سلسله های بالارونده بی نهایت کانتور برسند؛ شهودگرایان ناگزیرند در پایین ترین سلسله بی نهایت توقف کنند و نتیجه غیر مستقیم این امر آن است که ناچارند حتی از پارهای قبوانین کلاسیک اعداد حقیقی دست برداوند. ۱۰ در واقع مناقشهٔ جدید بر سر منطق گرایی و شهودگرایی کلاسیک اعداد حقیقی دست برداوند. ۱۰ در واقع مناقشهٔ جدید بر سر منطق گرایی و شهودگرایی از اختلاف نظر بر سر بی نهایت ناشی شده است.

هصورتگرایی، که با نام هیلبرت شناخته شده است در مخالفت بـا تــوسل بـــیحدومرز

استدلال کردم که هرگونه هستی شناسی که برگزینیم می تواند نتایخی در برداشته باشد ـ به ریوه در خصوص ریاضیات، گر چه این فقط از باب مثال بود. حال چگونه باید در میان هستی شناسیهای متخالف داوری کنیم؟ یقیناً پاسخ آن نیست که در فرمول معنی شناختی وبودن یعنی ما بازای متغیری بودن آمده است. برعکس، این فرمول بیشتر برای آزمایش انطباق گفته یا رأی خاصی با یک ملاک هستی شناختی پیشین به کار می رود. ما متغیرهای پابند را در زمینه هستی شناختی پیشین به کار می رود. ما متغیرهای پابند را در زمینه هستی شناسی برای این در نظر نمی گیریم که بخواهیم بدانیم چه چیز هست بلکه وقتی در نظر می گیریم که بخواهیم نود ما باشد خواه از دیگری، می گوید چه چیز هست، و تا این اندازه حقاً مسأله ای است که به زبان مربوط می شود. اما آنچه هست مسأله دیگی، است.

با این حال در مباحثه بر سر آنچه هست هنوز هم دلائلی برای عمل در عرصهٔ معنی شناسی و جود دارد. یک دلیل برای پرهیز از مخمصه ای است که در ابتدای این مقاله به آن اشاره کردم: این مخمصه که من نمی توانم اذعان کنم چیزهایی هست که زید و جود آنها را قبول دارد و من قبول ندارم. وقتی در برابر هستی شناسی زید به هستی شناسی خود دست می بازم نمی توانم اجازه دهم متغیرهای پابند من به هستی شناسی زید است نه به هستی شناسی و بد است نه به هستی شناسی من. با این همه می توانم با بوشمردن خصوصیات قضیه هایی که به تصدیق آنها می پردازد اختلاف خود را با او بدون تناقض گویی شرح دهم. فقط به این شرط که هستی شناسی من به ساختار زبانی تن دردهد، می توانم به نوشته ها و الفاظ عینی تن دردهد، می توانم دربارهٔ

جملههای زید سخن بگویم.

دلیل دیگر برای عقب نشینی به عرصهٔ معنی شناسی آن است که مبنای مشتوکی برای بحث پیداکتیم. اختلافنظر دربارهٔ هستی شناسی اختلاف نظری اساسی دربارهٔ طرحهای مفهومی در یے دارد: با این همه زید و من، با همهٔ اختلاف نظرهای اساسی که داریم، متوجه می شویم که طرحهای مفهومی ما در شاخههای میانی و بالایی خود آن قدر با همدیگر وفق دارند که ما مي توانيم دربارهٔ موضوعاتي مانند سياست، آب و هوا، و علىالخصوص دربارهٔ زبان با يكديگر مبخن یگو پیم. تا آن جا که مناقشهٔ اساسی ما دربارهٔ هستی شناسی در عرصهٔ بالاتری به مناقشهای معنی شناختی دربارهٔ واژه ها و کارکردن با آنها تبدیل می شود. افتادن میناقشه به میصادره به مطلوب به تأخير ميافتد.

پس عجب نیست که مناقشه بر سر هستی شناسی به سوی مناقشه بر سر زبان می رود. اما نباید در نتیجهگیری شتاب به خرج دهیم و بگوییم آنچه هست به واژهها بستگی دارد. این که مي توان مسأله اي را با اصطلاحات معني شناختي بيان كرد دليل بر أن نيست كه أن مسأله مسألهای زبانی است. دیدن نابل نامی در بر دارد که وقتی کلمات ونابل را می بیند، پیش از آن بيايد جملة صادقي به دست مي دهل با اين حال ديدن نابل هيچ دخلي به زبان ندارد.

به عقیدهٔ من پذیرفتن توجی هیستی شناسی از جانب ما اصولاً مشابه پذیرفتن نوعی نظریهٔ علمي، مثلاً يك دستگاه فيزيكي، از جانب ماست: دست كم تا حدودي كه بنا به قواعد عقل رفتار میکنیم ساده ترین طرح مفهومی را که بتوان اجزاء مغشوش تجربهٔ خام را در آن جای داد و سامان بخشید برمیگزینیم. هستی شناسی ما وقتی معین می شود که دربارهٔ طرح مفهومی کلی که علم به وسيع ترين معناي كلمه را دربرمي گيرد تصميم قطعي گرفته باشيم: و ملاحظاتي كه تعيين كنندة ساختار منطقي هر بخش از طرح مفهومي، مثلاً بخش زيست شناختي يا فيزيكي أن است نوعاً با ملاحظاتي كه تعيينكننده ساختار منطقي كل طرح است تفاوت ندارد. هر اندازه كه بتوان گفت پذیرش یک دستگاه نظریهٔ علمی امر زبانی است به همان اندازه ـ نه بیشتو ـ می توان گفت پذیرش نوعی هستی شنامیی امر زبانی است.

اما سادگی که اصل راهنمای افکندن طرح مفهومی است خود تصوری روشن و بسیابهام نیست و چه بساکه ملاکهای دو یا چندگانه پیش روی ما بگذارد. مثلاً فرض کنید باصرفه ترین مجموعة مفاهيم راكه براي بيان مرحله به مرحلة تجربة بلاواسطة ماكفايت كند ايداع كرده باشیم. حال فرض کنیم هستیهایی که در این طرح مفهومی میگنجند . یعنی آنچه ما بازای متغیرهای پابند است ـ رویدادهای حسی یا فکری ذهنی منفرد باشد. شک نیست که بـاز هـم درمی یابیم که یک طرح مفهومی طبیعتگرا که مدعی است دربارهٔ اشیای عالم خارج سخن میگوید برای ساده کردن کل بیان ما بر تریهای بزرگی دارد. وقتی رویدادهای حسی پراکنده راگرد هم آنها را مدرکات حسی یک شیء بدانیم. پیچیدگی جریان تجربهٔ خود را به سادگی مفهومی مهارشدنیای تبدیل میکنیم. در واقع، قاعدهٔ سادگی اصل راهنمای ما برای استاددادن دادههای حس به اشیاء است. این که ما دادههای گرد حس در گذشته و آینده را به اصطلاحاً دو سکهٔ پنجریالی ربط میدهیم برای آن است که مقتضیات سادگی را در تصویر کلی خود از جهان رعایت کرده باشیم.

در اینجا با دو طرح مفهومی سروکار داریم که رقیب یکدیگرند، یکی طرح پدیدارگرایانه و دیگری طرح طبیعتگرایانه. کدام را باید ترجیح داد؟ هرکدام محاسنی دارد، هر کدام سادگی خاص خود را دارد. به نظر من هر دو را باید پرورانید. فی الواقع می توان گفت هرکدام بنیادی تر است، گیرم به معنای متفاوت، یکی از لحاظ شناخت اهمیت اساسی دارد، دیگری از لحاظ طبیعی.

طرح مفهومی طبیعی به بیان ما از تجربه سادگی می بخشد زیرا در این طبوح هزاران هزار رویداد حسی پراکنده را به اصطلاحاً اشیاء منفردی ربط می دهیم. با این حال، احتمال نمی رود که هر جمله ای دربارهٔ اشیای طبیعی را بتوان، حتی با اتحراف و پیچیدگی، به زبان پدیدارشناختی ترجمه کرد. اشیای طبیعی موجوداتی هستند مفروض که بیان ما را از سیلان تجربه حسی سرراست و ساده می کنند همان طور که به کاربردن اعداد اصم قوانین حساب را ساده می کند. فقط از دیدگاه طرح مفهومی حساب مقدماتی اعداد گویا، حساب تفصیلی تر اعداد اصم و گویا وضع نوهی اسطورهٔ مناسب را دارد که از صدق عینی (بعنی حساب اعداد گویا) ساده تر است و با این همه آن صدق عینی را به صورت جزئی پراکنده دربردارد. به همین قیاس، از دیدگاه پدیدارشناختی طرح مفهومی اشیای طبیعی اسطورهای مناسب است که ساده تر از صدق عینی است و با این همه آن صدق عینی را به صورت جزئی پراکنده دربردارد.

حال دربارهٔ مجموعه ایا اوصاف اشیای طبیعی چه باید گفت؟ آین گونه هستی شناسی افلاطونی از دیدگاه طرح مفهومی مطلقاً طبیعتگرایانه همانقدر اسطوره است که خود طرح مفهومی طبیعتگرایانه از دیدگاه پدیدارگرایانه چنین است. این اسطورهٔ برتر نیز به نوبهٔ خود اسطورهای مناسب و مفید است از آن جهت که بیان ما را از فیزیک ساده می کند. از آنجا که ریاضیات جزء لاینفک این اسطورهٔ برتر است، سودمندی این اسطوره برای علوم طبیعی بسیار روشن است. با این حال این که من آن را اسطوره می خوانم برای هماوائی با همان فلسفهٔ ریاضی

است که پیش از این به نام صورتگرایی به آن اشاره کردم. اما روال صورتگرایانه را زیباشناس محض یا پدیدارگرای محض نیز می تواند به همان درجه از صبحت در مورد طرح مفهومی فیزیکی اختیار کند.

شباهت میان اسطورهٔ ریاضی و اسطورهٔ فیزیک به طرق دیگری که شاید تصادفی نیز باشد بسیار زیاد است. مثلاً به کشف تناقض راسل و سایر تضادهای نظریهٔ مجموعه ا توجه کنید که در اوائل این قرن به بحرانی که در مبانی ریاضیات پدید آمده بود شتاب بخشید. از این تناقضها بایستی با تدابیر موردی و از راههای غیرشهودی پیشگیری می شد، ۱۷ اسطوره سازی ریاضی ما صورت عمدی پیدا کرد و بر همه آشکار شد. اما فیزیک چه شد؟ بین توصیف موجی و ذرهای نور تضادی پدید آمد، و اگر این تضاد مانند تضاد راسل تضادی صریح نیست به گمان من از آن رو است که فیزیک مانند ریاضیات صراحت ندارد. همچنین دومین بحران بزرگ جدید در مبانی رو است که فیزیک مانند ریاضیات صراحت ندارد. همچنین دومین بحران بزرگ جدید در مبانی ریاضیات ـ که در حساب الزاماً قضیه های در ناصیات در و آن اصل عدم قطعیت هایزنبرگ است.

در صفحات پیشین بر آن بودم که نشان دهم پارهای از برهانهای متداول برای اثبات برخی از هستی شناسیها مغالطه است. علاوه بر این ملاک صریحی برقرار کردم تا بتوان گفت الزامات هستی شناختی هر نظریهای چیست. اما هنوز پاب بحث در این زمینه مفتوح است که کدام یک از این هستی شناسیها را باید پذیرفت و واضح است که توصیهٔ ما به مدارا و دارابودن روح تجربی است. بر ما واجب است که ببینیم چه اندازه از طرح مفهومی طبیعتگرایانه را می توان به طرح پدیدارگرایانه بدل کرد، حتی در این صورت هم باز باید فیزیک را پیگیری کرد هر چند که به طور کامل تبدیل پذیر نیست. این را هم باید دید که علوم طبیعی چگونه و تا چه اندازه ممکن است از ریاضیات افلاطونی مستقل شوند، اما در عین حال باید ریاضیات را پی گرفت و در میانی افلاطونی آن غور کرد.

میان طرحهای مفهومی که برای این پیگیریهای گوناگون از همه مناسبتر است، یکی از آنها -طرح پدیدارگرایانه - مدعی تقدم شناختشناسی نیز هست. وقتی از نظر طرح مفهومی پدیدارگرایانه بنگریم هستی شناسیهای اشیای طبیعی و اشیای ریاضی اسطوره هستند. با این همه، کیفیت اسطوره نسبی است، در این مورد، نسبی از دیدگاه شناخت شناسی. این دیدگاه یکی از بسیار است که با یکی از امور مورد توجه و نظر ما متناظر است.

#### پینوشتها:

- ۱۳. پانویسهایی که قلط با شماره مشخص شده است براساس پانویسهای نویسنده یا ارجاعهایی است که نویسنده خود در متن داده است. پانویسهایی که علاوه بر شماره با ستاره نیز مشخص شده است افزودهٔ مترجم است.
- ۲۳. Ookham یا Oocam اشاره به فیلسوف مدرسی انگلیسی، ویلیام آکمی (۱۳۰۰ ۱۳۲۹) که از بنیانگذاران نظریهٔ تومینالیسم (نامگرایی) در زمینهٔ وجود کلیات است و معتقد بود که با فرض وجود موجودات نباید بر شمار آنها افزود، بلکه باید حتی المقدور از شمار موجودات (فرضی) کاست. این نظریه به ونیخ آکمی» معروف است.
- ۳۳. Pegasus در اساطیر یونان، اسب بالداری که وقتی پرستوس سر «مدوزا» را برید از خون «مدوزا» بیرون جست.
  - #. Parthenon معبدی در آکروپولیس آنن که پریکلین آن را در سالهای ۴۴۷ ـ ۴۳۲ پیش از میلاد بناکرد.
- ه تمایل بر این که میان اصطلاح وجود به آن معنایی که در مورد اشیایی که در جایی از مکان و زمان فعلیت یافته اند به کار می رود از یک طرف و اصطلاح وجود (یا هستی یا بودن) که در مورد موجودات دیگر به کار می رود از طرف دیگر تمیز قائل شویم تا اندازهای شاید ناشی از این فکر است که مشاهدهٔ طبیعت فقط در خصوص مسائل وجود نوع اول دخیل است. اما این فکر بی درنگ با موارد نقض آن مانند ونسبت میان تعداد دیوها به تعداد بریان» رد می شود. اگر چنین نسبتی وجود داشت قطماً موجودی انتزاعی، یعنی یک عدد، بود. با این همه، فقط با پروهش در طبیعت است که به این نتیجه می رسیم که تعداد دیوها و تعداد پریان هر دو صفر است و بنابراین چنین نسبتی وجود ندارد.
- ۶. نویسنده در پانویس به صفحهٔ ۱۵۲ کتاب واز دیدگاهی منطقی، From a Logical Point of View، که این مقاله از آن ترجمه شده، ارجاع داده است و در آن صفحه این وعناصری را نه اشیاء عینی بلکه چیزهایی می خواند که فرگه آنها را ومعانی اسمهای و کارناب و چرچ ومفاهیم مفرده نامیدهاند.
  - ٧. نويسنده به مقاله زير ارجاع داده است:

Church, Alonzo, "A note on the Entecheidungsproblem," Journal of Symbolic Logic 1 (1936), 4of, 101f.

و افزوده است که شاید این مبحث درکتاب زیر به صورت مناسبتری مطرح شده باشد:

Hilbert, David and Paul Bernays, Grundlagen der Mathematic. 2 vols. (Berlin: Springer, 1934, 1936; 2 d printing, Ann Arber: Edwards, 1944).

- ۸ نویسنده در پانویس به صفحات ۸۵ به بعد و ۱۶۶ به بعد کتاب «از دیدگاهی منطقی» ارجاع داده است که در
   آنها بارهای اشاوات به نظریهٔ توصیف راسل از لحاظ منطق ویاضی کرده است.
- ۹. نویسنده در پانویس به صفحات ۸۹ و ۱۰۲ به بعد کتاب «از دیدگاهی منطقی» ارجاع داده است که در آنها با تفصیل بیشتری به متغیرهای پایند پرداخته است.
- ۱۰. در پانویس نویسنده نوشته است که برای مطالعهٔ توضیحات بیشتر دربارهٔ تبدیل همهٔ واژههای مغرد به
  توصیف، به صفحهٔ ۶۷ کتاب واز دیدگاهی منطقی، مراجعه شود و همچنین به کتاب دیگر نویسنده با
  مشخصات زیر:

- ۴۱%. Centaurs در اساطیر پونان، طایفه ای از «موجودات» که نیمه اسب و نیمه انسان بودند و در کوه پلیون در تسالی سکنی داشتند. «فنطورس» به صورت مفرد بر صورت فلکی جنوبی که زیر منبله عذرا قرار دارد نیز اطلاق شده است و به این معنی وجود خارجی دارد اما مراد نویسنده همان معنای اساطیری است.
- ۱۲ نوپسنده در پانویس به دومین و سومین مقالهٔ کتاب واز دیدگاه منطقی» ارجاع داده است. دومین مقاله به عنوان دو حکم جزمی تجربه گرایی به فارسی ترجمه و در همین شمارهٔ این مجله جاپ شده است. سومین مقاله به عنوان ومسألهٔ معنی در زبانشناسی» است.
- ۱۳. نویستنده دربارهٔ این موضوع به مقالهٔ ششم «از دیدگاه منطقی» ارجاع داده است که عنوان آن «منطق و انضمامی دانستن کلیات» است.
- ۱۴. نویسنده در پانریس به صفحهٔ ۱۲۵ کتاب ۱۲۵ دیدگاه منطقی، ارجاع داده است و در آن، ضمن مقالهٔ «منطق و انضمامی کردن کلیات»، خود نظریه ای دربارهٔ مجموعه ها پرورانده که آن را قریب به نظریهٔ ویل و شبیه به نظریهٔ منتخهای راسل دانسته است.
  - نویسنده به مقالهٔ زیر ارجاع داده است:

Goodman, Nelson and W.V. Quine 'Steps toward a constructive nominalism', *Journal of Symbolic Logic 12* (1947), 105 - 122.

- و نیز افزوده است که برای مطالعهٔ تفصیلی موضوعات کلی که در دو صفحه، قبل این مقاله به آنها اشاره شده است به کتاب ومقاله های زیر رجوع شود:
- Bernays, Paul, 'Sur le platonisme dans les mathématiques', L'Enseignement mathématique
   34 (1935 1936), 52 69.
- Fraenkel, A.A., "Sur la notion d'existence dans les mathématiques", L'Enseignement mathématique 34 (1935 - 1936), 18 - 32.
- Black, Max, The nature of Mathematics (London: Keagan Paul, 1933; New York: Harcourt Brace, 1934).

۱۶. پانویس نویسنده: مثال علم حساب از فرانک است در صفحات ۱۰۸ به بعد کتأب زبر: Frank, Phillip, Modern Science and its Philosophy (Cambridge: Harvard University Press, 1949).

۱۷ نویسنده در هانویس به صفحات ۹۰ به بعد و ۹۶ به بعد کتاب ۱۱ دیدگاهی منطقی ۶ که بخشهایی از مقالهٔ او به عنوان دمیانی جدید منطق ریاضی ۱ است و نیز به صفحات ۱۲۲ به بعد همان کتاب که بخشی از مقالهٔ دمنطق و انضمامی کردن کلیات و است ارجاع داده است.



,

# دو حکم جزمي تجربه گرايي

نوشتهٔ ویلود ون اورمن کوابن ترجمهٔ منوچهر بدیعی

#### مقدمه

اغراق نیست اگر بگوییم کمتر مقاله ای در تاریخ فیلیفهٔ تحلیلی معاصر به اندازهٔ ایس مقالهٔ کواین معالم در مجلهٔ کواین معالم در مجلهٔ کواین معالم در مجلهٔ کواین معال بحث و مورد ارجاع فوارگرفته است. کواین مقاله وا در مجلهٔ The Philosophical Review مقاله کواین دو حکمی وا که از مبانی پوزیتویسم منطقی بود محل تردید قرار داد.

نوضیح آنکه از زمان لایت نیس و هیوم و به ویژه کانت، قضیه ها را به تحلیلی و سرکیبی تقسیم می کردند. این تقسیم می کردند. این تقسیم بندی یکی از مبانی قلسفهٔ روداف کارناپ، استاد و فیلسوف مورد احتوام کواین، یود. حکم دیگر این بود که قضیه های معنادار را می توان به زبان داده های می واسطهٔ تجربه تحویل با تأویل کرد. در این تأویل قضیه هایی خواهیم داشت که هیچ تجربه ای در حال یا آبنده، قادر به ابطال آنها نخواهد بود.

کواین در مقالهٔ هدو حکم جزمی تجربه گرایی؛ هر دو حکم را محل سؤال قرار می دهد و نا آنحا 
پیش می رود که ریاضیات و منطق را نیز مصون از اصلاح و ترمیم نمی داند. ساختار کلی استدلال کواین 
مبتنی بر دو اصل است: یکی اینکه در هر آزمایش نه یک قضیه بلکه مجموعه ای از قضایا به محک 
تجربه زده می شوند؛ دیگر اینکه در علوم از موارد ساده که بگذریم هر پیش بینی، نتیجهٔ مجموعهٔ اصول 
هر علم به علاوهٔ دیاضیات و منطق است. اکنون اگر تجربه بیش بینی ما را نقض کند به آسانی نمی توان 
گفت کدام یک از اعضای این مجموعه را باید عامل درست نبودن بیش بینی دانست. در اینجا به نظر 
کواین ریاضیات و منطق نیز می توانند مورد شک قرار گیرند. (ضیاه موحد)

تجربه گرایی جدید را دو حکم جزمی تا اندازهٔ زیادی مقید کرده است. یکی از آن دو حکم، اعتفاد

به وجود افتراق اساسی میان صدقهایی است که تحلیلی هستند یا ریشه در معانی دارند و وابسته به امور واقعی نیستند و صدقهایی که ترکیبی هستند و ریشه در امر واقع دارند. حکم جزمی دیگر عبارت است از گرایش به فروکاهی یعنی اعتقاد به اینکه هر قضیهٔ بامعنایی معادل با ساختاری منطقی بر روی گارتهایی \* ایلت که به تجربهٔ بلاواسطه دلالت دارد. سخن من آن است که این هر دو حکم کج بنیاد است. خواهیم دید که یکی از نتایج کنارنهادن آنها مخدوش شدن رسز بین مابعدالطبیعهٔ نظری و علوم طبیعی است. نتیجهٔ دیگر آن روی آوردن به عملگرایی است.

#### ١. سابقة تحليليت

نظریهٔ کانت مبنی بر وجود افتراق میان صدقهای تحلیلی و صدقهای ترکیبی سابقهای در نظریهٔ هیوم دارد که قائل به فرق بین نسبت ایدهها با یکدیگر و نسبت امور واقع با یکدیگر بود و همچنین در نظریهٔ لایبنیتس که به فرق بین صدقهای عقلی و صدقهای واقعی قائل بود. لایبنیتس میگفت که صدقهای عقلی در تمام عوالم ممکن صادق هستند. اگر تمثیل راکنار بگذاریم این گفته بدان معناست که صدقهای عقلی صدقهایی هستند که ممکن نیست کاذب باشند. به همین قیاس میشنویم که در تعریف قضایای تحلیلی میگویند قضایایی هستند که انکار آنها مستلزم تناقض است. اما این تعریف چندان ارزش توضیحی ندارد؛ زیرا مفهوم تناقض، به آن معنای وسیعی که برای تعریف تحلیلی موردنیاز است، خود عیناً همانقدر نیازمند توضیح است که مفهوم دو روی یک سکهٔ مشکوکاند.

کانت قضیهٔ تحلیلی را قضیه ای می دانست که در آن آنچه بر موضوع حمل می شود مفهوماً از پیش در موضوع مندرج باشد. این صور تبندی دو نقص دارد: اولاً منحصر به قضایایی است که شکل موضوع محمول دارند و ثانیاً به مفهوم اندراج توسل می جوید که خود در مرتبهٔ استماره باقی مانده است. اما مراد کانت بیشتر از روشی که در استعمال تحلیلی به کار برده است معلوم می شود تا از تعریفی که از تحلیلی کرده است و می توان مراد او را به این بیان در آورد: قضیه ای تحلیلی است که به سبب معانی و قطع نظر از امر واقع صادق باشد. با دنبال کردن این راه اکنون باید مفهوم معنه را که پیش فرض ماست بررسی کنیم.

باید به یاد داشت که معنا را نباید با نامگذاری یکسان بدانیم. ا مثال استارهٔ شب، و «ستارهٔ صبح» که فرگه آورده و مثال «اسکات» و «نویسندهٔ ویورلی» که از راسل است نشان می دهند که ممکن است ثابتها نام شیء واحدی باشند اما معنای آنها متفاوت باشد. تفاوت بین معنا و نامگذاری در زمینهٔ ثابتهای انتزاعی نیزکم اهمیت نیست. ثابتهای «۹» و «شمارهٔ سیارات» دو نام

برای یک چیز انتزاعی واحد هستند اما بنا به فرض باید از لحاظ معنا آنها را متفاوت شمرد، زیرا برای آنکه معلوم شود آن شیء مورد بحث یک چیز واحد است به رصد نجومی نیاز بود و صرف تفكر دربارهٔ معنای ثابتها كفایت نمی كود.

مثالهای بالا، اعم از انضمامی و انتزاعی، همه ثابتهای مفرد است. در مورد ثابتهای کلی یا محمولات، وضع تا اندازهای فرق میکند اما قرینهٔ آن است. هر ثابت مفردی قاعدتاً باید نامی برای چیزی، اعم از انتزاعی یا انضمامی، باشد. اما ثابت کلی چنین نیست؛ بلکه ثابت کلی تابد دربارهٔ یک چیز یا دربارهٔ هر فرد از چیزهای کثیر صدق کند یا دربارهٔ همیچچیز صدق نکلند. مجموعة همة چيزهايي راكه يك ثابت كلي دربارة أنها صدق ميكند مص*داق* أن ثابت مي ناميم. حال به قرینهٔ تباین بین معنای یک ثابت مفرد و چیزی که نامگذاری شده است، باید بین معنای ثابت کلم و مصداق آن نیز تفاوت قائل شد. مثلاً ثابتهای کلی وموجود صاحب قلب، و وموجود صاحب كليه وشايد از لحاظ مصداق يكسان باشتد اما از لحاظ معنا متفاو تاند.

خلط معنا با مصداق در خصوص ثابتهای کلی کمتر رواج دارد تا خلط معتا با نامگذاری در خصوص ثابتهای مفرد. این دیگر در فلسفه امری پیش یا افتاده است که مفهوم (یا معنا) را در مقابل مصداق یا، به اصطلاح دیگری، مفهوم را در برابر منطوق (مدلول) بگذارند.

شک نیست که تصور ارسطویی جوهر ریشهٔ تصور جدید از مفهوم یا معنا است. در نظر ارسطو جوهر انسان آن بود كه بَاطَق باشد، دو بايونن او عرضي بود. اما اين برداشت با نظرية معنا تفاوت مهمى دارد. از جهت اين نظريه (حتى اگر براي ادامة بحث هم باشد) مي توان اذعان کرد که نطق داخل در معنای کلمهٔ وانسان، است ولی دویا بودن چنین نیست؛ اما در عین حال می توان گفت که دو پا بودن نیز داخل در معنای «ذو قدمین» است ولی نطق چنین نیست. از این رو از لحاظ نظرية معنا ابن سخن دربارة فرد بالفعل كه در عين حال انسان و ذوقدمين است معنايي ندارد که بگوییم نطق او جوهر او و دویابودن عرض او، یا برعکس است. در نظر ارسطو اشیاء دارای جوهرند اما فقط ساختارهای زبانی معنا دارند. معنا همان جوهر است در حالی که از مصداق خود جدا شده و به واژه پیوسته است.

در نظریهٔ معنا مسألهٔ بارز ماهیت معانی است: معانی چگونه چیزهایی هستند؟ شاید نیاز به وجود موجودات معنوی از اینجا ناشی شده باشد که در ابتدا نمی توانستند دریانند که معنا و مصداق با یکدیگر فرق دارند. وقتی که نظریهٔ معنا یکسره از نظریهٔ مصداق جدا می شود فقط كافي است قدمي كوتاه برداريم تا بيذيريم كه موضوع اصلى نظرية معنا فقط ترادف ساختهاي زبانی و تحلیلیت قضایاست؛ خود معانی راکه چیزهای مبهم واسطه ای هستند به آسانی می توان

کنار نهاد.۲

پس بار دیگر مسألة تحلیلیت پیش روی ما سربرمی کشد. قضایایی که بنا به اظهار عموم در فلسفه، تحلیلی هستند چندان دور از دسترس نیستند. ایس گونه قضایا بسر دو دسته تقسیم می شوند: دستهٔ اول آنهایی هستند که می توان آنها را «منطقاً صادق» خواند و قضیهٔ زیر نمونهٔ آنهاست:

#### (۱) هیچ مرد بی زنی زندار نیست.

خصوصیتی که در این مثال به بحث ما مربوط می شود آن است که نه فقط به همین صورتی که هست صادق است بلکه هر تفسیری از همرده و «زندار» بکنیم باز هم صادق می ماند. اگر از پیش مجموعه ای از ادات منطقی شامل همیچه، «بی» «نون نفی»، «اگر»، «آنگاه»، «و» و غیره فراهم آوریم، آنگاه می توان به طور کلی گفت که صدق منطقی هبارت است از قضیه ای که هر تفسیری از اجزای آنکه غیر از ادات منطقی باشد صورت گیرد آن قضیه صادق است و صادق می ماند.

اما دستهٔ دیگری از قضایای تحلیلی هست که قضیهٔ زیر نمونهٔ آنهاست:

(۲) هیچ مجردی زندار نیست.

خصوصیت این قضیه آن است که در آن می توان با قراردادن واژه های مترادف با واژه های آن، قضیه را به صدق منطقی تبدیل کرد. بنابراین با قراردادن «مرد بی زن» به جای «مجرد» که مترادف آن است می توان قضیهٔ شمارهٔ (۲) را به قضیهٔ شمارهٔ (۱) بدل کرد. اما از آنجا که در توضیح بالا ناگزیر شده ایم به مفهوم «ترادف» تکیه کنیم هنوز هم خصوصیت دستهٔ دوم قضایای تحلیلی و به تبع آن به طور کلی خصوصیت تحلیلیت را در دست نداریم زیرا مفهوم «ترادف» کمتر از تحلیلیت محتاج توضیح نیست.

در سالهای اخیر کارناپ به آن گرویده است که تحلیلیت را با توسل به آنچه خود آن را توسیفات حالت میخواند توضیح دهد. ۶ هر توصیف حالتی عبارت است از تعیین صدق و کذب تمام قضایای زبانی که اتمی یا تامرکب باشند. کارناپ می گوید سایر قضایای زبانی به وسیلهٔ تدابیر زبانی آشنا از عبارات مرکب از آنها ساخته می شوند به نحوی که صدق و کذب هر قضیه برای هر توصیف حالت به وسیلهٔ قوانین منطقی مشخص تعیین می گردد. در این صورت قضیه ای را می توان تحلیلی نامید که در هر توصیف حالتی صادق باشد. این بیان شکل دیگری از هصادق در همهٔ عوالم ممکن الایبنیتس است. اما باید توجه داشت که این تعبیر از تحلیلیت فقط در صورتی به کار می آید که قضایای اتمی زبان، برخلاف «زید مجرد است» و «زید زندار است»، بستگی متقابل با یکدیگر نداشته باشند. در غیر این صورت توصیف حالتی پیش می آید

که در آن می توان به صدق «زید مجرد است» و «زید زندار است» حکم کرد و در نتیجه قضیهٔ «هیچ مجردی زندار نیست» به قضیهای ترکیبی بدل می شود به جای آنکه، به معیار موردنظر، تحلیلی باشد. بنابراین معیار تحلیلیت بر حسب ترصیف حالت فقط در مورد زبانهایی به کار می آید که جفت مترادف فرامنطقی، مانند «مجرد» و «مرد بی زن» نداشته باشند داین جفتهای مترادف موجب پیدایش قضیه های تحلیلی «دستهٔ دوم» می شوند. معیاری که براساس توصیف حالت باشد در بهترین شکل خود تعبیر مجددی از صدق منطقی است نه از تحلیلیت.

نمیخواهم بگویم کارناپ خود در این زمینه توهمی داشته است. هدف از زبان الگوی ساده شدهٔ او در درجهٔ اول مسألهٔ کلی تحلیلیت نبوده است بلکه هدف او روشنساختن مسألهٔ احتمال و استقراء بوده است. اما مسألهٔ ما تحلیلیت است و در اینجا دشواری در قضایای تحلیلی دستهٔ اول، یعنی صدقهای منطقی، نیست بلکه در دستهٔ دوم است که به مفهوم ترادف مربوط می شود.

#### ۲. تعریف

هستند کسانی که آرامش خاطر خود را در این می یابند که بگویند قضایای تحلیلی دستهٔ دوم از راه تعریف به قضایای تحلیلی دستهٔ اول، یعنی صدقهای منطقی، تبدیل می شوند؛ مثلاً «مجرد» به «مرد بی زن» تعریف می شود؟ چه کسی و چه وقت آن را این گونه تعریف کرده است؟ آیا باید قاموس دم دست خود را بر داریم و تقریر اهل لغت را قانون بدانیم؟ معلوم است که این کار مانند سرنا را از سرگشادش نواختن است. اهل لغت خود عالمی است تجربی که کارش ثبت و ضبط امور قبلی است؛ اگر او در شرح واژهٔ «مجرد» می نویسد «مرد بی زن» از آن روست که معتقد است بین این دو ساخت زبانی نسبت ترادف موجود است و این نسبت پیش از آنکه او به کار خود دست زند در تداول عام یا تداول مرجح مستتر بوده است. مفهوم ترادف که در این کار از پیش فرض شده هنوز هم باید روشن شود و احتمالاً باید با توجه به رفتار زبانی روشن شود. مسلم است که «تعریف» ی که اهل لغت از ترادف مشاهده شده به دست می دهد نمی تواند مبنای ترادف باشد.

البته تعریف کاری نیست که منحصر به لغت شناسان باشد. فیلسوفان و دانشمندان نیز به کرّات لفظ مبهمی را با معناکردن آن به الفاظی آشناتر «تعریف» میکنند. اما معمولاً چنین تعریفی مانند تعریف لفت شناسان صرفاً لغت نویسی است و نسبت ترادفی را که پیش از بیان مطلب موردبحث وجود داشته است تصدیق میکند.

ابنکه تصدیق ترادف چه معنایی دارد و وجود چه پیوندهایی لازم و کافی است تا بتوان به درستی گفت که دو ساخت زبانی با یکدیگر مترادف هستند هیچ روشن نیست؛ اما این پیوندها هر چه باشد معمولاً در تداول ریشه دارد. بنابراین تعریفهایی که حاکی از موارد برگزیدهٔ ترادف است در واقع از تداول خبر میدهد.

اما نوع متفاوتی از کار تعریف هست که به خبردادن از ترادف موجود محدود نمی شود. منظورم همان کاری است که کارتاپ آن را توضیح خوانده است. کاری که فیلسوفان به آن می پردازند و دانشمندان نیز در او قاتی که بیشتر به فلسفه دست می زنند همین کار را می کنند. اما هدف از توضیح فقط آن نیست که معرّف را به یک واژهٔ مترادف خشک و خالی معنا کنند بلکه در واقع هدف آن است که با تلطیف یا تکمیل معنای معرّف از آن رفع نقص کنند. اما حتی توضیح هم هر چند که محدّد به خبردادن از وجود ترادف موجود بین معرّف و معرّف نیست، با این حال بر ترادفهای موجود دیگری استوار است. در این مطلب می توان بدین تر تیب نظر کرد: هر واژه ای که در خور توضیح باشد موارد استعمالی دارد که در کل آن قدر روشن و دقیق هستند که بتوان آنها را به کار برد؛ و منظور از توضیح حفظ این موارد استعمال جاافتاده و در عین حال دقیق کردن موارد استعمال دیگر آن است. برای آنکه تعریفی برای توضیح وافی به مقصود باشد دقیق کردن موارد استعمال دیگر آن است. برای آنکه تعریفی برای توضیح وافی به مقصود باشد آنچه لازم است آن نیست که معرّف در تداول پیشین خود با معرّف مترادف باشد بلکه کافی است که هرکدام از موارد استعمال متاظر معرّف مترادف باشد بلکه کافی است که هرکدام از موارد استعمال متناظر معرّف مترادف باشد.

چه بسا که دو معرّف جداگانه برای توضیح خاصی به یک اندازه متناسب باشند اما با یکدیگر مترادف نباشند؛ زیرا می توان آنها را به جای یکدیگر در موارد استعمال جا افتاده به کار برد، در حالی که در جاهای دیگر با یکدیگر تفاوت دارند. اگر به یکی از این معرّفها بچسبیم و دیگری راکنار بگذاریم بر حسب قاعده تعریفی از نوع توضیح بین معرّف و معرّف نسبت ترادف پدید می آورد که پیش از آن وجود نداشت. اما چنانکه دیدیم باز هم این تعریف فایدهٔ توضیحی خود را به ترادفهای موجود مدیون است.

اما یک نوع نهایی تعریف هم هست که به هیچ وجه به ترادفهای پیشین باز نمیگردد و آن عبارت است از برقرارکردن نشانههای تازه به صورتی آشکارا قراردادی و به منظور اختصار محض. در اینجا معرف فقط از آن رو با معرف مترادف می شود که عمداً برای آنکه با معرف مترادف شود ایجاد شده است؛ در اینجا با یکی از موارد بارز مترادف سروکار داریم که با تعریف ایجاد شده است؛ و ای کاش که همهٔ اتواع ترادف به همین اندازه قهمیدنی بود. در سایر صوارد

تعریف بر پایهٔ ترادف استوار است نه اینکه آن را توضیح دهد.

واژهٔ وتعریف؛ طنین اطمینان بخش خطرناکی یافته است و این شاید بدان سبب باشد که این واژه کراراً در نوشته های منطقی و ریاضی آمده است. بجاست که اکنون موضوع را به بررسی مختصری در باب نقش تعریف در پژوهشهای صوری برگردانیم.

در دستگاههای منطقی و ریاضی می توان در راه یکی از دو نوع صرفه جویی که عناداً با یکدیگر منافات دارند کوشش کرد؛ هر یک از این دو نوع فایدهٔ عملی خاص خود را دارد. از یک سو می توانیم برای بیان عملی در پی صرفه جویی باشیم \_ یعنی در پی سهولت و اختصار در بیان نسبتهای گوناگون باشیم. این نوع صرفه جویی معمولاً مقتضی و جود علامتهای مشخص دقیق برای انبوهی از مفاهیم است. اما نوع درم صرفه جویی که برعکس نوع اول است آن است که به دنبال صرفه جویی در دستور و واژگان باشیم؛ در این حالت می کوشیم تا حداقل مفاهیم پایه را بیابیم به نحری که با تخصیص دادن علامت مشخص به هرکدام از آن مفاهیم بیان هر مفهرم مطلوب دیگری صرفاً با ترکیب و تکرار علامتهای پایه میسر گردد. نوع دوم صرفه جویی از یک جهت غیر عملی است زیرا ناچیزی مصطلحات پایه لامحاله منجر به اطالهٔ مقال خواهد شد. اما از جهت دیگری عملی است؛ مقال نظری دربارهٔ زبان را با به حداقل رساندن الفاظ و صورتهای ساختاری که زبان مرکب از آنهاست، تا اندازهٔ زیادی ساده میکند.

هر دو نوع صرفه جویی، هر چند در نظر اول با یکدگر ناسازگارند، هرکدام به طریق خاص خود ارزش دارند. در نتیجه رسم بر این شده است که هر دو نوع صرفه جویی را با یکدیگر تلفیق کنند یعنی در واقع دو زبان را به نحوی در یکدیگر ادغام کنند که یکی جزئی از دیگری باشد. این زبان جامع، هر چند که از لحاظ دستور و واژگان پر از حشو و زوائد است، اما از لحاظ طول پیامها صرفه جویانه است و آن را علامتگذاری ابتدایی مینامند از لحاظ دستور و واژگان صرفه جویانه است. رابطهٔ کل و جزء با قواعد ترجمه برقرار میشود و به موجب این قواعد هر اصطلاحی که در علامتگذاری ابتدایی پیدا نشود با ترکیبی از علامتهای ابتدایی معادل میشود. این قواعد ترجمه همان تعریفهایی هستند که در ترکیبی از علامتهای موری یافت میشوند. بهتر آن است که این تعریفات را نه به صورت ملحقات یک دستگاههای صوری را را بطهای بین دو زبان، که یکی جزء دیگری است، به شمار آوریم.

اما این رابطها منعندی نیستند. این رابطها باید نشان دهند که چگونه با علامتهای ابتدایی می توان همهٔ مقاصد زبان پر از حشو و زواند را به غیر از کوتاهی و راحتی آن، حاصل کرد. بنابراین در هر مورد انتظار می رود که معرّف و معرّف به یکی از سه طریقی که در بالا به آنها اشاره

کردیم به یکدیگر مربوط شوند. معرّف ممکن است با حفظ مترادف مستشعی که آن تداول پیشین گرفته شده معنای معرّف را با علامتگذاری مختصرتری دقیقاً بیان کند؛ مذیعی فی ممکن است بر سبیل توضیح از تداول پیشینِ معرّف رفع نقص کند؛ با سرانجام، معرّف ممکن است علامتگذاری نویدیدی باشد که هماکنون و همین جا به تازگی معنایی به آن عطا شده باشد.

بدین ترتیب میبینیم که هم در پژوهشهای صوری و هم در پژوهشهای غیرصوری ـ جز در حالت نهایی که مشتمل بر معرفی علامتهای جدیدی است که آشکارا قراردادی هستند ـ تعریف بر پایهٔ نسبت پیشین ترادف می چرخد. حال با قبول اینکه کلید حل مسألهٔ ترادف و تحلیلیت در مفهوم تعریف نیست، باز هم به ترادف می پردازیم و بیش از این دربارهٔ تعریف سخنی نمی گوییم.

#### ۳. تعویض پذیری

آنچه به صرافت طبع به نظر می رسد و در خور بررسی دقیقتری است آن است که ترادف دو ساختار زبانی عبارت است از تعویض پذیری آنها با یکدیگر در هر مورد استعمال بی آنکه در صدق و کذب تغییری حاصل شود ـ به گفتهٔ لایب نیتس، تعویض پذیری salva veritate [حافظ الصدق] براشد. ۲ باید توجه داشت که مترادفات به این تعبیر حتی لازم نیست عاری از ابهام باشند به شرط آنکه ابهام مترادفات با یکدیگر متناسب باشند.

اما اینکه بگوییم مترادفاتی مانند و مجرده و بی زن و همه جا به صورت salva veritate [حافظ الصدق] با یکدیگر عوض می شوند صحت کامل ندارد. با عباراتی مانند «مجرد خیال» و هجبس مجرد» می توان به آسانی قضایای صادقی ساخت که با نهادن «بی زن» به جای «مجرد» در آنها به قضایای کاذب بدل شوند؛ همچنین است با قراره ادن و اژهٔ مجرد در گیومه به ترتیب زیر: «مجرد» بیش از چهار حرکم دارد. \*

اما شاید بنوان از این موارد نقض به این تدبیر چشمپوشی کرد که بگوییم عبارتهایی مانند و مجرد خیال، و وحبس مجرد، و کلمهٔ «مجرد» داخل گیومه هرکدام واژهٔ واحد لایتجزایی است و سپس بنا را بر این بگذاریم که تعویض پذیری salva veritate [حافظالصدی] که محک ترادف است در مواردی که جزئی از یک واژه در میان باشد اعمال نمیگردد. این تعبیر از ترادف، به فرض اینکه از جهات دیگر پذیرفتنی باشد، یک عیب دارد و آن اینکه ناچار از توسل به مفهومی از «واژه» است که می توان گفت صور تبندی آن نیز دشواریهایی در بردارد. با این حال می توان گفت با تبدیل مسألهٔ ترادف به مسألهٔ چیستی واژه پیشرفتی حاصل شده است. حال همین رشته

را اندكى دنبال مىكنيم با اين فرض كه چيستى دواژه، بالبداهه معلوم است.

این مسأله باقی میماند که آیا تعویض پذیری salva veritate [حافظالصدق] (قبطع نظر از مرادی که جزئی از یک واژه در میان باشد) شرط کافی محکمی برای ترادف هست یاه برخلاف، پارهای عبارتهای متباین نیز یافت می شوند که به همین صورت تعویض پذیر باشند. همین جایین نکته را روشن کرده باشیم که ما در اینجا به ترادف به معنای یکسانی کامل از لحاظ تداهیهای روانی یا حالت شاعرانه نمی پردازیم؛ بدین معنا هیچ دو عبارتی یافت نمی شوند کسه مسترادف باشخت مرا فقط به چیزی می پردازیم که می توان آن را ترادف خبری کسه مسترادف باشخت مرا فقط به چیزی می پردازیم که می توان آن را ترادف خبری رادف خبری بیش از اینکه این بررسی پایان یابد نمی توان به درستی گفت که ترادف خبری چیست؛ اما چون در خصوص تحلیلیت در بند ۱ این مقاله به آن نیاز پیدا کردیم اجمالاً می دانیم که چیست؛ اما چون در خصوص تحلیلیت در بند ۱ این مقاله به آن نیاز پیدا کردیم قراردادن واژه مترادف به جای واژهٔ مترادف بتوان هر قضیهٔ تحلیلی را به یک صدق منطقی بدل کرد. حال اگر ورق را برگردانیم و مسألهٔ تحلیلیت را حل شده بینگاریم می توانیم ترادف خبری الفاظ را (با حفظ همان مثال مألوف) به این ترتیب توضیح دهیم: این گفته که ومجرده و ومرد بیزن و مرد خبری هستند چیزی بیشتر یا کمتر از این نیست که بگوییم قضیهٔ زیر:

(٣) همة مجرّدها و فقط مجرّدها بيزن هستند.

تحلیلی المت.۲

اگر قرار باضد، چنانکه در بند ۱ آین مقاله عهده دار شدیم، برعکس تحلیلیت را به یاری ترادف خبری توضیح دهیم آن وقت به تعبیری از ترادف خبری نیاز داریم که تحلیلیت پیش فرض آن نباشد. در واقع نیز اکنون یک چنین تعبیر مستقلی از ترادف خبری در دست بررسی داریم و آن تعویض پذیری salva veritate [حافظ الصدق] در همه جا مگر در درون واژه است. بالاخره باز هم رشتهٔ مطلب را به دست میگیریم و میگوییم مسألهٔ ما این است که آیا این تعویض پذیری شرط کانی برای ترادف خبری هست یا نه. می توانیم با مثالهایی از آن قبیل که در زیر آورده شده به سرعت خود را قانع کنیم که چنین است. قضیهٔ :

مرا تحقیقات کامتوبر علوم سالی

(۴) ضرورتاً همهٔ مجردها و فقط مجردها مجرد هستند.

بداهةً صادق است حتى اگر فرض كنيم واژهٔ «ضرورتاً» چنان محدود تعبير شود كه فقط در مورد قضيه هاى تحليلى صدق كند. بنابرايين اگر «صجرد» و «صود بى زن» به طوز salva veritate [حافظ الصدق] تعريض پذير باشند، نتيجه مى شود كه:

(۵) ضرورتاً همهٔ مجردها و فقط مجردها بيزن هستند.

باید دید که این استدلال چه مرضی دارد که حالت دوز و کلک پیدا کرده است. قوت شرط تعویض پذیری salva veritate [حافظ الصدق] به تبع غنای زبانی که در اختیار داریم تغییر میکند. استدلال بالا بر این فرض استوار است که ما با زبانی سروکار داریم آنقدر غنی که دارای قید وضرورتاً است و این قید باید طوری تعبیر شود که هر وقت و فقط هر وقت در قضیهٔ تحلیلی به کار می رود قضیهٔ صادقی به دست دهد. اما آیا می توانیم از تقصیر زبانی که دارای چنین قیدی است به آسانی بگذاریم؟ آیا این قید واقعاً معنایی دارد؟ اگر بنا را بر این بگذاریم که معنایی دارد مانند آن است که بگوییم دیگر برای واژهٔ وتحلیلی و معنای رضایت بخشی یافته ایم. پس دیگر چرا داریم این قدر و حمت می دهیم؟

استدلال ما یکسره دوری نیست اما شبیه به استدلال دوری است. می توان به تمثیل گفت که به شکل منحنی بسته ای در فضاست.

تعویض پذیری salva veritate [حافظ الصدق] بی معناست مگر آنکه به زبانی ربط داده شود که دامنهٔ آن از جهات ذی ربط مشخص شده باشد. فرض کنیم زبانی مورد بررسی ماست که این اجزاء را داشته باشد: انبوه بی نهایت فراوانی از محمولات یک موضعی (مثلاً ۶ در موردی که ۴٪ بدین معنا باشد که ۲ یک مرد است) و محمولات چندموضعی (مثلاً ۶ در موردی که ۹٪ بدین معنا باشد که ۲ یک مرد است) و محمولات چندموضعی (مثلاً ۶ در موردی که بدین معنا باشد که ۲ و با دوست می دارد) که این محمولات غالباً به موضوعهای بیرون از منطق مربوط می شوند. باقیماندهٔ اجزای زبان، منطقی است. جمله های اتمی زبان مرکب است از یک محمول و به دنبال آن یک یا چند متغیر ۲، ۷، و غیره، و جمله های مرکب به وسیلهٔ توابع ارزش (مانند نا، و ، یا و غیره) و سورها ساخته می شرند. پخین زبانی در واقع از محاسن توصیفها و به طور کلی از اسامی نیز برخوردار است که از این اسامی به شیوه های شناخته شده می توان تعریف طور کلی از اسامی شینهای انتزاعی که نام مجموعه ا و مجموعه و مجموعه ا و مجموعه ا فیره هستند در مواردی که انبوء مجمولات، شامل محمول و موضعی عضویت هم باشد می توان تعریف متنی به دست (داد. ۱۰ چنین زبانی برای ریاضیات کلاسیک و کلاً برای گفتمان علمی کفایت می کنایم مرحور زنایانی باشد که در آنها چون و علمی کایت می کنایت می کند مگر در مواردی که گفتمان علمی متضمین تمهیداتی باشد که در آنها چون و چرا راه دارد مانند قضایای شرطی خلاف واقع یا قیود موجهی مانند وضروز تأیا ۱۰ گیاتی از این پراه رواه دارد مانند قضایای شرطی خلاف واقع یا قیود موجهی مانند وضروز تأیا ۱۰ گیاتی از این

بنابراین در یک زبان مصدائی تعویض پذیری salva veritate [حافظ الصدق] دلیل قطعی ترادف خبری مطلوب ما نیست. اینکه واژهٔ مجرد و مرد بیزن در یک زبان مصدائی به طور حافظ الصدق تعویض پذیر هستند فقط ما را مطمئن میکند که قضیهٔ شمارهٔ (۳) صادق است. در اینجا ابداً یقین نداریم که وفق داشتن مصدائی «مجرد» و «مرد بیزن» بر معنا استوار باشد و نه بر امور واقع تصادفی. چنانکه وفق داشتن مصدائی «موجود صاحب قلب» و «موجود صاحب کلیه» فقط بر امور واقعی تصادفی استوار است.

وفقداشتن مصداقی از بسیاری جهات نزدیکترین تقریب به ترادفی است که مسورد تسوجه ماست. اما این نکته بر جای خود باقی است که وفق مصداقی ابدأ به پای آن نوع ترادف خبری که برای توضیح تحلیلیت به شرح بند ۱ این مقاله لازم است نمی رسد. آن نوع ترادف خبری که در آن جا لازم است نوعی است که ترادف بین «مجرد» و «مرد بیزن» را با تحلیلیت قضیهٔ شماره (۳) برابر می سازد نه فقط با صدق قضیهٔ شماره (۳).

پس باید پذیرفت که تعویض پذیری حافظ الصدق اگر با توجه به یک زبان مصداقی تعبیر شود شوط کافی ترادف خبری به آن معتایی تیست که برای استنتاج تحلیلیت به شیوهٔ مذکور در بند ۱ این مقاله لازم است. اگر زبانی قید معنای هضرور تأه به معنایی که در بالا اشاره شد داشته باشد یا ادوات دیگری به همان سیاق داشته باشد تعویض پذیری حافظ الصدق در این زبان شرط کافی ترادف خبری هست؛ اما چنین زبانی فقط در صورتی فهمیده می شود که مفهوم تحلیلیت از پیش درک شده باشد.

شاید تلاش برای آنکه نخست ترادف خبری را توضیح بدهیم تا تحلیلیت را به طرز مذکور در بند ۱ این مقاله از آن استنتاج کنیم رهیافت خطایی باشد. به جای آن اسیوانیم سعی کنیم تحلیلیت را بدون توسل به ترادف خبری به نحوی توضیح دهیم. پس از آن اگر بخواهیم بیشک می توانیم ترادف خبری را با یقین کافی از تحلیلیت استنتاج کنیم. دیدیم که ترادف خبری «مجرد» و «مرد بیزن» را می توانیم براساس تحلیلیت قضیهٔ شماره (۳) توضیح دهیم. البته همین توضیح در خصوص هر جفت از محمولات یک موضعی به کار می رود و می توان به طرز واضحی آن را به محمولات چند موضعی تعمیم داد. سایر مقولات نحوی را نیز می توان کمابیش به طرز مشابهی تمشیت کرد. ترمهای واحد را در مواردی می توان مترادف خبری خواند که قضیهٔ حاوی

این همانی که با به کار بردن چاهت = بین آنها ساخته می شود تحلیلی باشد. قبضیه هایسی را مي توان گفت كه با يكديگر مترادف خبري هستند كه شكل دو شرطي أنها (كه در نتيجه بيوند أنها با «اگر و فقط اگر» حاصل میشود) تحلیلی باشد.۱۳ اگر بخواهیم همهٔ مقولات را در صورتبندی واحدی گرد آوریم و به این قیمت که مفهوم *هواژهه* راکه پیش از این در این یخش به کار بردیم بدیهی فرض کنیم، می توانیم هر دو ساخت زبانی راکه (قطع نظر از اجزای داخیل وواژه هما) به صورت salva analytichate [حافظ التحليلية] (نه حافظ الصدق) تعويض يذير باشند متوادف خبري بدانيم. در موارد ابهام و اشتراك لفظي مسائلي پيش مي آيدكه بهتر است بر سر آنها معطل نشويم چون تا همينجا هم از موضوع پرت شدهايم. حال بايد به موضوع ترادف پشت كنيم و بار دیگر به تحلیلیت رو کنیم.

#### ۴. قواعد معناشناسي

ابتدا بسیار طبیعی مینمود که تحلیلیت با ترسل به حوزهٔ معانی تعریف شود. با دقت بیشتر، توسل به حوزهٔ معانی به توسل به توادف و تعریف انجامید. اما امید بستن به تعریف بیهوده از كاردرآمد و معلوم شدكه ترادف را فقط وقتي خوب مي توان فهميدكه قبلاً به خود تحليليت توسل جسته باشيم. پس باز هم برگشتيم بر سر همان مسألهٔ تحليليت.

من نمی دانم که آیا قضیهٔ وهر چیز سبزی معند است، تحلیلی است یا نه. حال باید دید که آیا تردید در مورد این مثال واقعاً نشانهای از درک ناقص یا دریافت ناقص «معانی» واژههای «سبز» و «ممتد» است؟ گمان نمي كنم چنين باشد. دشواري از واژه هاي «سبز» و «ممتد» نيست بلكه از واژه وتحليلي، است.

اغلب میگویند که دشواری تمیز قضیههای تحلیلی از قضیههای ترکیبی در زبان طبیعی به سبب ابهام زبان طبیعی است و اگر یک زبان ساختگی دقیق داشته باشیم که وقواعد معناشناسی، صریح داشته باشد تمایز آن دو نوع قضیه روشن میگردد. اما من اکنون نشان خواهم داد کهاین گفته نوعی خلط مبحث است.

مفهوم تحليليت كه مطمح نظر ماست در واقع نوعي نسبت مفروض ميان قضايا و زبانها است: میگویند قضیهٔ ۶ برای زبان L تحلیلی است و مسأله آن است که معنای این نسبت وا به طور کلی، یعنی در مورد متغیرهای "S" و "J" بدانیم. محسوس است که دشواری مسأله در مورد زبانهای ساختگی کمتر از زبانهای طبیعی نیست. مسألهٔ دریافت معنا عبارت و S برای L تحلیلی است؛ با دو متغیر 8 و L به همان حدّت باقی میماند ولو آنکه بــرد مــتغیر L را بــه زبــانهای ساختگی محدود کنیم. این نکته را اینک روشن میکنیم.

در مورد زبانهای ساختگی و قواعد معناشناسی طبعاً به نوشته های کارناپ رجوع می کنیم. قواعد معناشناسی کارناپ شکلهای گوناگونی دارد و من برای طرح نظر خود ناگزیر به تشخیص برخی از آن شکلها هستم. نخست فرض کنیم یک زبان ساختگی حا داشته باشیم که قواعد معناشناسی آن به این صورت باشد که به صراحت تمام قضایای تحلیلی آن زبان را، خواه با روش بازگشتی خواه غیر از آن، مشخص کند. این قواعد به ما می گوید که فلان و بهمان قضیه و نقط آنها هستند که قضایای تحلیلی حا هستند. حال مشکل در اینجا فقط آن است که این قواعد واژهٔ «تحلیلی» را که ما از آن سردنمی آوریم دربردارد! ما می فهمیم که قواعد به چه عباراتی نسبت تحلیلی می دهد اما نمی دانیم آنچه قواعد به آن عبارات نسبت می دهد چیست. کو تاه سخن، پیش از آنکه بتوانیم قاعده ای را که با عبارت «قضیهٔ ۵ برای زبان ما تحلیلی است اگر و سخن، پیش از آنکه بتوانیم قاعده ای را که با عبارت «قضیهٔ ۵ برای زبان ما تحلیلی است اگر و همیم؛ باید قضیهٔ نقط اگر ... و آغاز می شود بفهمیم باید لفظ نسبی کلی «برای ... تحلیلی» را بفهمیم؛ باید قضیهٔ نقط اگر ... و آغاز می شود بفهمیم باید لفظ نسبی کلی «برای ... تحلیلی» را بفهمیم؛ باید قضیهٔ ۵ برای با تحلیلی است، را در جایی که ۵ و با متخیر باشند بفهمیم.

از سوی دیگر می توانیم آن به اصطلاح قاعده را نوعی تعریف قراردادی علامت تازه و ساده 
هبرای سا تحلیلی، بدانیم که بهتر است آن را بی تعصب به صورت "X" نوشت تا چنین ننماید 
که بر روی واژهٔ چشمگیر و تحلیلی، پر توی می افکند. واضح است که هر تعداد از مجموعه های 
که اس ۱۸ و غیره از قضایای ما را می توان با هدفهای گوناگون یا حتی بی هیچ هدفی مشخص 
کرد: اینکه می گوییسم ۲۸ و خیلاف M و N و غیره، مجموعهٔ قضایای و تحلیلی، ما است چه 
معنا دارد؟

با این گفته که چه قضایایی برای ما تحلیلی هستند ما «برای ما تحلیلی» را توضیح می دهیم نه «تحلیلی» و نه «برای ... تحلیلی» را ماکار را از این شروع نمی کنیم که عبارت «S برای با تحلیلی است» را با متغیر "S" و "L" توضیح دهیم ولو آنکه حاضر باشیم برد "L" را به حوزهٔ زبانهای ساختگی محدود کنیم.

در واقع آنقدر که باید دربارهٔ معنای موردنظر واژهٔ وتحلیلی و میدانیم که بدانیم قضایای تحلیلی حتماً باید صادق باشند. حال به شکل دوم قاعدهٔ معناشناسی برگردیم که نمیگوید فلان و بهمان قضیه جزء صادقها سنظور و بهمان قضیه جزء صادقها سنظور شدهاند. این قاعده دیگر از آن لحاظ که حاوی واژهٔ ناشناختهٔ وتحلیلی باشد موردانتقاد نیست؛ و برای ادامهٔ بحث می توانیم بگوییم در مورد واژهٔ وسیعتر وصادق نیز مشکلی نداریم. این نوع دوم قاعدهٔ معناشناسی که قاعدهٔ صدق است نباید حتماً همهٔ قضایای صادق زبان را مشخص کند،

فقط از راه بازگشت یا غیر از آن، گروه معینی از قضایا را تعیین میکند که همواه با قضایای مشخص نشدهٔ دیگر باید صادق به شمار آیند. باید اذعان کرد که یک چنین قاعدهای کاملاً روشن است. پس از آن می توان، از راه تفریع، موز تحلیلیت را بدین ترتیب برقوار کرد: قضیهای تحلیلی است که (نه اینکه فقط صادق باشد بلکه) بر حسب قاعدهٔ معناشناسی صادق باشد.

باز هم واقعاً پیشرفتی حاصل نشد. به جای آنکه به واژهٔ توضیح نیافتهٔ وتحلیلی، توسل جوییم به عبارت توضیح نیافتهٔ وقاعدهٔ معناشناسی، توسل جستیم. نه هر قبضیهٔ صادقی که بگوید مجموعه ای از قضایا صادق است، قاعده ای از قواعد معناشناسی به شمار می آید ـ اگر چنین بود همهٔ قضایای صادق و تحلیلی، بودند به این معنا که مطابق قواعد معناشناسی صادق بودند. ظاهراً قواعد معنایی فقط از این طریق تشخیص داده می شوند که روی صفحهٔ کاغذی زیر عنوان وقواعد معناشناسی، قرار می گیرند، و این عنوان خود بی معناست.

در واقع می توان گفت قضیه ای برای ما تعلیلی آست اگر و فقط اگر مطابق فلان و بهمان «قواعد معناشناسی» که مشخصاً پیوست شده است صادق باشد؛ اما در این صورت اساساً به همان موردی بازگشته ایم که در ابتدا بحث کردیم: «۶ برای ما تحلیلی است اگر و فقط اگر ...». وقتی درصدد آن برمی آییم که قضیه «۶ برای با تحلیلی است» را به طور کلی در مورد ستغیر با توضیح دهیم (حتی با قبول اینکه بامنحصر به زبانهای ساختگی باشد)، توضیحی به این صورت که «مطابق قواعد معناشناسی با صادق باشد» فیایدهای ندارد زیرا اصطلاح نسبی «قاعده معناشناسی» دست کم به همان اندازهٔ اصطلاح «برای ... تحلیلی» محتاج توضیح است.

شاید آموزنده باشد که مفهوم قاعدهٔ معناشناسی را با مفهوم اصل موضوع مقایسه کنیم.
آسان می توان گفت که یک اصل موضوع نسبت به مجموعهٔ مفروضی از اصول موضوع چیست،
عضو آن مجموعه است. به همین ترتیب آسان می توان گفت که یک قاعدهٔ معناشناسی نسبت به
مجموعه ای از قواعد معناشناسی چیست. اما اگر فقط یک رشته علامت، خواه علامت ریاضی
یا غیر از آن، در دست داشته باشیم و حتی این رشته علامت از لحاظ ترجمه یا شرایط صدق
قضایای آن به هر اندازه بخواهیم فهمیدنی باشد، چه کسی می تواند بگوید که کدام یک از
قضایای آن به مرتبهٔ اصل موضوع می رسد؟ واضح است که این پرسش بی معناست به همان
اندازه بی معناست که بیرسیم چه نقطه ای در او هایو نقطهٔ مبدأ است. هر گزینهٔ محدودی از قضایا
(یا در واقع مجموعهٔ نامحدود تشخیص پذیری از قضایا) که شاید بهتر است صادق باشند به
اندازهٔ هر گزینهٔ دیگری یک مجموعه از اصول موضوع است. واژهٔ «اصل موضوع» فقط نسبت به
عمل تحقیق معنا دارد: ما این واژه را درست تا آنجا به مجموعه ای از قضایا اطلاق می کنیم که در

سال با لحظهٔ معینی در اندیشهٔ آن قضایا باشیم آنهم در نسبت با اینکه از این قضایا می توان با یک رشته گشتارهایی که توجه به آنها را شایسته دیده ایم به قضایای دیگری رسید. مفهوم قاعدهٔ معناشناختی هم به همان ترتیب اصل موضوع و در حالت نسبی مشابهی معنا دارد ـ نسبی در اینجا یعنی نسبت به آموزش خاصی که افراد ناآشنا را در شرایط مناسب برای صدق قضایای یک زبان طبیعی یا ساختگی ۱ آماده کند. اما از این دیدگاه قاعدهٔ انتخاب هیچ زیر مجموعهای از صدقهای ا ذاتاً بیش از انتخابهای دیگر قاعدهٔ معناشناسی به شمار نمی آید؛ و اگر «تحلیلی» به معنای قضیهٔ «صادق بر طبق قواعد معناشناسی» باشد هیچ یک از صدقهای ا درون دیگری تحلیلی نیسات. ۱۲

ایراد مقدر آن است که زبان ساختگی ۱ (برخلاف زبان طبیعی) زبانی است به همان معنای متعارف به علاوهٔ مجموعه ای از قواعد صریح معناشناسی که باید کل آن را یک جفت مرتب بخوانیم؛ بنابراین قواعد معناشناختی ۱ را می توان به سهولت به صورت عضو دوم جفت ۱ معین کرد. اما به همین قیاس و از این هم ساده تر می توان به یک تعبیر قطعی گفت که زبیان ساختگی ۱ جفت مرتبی است که عضو دوم آن مجموعهٔ قضایای تحلیلی آن است، و در این صورت قضایای عضو دوم زبان ۱ معین کرد. یا اصلاً چه بهتر که دست از این همه تقلا برداریم.

همهٔ توضیحات مربوط به تحلیلیت که بر کارناپ و خوانندگان آنارش معلوم است در بررسیهای بالا به صواحت نیامده است اما آسان می توان دید که این بررسیها به سایر صورتها نیز تعمیم می باید. فقط یک عامل دیگر را نیز باید ذکر کرد که گاهی دخالت می کند. گاهی قواعد معناشناسی در واقع قواعد ترجمه به زبان طبیعی است که در این صورت قضایای تحلیلی زبان ساختگی از روی تحلیلی شناخته می شوند. ساختگی از روی تحلیلی شناخته می شوند. یقین است که در این حالت ابداً نمی توان تصور کرد که مسألهٔ تحلیلیت از ناحیهٔ زبان ساختگی روشن شود.

از لحاظ مسألهٔ تحلیلیت، مفهوم زبان ساختگی با قواعد معناشناسی سراب فریبندهای بیش نیست. فواعد معناشناختی که حاکم بر قضایای تحلیلی زبان ساختگی است فقط تا آنجا اهمیت دارد که ما از پیش مفهوم تحلیلیت را شناخته باشیم؛ این قواعد به کسب چنین شناختی کمک نمیکند.

توسل به زبانهای فرضی که از قبیل زبانهای مصنوحاً ساده باشند شاید در روشسنساختن تحلیلیت سودمند می بود به شرط آنکه عوامل ذهنی یا رفتاری یا فرهنگی مربوط به تحلیلیت ــ هر چه هستند ــ به نحوی در الگوی ساده شده نقش می شد. اما بعید است الگویی که تحلیلیت را روشن را فقط به صورت خصوصیتی کاهش ناپذیر به خود راه می دهد مسألهٔ توضیح تحلیلیت را روشن کند.

واضح است که صدق به طور کلی هم به زبان بستگی دارد و هم به امر واقع خارج از زبان. اگر جهان از پارهای جهات غیر از این بود که هست قضیهٔ دیرو توس سزار راکشت، کاذب می شد، اما اگر واژهٔ «کشت» از قضا به معنای وبه وجود آوردن» بود نیز آن قضیه کاذب می شد. اینجاست که وسوسه می شویم تا به طور کلی بنا را پر این بگذاریم که صدق هر قضیه ای به نحوی به یک جزء زبانی و یک امر واقعی خارج از زبان تحلیل شدنی است. بنا به این فرض، دیگر معقول به نظر می رسد که در پارهای از قضایا جزء واقعی در میان نباشد؛ و این قضایا همان قضایای تحلیلی است. اما با همهٔ آنکه به طور پیشینی معقول می نماید، بین قضایای ترکیبی و تحلیلی هیچ مرزی کشیده نشده است و اصلاً اینکه چنین فرقی باید قاتل شد خود یکی از احکام غیر تجربی تجربه گرایان است و نوعی عقیدهٔ ایمانی مابعد الطبیعی است.

#### ۵. نظریهٔ تأیید و فروکاهی

در ضمن این تفکرات تیره و تاره نخست از مفهوم معنا، سپس از مفهوم ترادف اخباری و سرانجام از مفهوم تحلیلیت تصور مبهعی پیدا کردیم. اما می توان پرسید دربارهٔ نظریهٔ تأییدی معنا چه باید گفت؟ این عبارت چنان به صورت شعار تجربه گرایی درآمده است که واقعاً غیرعلمی خواهد بود که در پشت آن به دنبال کلید حل مسألهٔ معنا و مسائل مربوط به آن نباشیم. نظریهٔ تأییدی معنا که از پیرس (Pierce) به بعد در نوشته ها ظاهر شده است بر آن است که معنای هر قضیه روش تأیید یا نقض تجربی آن قضیه است. قضیهٔ تحلیلی موردی است نهایی که هر اتفاقی بیغتد، تأیید می شود.

چنانکه در بخش ۱ این مقاله تأکید کردم می توان به آسانی از مسألهٔ سوجودیت معنا درگذشت و یکراست به هم معنایی یا ترادف رو کرد. در این صورت نظریهٔ تأییدی میگوید که اگر و فقط اگر قضایا از لحاظ روش تأیید یا نقض تجربی همانند باشند مترادف هستند.

ترادف اخباری به این تعبیر ترادف ساختهای زبانی به طور کلی نیست بلکه ترادف قضایا است. ۱۵ با این همه، ما توانستیم با ملاحظاتی که تا اندازهای مشابه ملاحظات پایان بخش ۱۳ این مقاله است از مفهوم ترادف قضایا مفهوم ترادف سایر ساختهای زبانی را استخراج کنیم. با فرض بداهت مفهوم «واژه» هنگامی می توانیم دو ساخت زبانی را مترادف یکدیگر بدانیم که با قراردادن یکی از ساختها به جای دیگری در هر قضیه (قطعنظر از مواردی که جزئی از بواژههای در میان باشد) قضیهٔ مترادفی به دست آید. سرانجام، با این فرض که این مفهوم از ترادف در خصوص ساختهای زبانی به طور کلی صدق میکند توانستیم تحلیلیت را به تعبیر ترادف و صدق منطقی به شرح بخش ۱ این مقاله تعریف کنیم. برای این کار می توانستیم راه آسانتری در پیش گیریم و تحلیلیت را به تعبیر ترادف قضایا همراه با صدق منطقی تعریف کنیم؛ ضرورتی ندارد که به توادف ساختهای زبانی غیر از قضایا توسل جوییم. زیرا به صرف اینکه قضیهای با قضیهای که منطقاً صادق است مترادف باشد می توان آن را تحلیلی دانست.

بنابراین اگر بپذیریم که نظریهٔ تأیید تعبیر رسایی برای ترادف قضیه است، سرانجام مفهوم تحلیلیت محفوظ میماند. با این حال، باید قدری تأمل کنیم. گفتیم که ترادف قضیه عبارت است از همانندی روش تأیید یا نقض تجربی، حال باید دید این روشها چیست که باید با یکدیگر مقایسه شوند تا همانندی آنها معلوم گردد؟ به عبارت دیگر نسبت بین قضیه و تجربیاتی که به تأیید آن مدد می رسانند یا از قوت تأیید آن می کاهند چگونه نسبتی است؟

خامترین نظر دربارهٔ این نسبت آن است که قضیه گزارش مستقیمی از تجربه است. این همان اعتقاد به فروکاهی بنیانی است اعتقاد بر اینکه هر قضیهٔ با معنایی به قضیهای (صادق یا کاذب) دربارهٔ تجربهٔ مستقیم، ترجمه پذیر است. اعتقاد به فروکاهی بنیانی، به هر شکل و صورت، بر نظریهای که صراحتاً نظریهٔ تأییدی معنا خوانده می شود تقدم زمانی دارد. لاک و هیوم معتقد بودند که هر تصوری یا باید مستقیماً از تجربهٔ حسی برآید یا ترکیبی از تصوراتی باشد که از تجربهٔ حسی برآید یا ترکیبی از تصوراتی باشد که از تجربهٔ حسی برآمدهاند؛ با اقتباس از اشارهای که «توک» (Tooke) کرده است می توان این نظریه را به زبان اصطلاحات خاص معناشناختی درآوریم و بگوییم که هر لفظی برای آنکه اصلاً معنا داشته باشد یا باید نام یکی از دادههای حس باشد یا ترکیبی از این نامها و یا علامت اختصاری این ترکیب، با این بیان، این نظریه مردد بین دادههای حس به معنای رویدادهای حسی و دادههای حس به معنای کیفیات حسی است؛ در خصوص روشهای مجاز ترکیب نیز ابهام دارد. به علاوه، این نظریه با تحمیل نوعی نقد لفظ به لفظ محدودیتی ایجاد می کند که نه لازم است و نه تحمل پذیر. معقولتر آن است که حتی بدون فرارفتن از حدود آنچه فروکاهی بنیادی خواندم، تحمل پذیر. معقولتر آن است که حتی بدون فرارفتن از حدود آنچه فروکاهی بنیادی خواندم، قضیههای کامل را به عنوان واحدهای بامعنا در نظر بگیریم - به این ترتیب در طلب آن باشیم که قضیهای ما به صورت کلی و کامل به زبان دادهٔ حس ترجمه پذیر باشند نه اینکه لفظ به لفظ به نظ به نظ به نوان زبان ترجمه پذیر باشند نه اینکه لفظ به لفظ به

شک نیست که این تصحیح را لاک و هبوم و توک می پذیرفتند اما از لحاظ تاریخی همچنان

معوق ماند تا آنکه در معناشناسی سمتگیری تازه و مهمی صورت گرفت - بر حسب این سمتگیری جدید خود قضیه را حامل اصلی معنا دانستند نه لفظ را این سمتگیری که در بنتام و فرگه دیده شد مبنای مفهوم راسل از علامتهای ناقصی است که در هنگام استعمال تعریف می شواد ۱۹ همچنین در نظریهٔ تأیید معنا نیز نهفته است زیرا موضوع تأیید قضایا هستند.

مکتب فروکاهی بنیادی که اینک قضایا را واحد معنا میدانست بر آن شد که یک زبان دادهٔ حس تعیین نماید و نشان دهد که چگوته می توان باقیماندهٔ گفتمان با معنا راه قضیه به قضیه به آن زبان ترجمه کرد. کارناپ در کتاب Aufbau [ساختار] همت بر این طرح گماشت.

زبانی که کارناپ به عنوان مبدأ کار خود اختیار کرد زبان دادهٔ حس، به محدودترین معنای تصورپذیر آن، نبود زیرا علامتهای منطق تا مرحلهٔ عالی نظریهٔ مجموعه ارا نیز دربرداشت. در واقع تمام زبان ریاضیات خالص را دربرداشت. هستی شناسیی که در آن مستتر بود (یعنی دامنهٔ مابازاهای متغیرهای آن) نه فقط رویدادهای حسی بلکه مجموعه او مجموعه ای مجموعه ای مجموعه او غیره را دربرداشت. هستند تجربه گرایانی که از این همه اسراف و تبذیر وحشت کرده اند. با این همه مبدأ کاری که کارناپ اختیار کرده است در قسمت خارج از منطق یا حسی بسیار خسیس است. کارناپ در یک رشته ساختارهایی که از سرچشمه های منطق جدید با زبردستی تمام استفاده می کند توفیق می باید سلسلهٔ پهناوری از مفاهیم حسی مهم دیگر را تعریف کند که اگر ساختارهای او نبود حتی در عالم رؤیا هم بر چنین شالودهٔ باریکی تعریف پذیر نبودند. او نخستین تجربه گرایی است که چون از کاهش پذیری علم به الفاظ دال بر تجربهٔ مستقیم خرسند نبودگامهایی جدی در راه تحقق بخشیدن به فروکاهی برداشت.

هر چند که مبدآ کار کارناپ رضایت بخش بود اما ساختارهای او، چنانکه خود او هم تأکید می کرد، فقط بخشی از برنامهٔ کامل او بود. حتی ساختار ساده ترین قضایا دربارهٔ عالم خارج به صورت مجمل مانده بود. پیشنهادهای کارناپ در این باره، با همهٔ اجمالی که داشت، بسیار اندیشه زا بود. کارناپ در توضیح نقطه دلحظه های مکانزمانی می گفت که اینها چهارتاییهایی از اعداد حقیقی هستند و در نظر داشت که بر طبق قواعد خاصی به نقطه دلحظه ها کیفیات حسی تخصیص دهد. اجمالاً می توان گفت که طرح او آن بود که کیفیات باید به نحوی به نقطه دلحظه ها تجربهٔ ما منطبق باشد به دست دهد. برای آنکه عالمی از تجربه بسازیم، باید اصل کمترین کنش راهنمای ما باشد.

با این همه، ظاهراً کارناپ متوجه نشد که بورسی او نسبت به اشیاء خارجی، نه فقط از آن رو که اجمالی است بلکه به طور کلی و اصولی، به مرتبهٔ فروکاهی نمی رسد. بر طبق قواعد کارناپ ظاهراً کارناپ بعداً ملتفت این نکته شده است زیرا در نوشته های بعدی خود مفهوم ترجمه پذیری قضایای مربوط به عالم خارج به قضایای مربوط به تجربهٔ مستقیم را به کلی کنار نهاده است. مدتهاست که اعتقاد به فروکاهی به صورت بنیادی دیگر در فلسفهٔ کارناپ پیدا نمی شود.

اما حکم جزمی فروکاهی به صورتی ظریفتر و ضعیفتر همچنان در اندیشهٔ تجربه گرایان اثر کرده است. هنوز هم این مفهوم برجاست که به هر قضیهای یا هر قضیهٔ ترکیبی یک رشتهٔ منفرد از رویدادهای رویدادهای حسی ممکن الوقوع مربوط می شود به نحوی که وقوع هرکدام از آن رویدادهای حسی احتمال صدق آن قضیه را بیشتر می کند و همچنین به یک رشتهٔ منفرد از رویدادهای حسی ممکن الوقوع دیگر مربوط می شود که وقوع آنها از احتمال صدق آن قضیه می کاهد. این مفهوم البته در نظریهٔ تأییدی معنا مستتر است.

حکم جزمی فروکاهی در این فرض نیز پابرجاست که هر قضیهای اگر هم به صورت مجزا از قضایای همراه خود در نظر گرفته شود باز هم در هر حال پذیرندهٔ تأیید یا نقض خواهد بود. نظر متقابل من، که اساساً از رأی کارناپ دربارهٔ عالم خارج در کتاب Autbau منشأ گرفته است، آن است که قضایای ما دربارهٔ عالم خارج نه به صورت منفرد بلکه به هیأت اشتراک در محکمهٔ تجربهٔ حسی حاضر می فوند. ۱۷

حکم جزمی فروکاهی ستی به شکل کمرنگ آن با حکم جزمی دیگری پیوند نزدیکی دارد و آن حکم همان افتراق بین قضیهٔ تحلیلی و ترکیبی است. دیدیم که از طریق نظریهٔ تأییدی معنا از این مسأله به آن مسألهٔ قبلی رسیدیم. به بیان صریحتر، یکی از آن دو حکم جزمی آشکارا حکم دیگر را به این ترتیب تقویت میکند؛ تا حدودی که سخنگفتن از تأیید یا نقض هو قضیه معنا دارد این هم به نظر می رسد معنا داشته باشد که از یک نوع قضیهٔ نهایی نیز سخن بگرییم که، هر

اتفاقی بیفتد، به ما هوهو و قطع نظر از محتوای آن تایید می شود؛ چنین قضیه ای قضیهٔ تحلیلی است.

در واقع این دو حکم در اصل یکی هستند. در همین مقاله به این نظر رسیدیم که به طور کلی صدق قضایا آشکارا، هم به زبان بستگی دارد هم به امور واقع خارج از زبان؛ و یادآور شدیم که این وضعیت آشکار، نه به طور منطقی بلکه کاملاً به طور طبیعی، این احساس را به دنبال دارد که هر قضیه ای رامی توان به نحوی از انحاء به یک جزء زبانی و یک جزء مربوط به امر واقع تحلیل کرد. اگر ما تجربه گرا باشیم جزء مربوط به امر واقع باید به یک رشته از تجربه های تأیید کننده منحل شود. در حالت نهایی که کل مطلب قضیهٔ صادقی فقط جزء زبانی آن باشد، آن قضیه تحلیلی است. اما امیدوارم اکنون دیگر توجه کرده باشیم که تعیین فارق بین قضیهٔ تحلیلی و قضیهٔ ترکیبی تا چه اندازه سخت است. همچنین من به این نکته هم توجه داشته ام که قطع نظر از مثالهای پیش ساخته ای مانند گلوله های سیاه و سفید در کیسه، مسألهٔ رسیدن به نظریهٔ صریحی دربارهٔ تأیید تجربی قضیهٔ ترکیبی همواره تا چه اندازه گیج کننده بوده است. نظر کنونی مین آن دربارهٔ تأیید تجربی قضیهٔ ترکیبی همواره تا چه اندازه گیج کننده بوده است. نظر کنونی مین آن جزء واقعی بی معناست و منشأ مهملات دیگری هم هست. وقتی علم را در مجموع در نظر بگیریم هم به زبان بستگی دارد و هم به تجربه، اما وقتی قضایای علم را تک تک در نظر بگیریم بی توان یافت.

چنانکه یادآور شدیم این فکر که هر علامتی را به اعتبار استعمال آن تعریف کنیم پیشرفتی بود در فرارفتن از بن بست تجربه گرایی لفظ به لفظ لاک و هیوم. به همت بنتام بود که قضیه به جای لفظ به عنوان واحد توضیح پذیر مطمح نظر ناقد تجربه گرا قرار گرفت. اما آنچه اکنون می خواهم به تأکید بگویم آن است که حتی اگر قضیه را هم به عنوان واحد در نظر بگیریم باز هم رشته ای کشیده ایم که بی اندازه نازک است. واحد دلالت تجربی کل علم است.

#### ۶. تجربه گرایی بدون احکام جزمی

کل آنچه علم یا باورهای ما خوانده می شود، از اتفاقیترین موضوعهای جغرافیایی و تاریخی تا ژرفترین قوانین فیزیک اتمی یا حتی ریاضیات خالص و منطق، فرشی است بافتهٔ دست آدمی که فقط لبههای آن به تجربه برخورد می کند. یا به تمثیل دیگری، کل علم مانند میدان نیرویی است که تجربه شرایط موزی آن باشد. و قتی که در حاشیه، با تجربه تعارضی پیدا می شود، این تعارض باعث تعدیلهای مجددی در درون میدان می شود. در این حالت باید در اطلاق صدق و کذب به پارهای از قضایای خود تجدیدنظر کنیم. تجدیدنظر در صدق و کذب پارهای از قضایا مستلزم تجدیدنظر در صدق و کذب پارهای از قضایای دیگر است، زیرا این دو دسته از قضایا با یکدیگر ارتباط منطقی دارند ـ چون قوانین منطق خود فقط پارهای از قضایای دیگر آن دستگاه، پارهای عناصر دیگر آن میدان هستند. وقتی در صدق و کذب قضیهای تجدیدنظر کردیم باید در صدق و کذب پارهای قضایای دیگر نیز تجدیدنظر کنیم که ممکن است با قضیهٔ اول پیوند منطقی داشنه باشند یا خود آنها پیوند منطقی باشند. اما تأثیر شرایط مرزی میدان، یعنی تجربه، در تعیین کل میدان به صورتی است که برای انتخاب قضایایی که باید در صدق و کذب آنها با توجه به هر تجربهٔ نقضی واحدی تجدیدنظر شود عرصهٔ پهناوری وجود دارد. هیچ تجربهٔ خاصی با هیچ تجربهٔ خاصی با هیچ تحربهٔ خاصی با هیچ مدر درون میدان است پیوندی ندارد مگر پیوندی غیرمستقیم آنهم باتوجه به ملاحظاتی که در درون میدان تأثیر میکند.

اگر این نظر درست باشد سخنگفتن از محتوای تجربی هر قضیهٔ مفردی گمراه کننده است به ویژه اگر آن قضیه از حاشیهٔ تجربی میدان اصلاً دور باشد. به علاوه، نادانی است که مرزی بجوییم بین قضایای ترکیبی که صدق آنها بستگی به تجربه دارد و قضایای تحلیلی که هر چه پیش آید صادق خواهند بود. اگر ما در جای دیگری در کل دستگاه تعدیلهایی به شدت کافی بدهیم، هر قضیهای را هر چه پیش آید میتوانیم صادق بدانیم. حتی قضیهای را که به حاشیه بسیار نزدیک باشد در قبال تجربهای ناهمساز با آن میتوان همچنان صادق دانست، به این صورت که بگوییم توهمی روی داده است یا به این صورت که پارهای از قضایایی را که قوانین منطقی خوانده میشوند اصلاح کنیم. برعکس، به همینقیاس، هیچ قضیهای از بازنگری مصون نیست. حتی بیشنهاد کردهاند که برای ساده کردن مکانیک کوانتوم در قانون منطقی امتناع ارتفاع نقیضین نیز بیشنهاد کردهاند که برای ساده کردن مکانیک کوانتوم در قانون منطقی امتناع ارتفاع نقیضین نیز بازنگری شود؛ و چنین تغییر موضعی چه تفاوت اصولی یا تغییر موضعی دارد که سبب شد کپلر بازنگری شود؛ و چنین تغییر موضعی چه تفاوت اصولی یا تغییر موضعی دارد که سبب شد کپلر نظریهٔ بطلمیوس را نسخ کند یا اینشتین نظریهٔ نیوتون را یا داروین نظریهٔ ارسطو را؟

برای روشنی بیان از تغییر فاصله نسبت به حاشیهٔ حسی سخن به میان آوردم. حال میکوشیم تا این مفهوم را بدون توسل به استعاره روشن کنیم. پارهای از قضایا، هر چند که دربارهٔ اشیاء مادی است نه دربارهٔ تجربهٔ حسی، ظاهراً ربط خاصی به تجربهٔ حسی دارند به آنهم به طرزی مشخص: پارهای از قضایا به پارهای از تجربهها مربوط میشوند، پارهای دیگر به پارهای دیگر. این قضایا را که علی الخصوص به تجربههای خاص ربط دارند از باب تمثیل نزدیک به حاشیه خواندم. اما در مورد این «ربط» باید بگویم که آن را چیزی بیش از نوعی تداعی کمرنگ خاشیه خواندم. اما در مورد این «ربط» باید بگویم که آن را چیزی بیش از نوعی تداعی کمرنگ نمی دانم که نشان می دهد انتخاب قضیه ای به جای قضیهٔ دیگر برای آنکه در صورت تجربهٔ ناسان

در آن بازنگری شود احتمال نسبی دارد. مثلاً می توانیم تجربه های ناسازی را تصور کنیم که بیشک مایل هستیم دستگاه خود را با آن سازگار کنیم فقط از این طریق که در صدق و کذب قضیهٔ ددر خیابان الم خانه های آجری هست، و قضایای مربوط به آن در همان زمینه تجدید نظر کنیم. تجربه های ناساز دیگری را می توانیم تصور کنیم که مایل هستیم دستگاه خود را با آن مازگار کنیم فقط از این طریق که در صدق و کذب قضیهٔ دقنطورس نیست، همراه با قضایای مربوط به آن تجدید نظر کنیم. به تأکید گفتم که هر تجربهٔ ناسازی را می توان با هرکدام از گونههای مختلف بازنگری در صدق و کذب در هرکدام از حوزه های مختلف کل دستگاه، سازگار کرد؛ اما در مواردی که ما اینک تصور می کنیم، گرایش طبیعی ما آن است که کل دستگاه را حتی المقدور کمتر بر هم زنیم و این گرایش ما را وا می دارد که همهٔ بازنگریهای خود را به قضایای مربوط به خانه های آجری و قنطورس محدود کنیم. بنابراین، احساس می کنیم که این قضایا دلالت تجربی بیشتری دازند تا قضایای خاص مربوط به فیزیک یا منطق یا هستی شناسی. می توان گفت که بیشتری دازند تا قضایای خاص مربوط به فیزیک یا منطق یا هستی شناسی. می توان گفت که قضایای اخیر نسبتاً در مرکز کل شبکه قرار گرفته اند و این فقط بدان معناست که کمتر دیده قضایای اخیر نسبتاً در مرکز کل شبکه قرار گرفته اند و این فقط بدان معناست که کمتر دیده می شود که یو ند ممتازی با داده های حسی خاصی در این فقط بدان معناست که کمتر دیده می شود که یو ند ممتازی با داده های حسی خاصی در این میان سربرکشد.

من که خود تجربه گرا هستم همچنان طرح مفهرمی علم را درنهایت ابزاری می شمارم که به وسیلهٔ آن تجربهٔ آینده را در پرتو تجربهٔ گذشته پیش بینی می کنیم. اشیاه مادی به صورت مفهوم و به عنوان میانجیهای سودمندی وارد این معرکه می شوند آنهم نه به صورت تعریف براساس تجربه بلکه فقط به صورت موجودات مغروضی ۱۸ کهٔ از لحاظ شناخت شناسی می توان آنها را با خدایان هوم قیاس کرد. من خود در مقام فیزیکذان عامی غیرمتخصص به اشیاه مادی معتقدم نه به خدایان هومره و اعتقاد خلاف این را خطای علمی می دانم. اما در مرتبهٔ شناخت شناسی اشیاه مادی و خدایان با یکدیگر فقط تفاوت درجه دارند نه تفاوت نوع. این گونه موجودات هر دو فقط به صورت موجودات مفروض ناشی از آموزش و پرورش وارد عالم استنباط ما می شوند. اسطورهٔ اشیاه مادی از لحاظ شناخت شناسی بر بسیاری از اسطوره ها بر تری دارد زیرا معلوم شده است که وسیلهای است برای جاانداختن یک ساختار فرمانبر در سیلان تجربه.

فرض وجود چیزهای مفروض منحصر به اشیاء مادی درشت نمی شود در مرتبهٔ اتم نیز اشیائی فرض می شوند تا بلکه قوانین حاکم بر اشیاء درشت و در نهایت، قوانین تجربه ساده تر و فرمانبرتر شوند؛ و همانگونه که لازم نیست منتظر یا خواستار آن شویم که چیزهای درشت به زبان داده های حس کاملاً تعریف شوند، تعریف کامل چیزهای اتمی و ریزتر از اتم نیز به زبان خاص چیزهای درشت لازم نیست. علم دنبالهٔ فهم متعارف است و به همان تمهید فهم متعارف

که متورمکردن هستی شناسی است ادامه می دهد تا نظریه را سادهتر کند.

اشیاء مادی ریز و درشت تنها چیزهایی نیستند که وجود آنها فرض میشود؛ نیروها هم نمونه دیگر از این چیزها هستند. در واقع این روزها به ما میگویند که مرز بین انرژی و ماده منسوخ شده است. گذشته از این، چیزهای مجرد که مایهٔ ریاضیات و در نهایت همان مجموعهها و مجموعهٔ مجموعهها و هلمُجَرًا ــ هستند موجودهای مفروضی به همان سیاق هستند. از لحاظ شناختشناسی اینها نیز اسطورههایی هستند در همان مرتبهٔ اشبیاء مادی و خدایان، که نه بهتر از آنها هستند نه بدتر، جز آنکه از لحاظ تسهیل عمل ما با تجربیات حسی تفاوت درجه دارند.

جبر اعداد گریا برای مشخص کردن کل جبر اعداد گویا و اصم کفایت نمی کند. اما این کیل هموارتر و مناسبتر است؛ و جبر اعداد گریامرا نیز به صورت یک بخش ناهموار یا به صورت بخشي که با غرض خاصي جدا شده در بردارد ١٠٠٠ همينگونه و با شدت بيشتري تجربه براي مشخصكردن كل علم، اعم از رياضيات و علَّوم فأبيعي و علوم انساني كفايت نـميكند. لبــة دستگاه را باید با تجربه صاف نگهداشت؛ بقیهٔ دستگاه با همهٔ اسطورهها یا افسانههای ساخته و پرداختهاش، هدفی دارد و آن هدف سادگی قوانین است.

بنابراین نظریه، مسائل هستی شناختی با مسائل علوم طبیعی در یک عرض هستند. ۲۰ این مسأله را در نظر بگیرید که آبا مجموعه ها را جزء موجودات بشماریم یا نه. در جای دیگری گفتهٔ(م۲۱کهٔ این مسأله، مسألهٔ تسویر نسبت به متغیرهایی است که مجموعهها را بـه عـنوان مابازای خود می پذیرند. ولی کارنان ۲۲ بر این عقیده است که این مسأله به امر واقع راجع نیست بلکه به گزینش صورت زبانی مناسب، طرح مفهوم یا چهارچوب علمی مناسب بستگی دارد. با اين عقيده موافقم اما فقط با اين قيدكه در خصوص عموم فرضيات علمي به همين عقيده اذعان کنیم. کارنارپُو۲۰ پذیرفته است که فقط با قائلشدن به فرق مطلق میان قضیهٔ تحلیلی و ترکیبی می توان ملاک دوگانهای برای مسائل هستی شناسی و فرضیات علمی نگاه داشت؛ و لازم به گفتن ئیست که من این فرق را رد می کنم. ۲۴۰

مسألة هستى داشتن مجموعه ها ظاهراً بيَشَّتر به مسألة طرح مفهومي مناسب مي ماند؛ مسألة هسته داشتن قنطورسها یا خانههای آجری خیابان الم بیشتر به یک مسألهٔ مربوط به امر واقع می ماند. اما من به تأکید گفتم که این تفاوت، تفاوت درجه است و گرایش ما که بفهمی نفهمی عملی است بر آن قرار میگیرد که برای سازگارکردن تجربهٔ ناساز خاصی این تار از فرش علم را صاف کنیم تا آن تار را. محافظه کاری در اینگونه گزینشها نقشی دارد کما آنکه طلب سادگی نیز

تقشی دارد.

کارناپ، لوییس و دیگران در خصوص موضوع انتخاب ساختهای زبانی و چهارچوبهای علمی مسلک عملی دارند؛ اما عملگرایی آنان در مرز بین قضایای ترکیبی و تحلیلی باد هوا می شود. من با انکار وجود چنین مرزی به عملگرایی جامعتری می پیوندم. هر انسانی از یک میراث علمی به علاو «رگبار مدامی از انگیزش حسی برخوردار است؛ و مسلاحظاتی که او را راهنمایی میکند تا میراث علمی خود را پیچوتاب دهد تا با انگیزههای حسی مدام او جور درآید، اگر عقلایی باشد، عملگرایانه است.



#### پینوشتها:

- در اینجا منظور از ثابتها (terms) اسمهای خاص و وصفهای خاص است.
- ۱. نویسنده در پانویس به صفحه ۹ کتاب از دیدگاهی منطقی ارجاع داده است که جزئی است از سفالهٔ «در باب آنچه هست» و ترجمهٔ آن در همین مجموعه چاپ شده است.
- ۲. نویسنده در پانویس به صفحهٔ ۱۰ کتاب از دیدگاهی منطقی ارجاعی داده است که آن نیز جزئی است از مفالهٔ ۱۰ ممچنین به صفحات ۱۰ مفالهٔ ۱۰ هدر پاپ آنچه هست» و ترجمهٔ آن در همین مجموعه چاپ شده است. همچنین به صفحات ۱۰۵ م ۱۱۵ همان کتاب ارجاع داده است که تمام بخش دوم و قسمتی از بخش سوم مقالهای به عنوان «منطق و انضمامی کردن کلیات» در آن چاپ شده است.
- ۳. و.ک. به صفحات بازده به بعد کتاب از دیدگاه منطقی، همچنین به صفحات ۴۸ به بعد همان کتاب یعنی به مقاله ی به مقاله معنا در زبان شناسی».
  - ۱. ر.ک. به کتابهای زیر:
- Carnep, Rudolf, Meening and Necessity (Chicago: University of Chicago Press, 1947), pp.9ff.
- \_\_ Carnep, Rudolf, Logical Foundations of Probability (Chicago: University of Chicago Press, 1960), pp.70ff.
- نویسنده در پانویس مینویسد که بر طبق یکی از معانی مهم «تعریف»، نسبتی که حفظ میگردد میکن است نسبتی که حفظ میگردد میکن است نسبت ضعیفتری باشد یعنی نسبت توافق صرف در ارجاع: به ص ۱۳۲ همین کتاب رجوع کنید. آبین صفحه جزئی از مقالهٔ وبادداشتهایی دربارهٔ نظریهٔ ارجاع» است که در کتاب از دیدگاهی منطقی جاب شده است م.] اما بهتر است تعریف به این معنا را در خصوص مطلب فعلی کنار بگذاریم زیرا به مسألهٔ ترادف ربطی ندارد.

Lewis, C.E. A Survey of Symbolic Logic (Berkeley, 1918), 373. : نگاه کنید به: 5

- با فرض اینکه تشدید (۱) نیز یک حرف محسرب شود. \_م.
- در سالهای اخیر و در حوزهای دیگر در برابر "cognitive" کلمهٔ «شناختی» یا «معرفتی» را به کار میبرند ما در این متن باتوجه به محتوای بحث «خبری» را به کار میبریم.
  - ۷. این ترادف به معنای ابتدایی و وسیع است. کارناپ در کتاب زیر:

Carnap, Rudolf, The Logical Syntax of Language (New York: Hercourt Brace, and London: Kegan Paul, 1937), pp. 56 ff.

و لوبیس در کتاب زیر:

Lewis, C. I., An Analysis of Knowledge and Valuation (LaSalle III.: Open Court, 1946), pp. 63ff.

نشان دادهاند که حال که این مفهوم را در اختیار داریم می توان معنای محدودتری از توادف اخباری از آن استنباط کرد که از جهانی بر معنای وسیعتر ترجیح دارد. این شاخهٔ خاص مفهومسازی از مطالب فعلی ما خارج است و نباید با مفهوم وسیع توادف اخباری که در اینجا یا آن سروکار داریم خلط شود.

- ۸ صفحات ۸۱ به بعد این کتاب [از دیدگاهی منطقی] حاوی شرحی است از همین زبان جز آنکه فقط یک محمول دارد و آناهم محمول دو موضعی (ع) است. [(ع) علامت عضویت در مجموعه است. ــم]
- منظور از تعریف متنی (Contextual definition) تحلیلهآیی مانند تحلیل و صفهای خاص راسل است. برای توضیح بیشتر به مثالهٔ «در باب آنچه هست» در همین شماره و نیز به کتاب زیر مراجعه کنید: ضیاء موحد، درآمدی به منطق جدید، انشارات علمی و فرهنگی، تهران، ۱۲۷۲، چ ۲، ص ۲۲۴ ـ م.
- ۹. ر.ک. به صفحات ۵ ـ ۸ کتاب از دیدگاه منطفی، این صفحات بخشی است از مقالهٔ «در باب آنچه هست» که ترجمهٔ آن در همین مجموعه چاپ شده است. همچنین به صفحات ۵۸ به بعد کتاب از دیدگاه منطفی (مقالهای به عنوان «میانی جدید منطق ریاضی») و ۱۶۶ به بعد عمان کتاب (در مقالهای به عنوان «استنتاج وجردی»).
  - ۱۸. ر.ک. به صفحهٔ ۸۷کتاب از دیدگاه منطقی که جزئی از مفالهٔ دمبانی جدید ریاضیات؛ است.
    - . ۱۱. ر.ک. به مقالهٔ هشتم کتاب از دیدگاه متطقی که عنوان آن وارجاع و جهت، است.
  - ۱۲. مطلب اساسی کتاب منطق ریاضی کواین، ۱۲۱ همین است. مشخصات کتاب منطق ریاضی کواین : wiperstyle - Hansard University (Cambridge: Hansard University) W. will
- Quine, W.V. Methemetical Logic (New York: NOrton, 1940; Cambridge: Harvard University Press, 1947; rev. ed., Cambridge: Harvard University Press, 1951).
- ۱۳. نویسنده در پانویس: منظور از «اگر» و «فقط اگر» به معنای تایع ارزش است. نگاه کنید به کتاب زیر: Carnep, Rudolf, Meening and necessity (Chicago: University of Chicago Press, 1947).
- ۱۴. نویسنده در پانویس می نویسد که این بند جزه مقاله به صورتی که ابتدا منتشر شده نبوده است و مقالهٔ مارتین و پایان مقالهٔ هفتم کتاب از دیدگاهی منطقی که عنوان آن ویادداشتهایی دربارهٔ نظریهٔ ارجاعه است موجب افزودن این بند به مقاله شده است. مشخصات مقالهٔ مارتین:

Martin, R.M. "On analytic" Philosophical Studies 3 (1952), 42 - 47.

۱۵. البته می توان برای صور تبندی این نظریه، و آجد واژه را به جای و احد قضیه برگزید. لوییس در وصف معنای واژه می گوید معنای هر و اژه عبارت است از «معیاری در قهن» که با رجوع به آن می توان عبارت موردنظر را در خصوص اشباء یا وضعیتهای عبنی با تخیلی به کار برد یا از به کاربردن آن خودداری کرد.» (صفحهٔ ۱۳۳ کتاب زیر:

Lewis, C.I, An Analysis of Knowledge and Valuation (La Salle, I11. Ipen Court, 1946).

- بانویس نویسنده: نگاه کنید به صفحهٔ ۶کتاب از دیدگاهی منطقی.
- ٨٧. پانويس نويسنده: دو ثم در كتاب زير دربارهٔ اين نظريه بحث مستوفايي دارد:
- Duhern, Pierre, La Théorie physique: son object et sastructur (Paris, 1906), pp. 303 328.
  یا نگاه کنید به کتاب زیر:
- Lowinger, Armand, The Methodology of Pierre Duham (New York, Columbia University Press, 1941).
  - ۱۸. نگاه کنید به صفحات ۱۷ به بعد کتاب از دیدگاهی منطقی.
    - نگاه کنید به صفحهٔ ۱۸ کتاب از دیدگاهی منطقی.
- ۲۰ ههستی شناسی پارهای است از خرد علم و ممکن نیست از آن جدا شود. و مه پرسون در صفحهٔ ۴۳۹کتاب
   Meyerson, Emile, Identité et realité. (Parle, 1908; 4th ed., 1932).
- . ۳۱ در صفحات ۱۲ به بعد کتاب از دیدگاهی منطقی و صفحات ۱۰۲ به بعد همان کتاب (ضمن مقالهٔ ومنطق و انضمامیکردن کلیات، م.).

۲۲. ر.ک. به:

Carnap, Rudotf, "Empiricism, semantics, and ontology," Revue internationals de philosophie
 4 (1950), 20-40, Reprinted in Linsky.

[براي مشخصات كتاب لينسكي به ذيل بانويس ١٥ بالا رجوع كنيد. م.]

۲۳. نویسنده در متن مقاله به پانویس صفحهٔ ۲۲ مقالهٔ کارناپ که مشخصات آن در پانویس شمارهٔ ۲۲ ذکر شد ارجاع داده است.

۲۴. برای مطالعهٔ شرح نافذی از تردیدهای دیگر دربارهٔ این قرق نگاه کنید به مقالهٔ زیر:

White, Morton, "The analythic and the synthetic: an untenable dualism," in Sidney John Dewey: Philosopher of Science and Freedom (New York; Dial Press, 1950), Hook (ed.), pp. 318-330. Reprinted in Linsky.





ï

## مقدمهای بر مقالهٔ «پیرامون اشاره»

نوشتة رضا محمدزاده

یکی از بحثهای مهم در قلسفهٔ منطق وصفهای خاص ا و بظریه های مربوط به آنهاست. در زبان طبیعی به جز نامهای خاص، عبارتهای فراوان و گوناگونی وجود دارد که در حکم نام خاص بوده هدف از کاربرد هریک از آنها اشاره به یک شیء یگانه و منحصربه فرد است. عبارتهای نظیر: ونویسندهٔ بوستان، وسرایندهٔ شاهنامه، وپسر منه، ومردی که دیشب برای نخستین بار به خانهٔ ما آمده، وشخصی که آن طرف ایستاده، و کرچکترین عدد بخش پذیر بر ۳ و ۳۳ه ... هرکدام وصفی از شیشی واحد یا موجوفی منحصربه فرد است. از این رو ایسنگونه عبارتها را وصفهای خاص می المیم و ۳۶۰ ...

حال این سؤال مطرح است که آیا وصف خاص مثلاً و ویسنده بوستانه رفتاری همچون اسم خاص مثلاً وسعدی و دارد؟ یعنی همانگونه که هر اسم خاص دال بر هویت خاصی است وصفهای خاص نیز چنین است؟ در بادی امر به نظر می رسد به لعاظ شهودی باید وصفهای خاص را از سنخ اسامی خاص دانست و لذا برای ترجمهٔ آنها به زبان صوری از ثوابت صوری استفاده کرد. آما اگر دقت کنیم معلوم می شود قائل شدن به وصفهای خاص به عنوان وسایل زبانی را برای اشاره به اشیاء و هویتهای خاص، معماها و مشکلاتی را پدید می آورد. همین مشکلات راسل را بر آن داشت تا دلالت شناسی وصفهای خاص را از قبیل دلالت شناسی اسامی خاص نداند، بلکه آنها را از باب دلالت شناسی سورها به حساب آورد. از جملهٔ مشکلات ناشی از ملاحظهٔ وصف خاص به منزلهٔ عیارات اشاره ای موارد ذیل است:

مشكل اول: موارد استثنا در قانون لايبنيتز

قانون لايبنيتز عبارت است از ((x=y → (Fx → Fy)) (x عنى اگر xو y عين هم باشند ا

هر صفتی به x نسبت داده شود به y نیز نسبت داده می شود. به نظر می رسد قانون لایب نینز از اصول بدیهی و خروری (ست. ۲

اگر و صفهای معین را به مَنزَلَهٔ عبارات اشارهای بدانیم این اصل ضروری نقض می شود. مثالی که راسل ۴ برای این نقض ذکر میکند به قرار ذیل است:

۱ گرج چهارم (بادشاه انگلیس) میخواست بداند آیا اسکات نویسندهٔ رمان ویورلی هست. (این قفیه، صادق است.)

۲ داسکات د نویسندهٔ رمان و یورلی. (این قضیه نیز صادق است، زیرا میان آن دو اینهمانی است و هر دو به یک مصداق واحد اشاره میکنند.)

نتیجه: طبق قانون لایبنیتز هر صفتی به یکی از آندو نسبت داده شود به دیگری نیز نسبت داده می شود. پس جرج چهارم می خواست بداند که آیا اسکات، اسکات هست. اما این نتیجه درست نیست، زیرا جرج قطماً می دانست که اسکات، اسکات هست. درست نبودن این نتیجه ناشی از آن است که وصف معین (نویسندهٔ ویورنی) را عین اسم خاص (اسکات) دانسته ایم.

#### مشكل دوم: موارد استثنا در اصل امتناع ارتفاع نقيضين

طبق اصل فوق محال است یک قفیه و تقیض آن هر دو کاذب باشند. با توجه به این اصل قضیهای مانند «پادشاه کنونی فرانسه عاقل است» را ملاحظه کنید اموضوع این قفیه طبق فرض عبارتی اشارهای ولی بدون مصداق است. طبق اصل امتناع ارتفاع نقیضین یا این قضیه صادق است یا نقیض آن. درصورتی که هر یک از این دو قفیه به همان اندازه کاذب (یا صادق) است که دیگری. همچنین است قضیهٔ «دایرهٔ مربع» مربع است. در این قضیه چون موضوع، مصداق ندارد پس انصاف به صدق ممکن نیست. از طرف دیگر نفی مربع از دایرهٔ مربع نیز درست نیست. (نفی مربع از شیء متصف به مربع خلط است.)

### مشکل سوم: شیء معدوم موضوع یک خبر صحیح واقع می شود، در صور تیکه خبر صحیح از چیزی که فاقد مصداق است ممکن نیست.

برای حل مشکلات فوق تثوریها و راوحلهایی مطرح شده که به بعضی از آنها اشاره می شود.

راه حل اول از ماینونگ آلمانی آشت. وی وای آسامی فاقد مصداق، یک نحوهٔ تقرّر و وجود در نظر گرفت و معتقد شد هنگامی که از چنین اسامیی گفتگو میکنیم به مصداق آنها در آن عالم (غیرفیزیکی) اشاره میکنیم نه این عالم. بنابراین چون شکل گرامری زبیان میگوید چنین قضیه ای موضوعی دارد که باید هویت داشته باشد و قضیه هم صادق است پس ضرورت دارد که به عالم وجودی دیگر نیز قائل بشویم.

البته نمی نوان منکو چنین تقرری شد و اصولاً راهی برای چنین انکاری وجود ندارد. اما مسأله بر سر این است که آیا تنها راه برای حل این مشکلات، اضافه کردن وجوداتی به این عالم یا به تعبیر دیگر به همزدن اقتصاد در انتولوژی است؟ یا آنکه رفع این مشکلات از راه دیگری نیز امکان دارد؟ فلاسفهٔ تحلیلی معتقدند باید در مورد موجودات عالم تا آنجا که ممکن است خسّت به خرج داد و به قول معروف اُستُرهٔ اُکام را بر همهٔ موجوداتی که عامل به همزدن اقتصاد در

راه را برای تبدیل جملاتی حاوی اوصاف خاص به جملاتی که معادل آنها ولی فاقد وصفهای راه را برای تبدیل جملاتی حاوی اوصاف خاص به جملاتی که معادل آنها ولی فاقد وصفهای خاص است هموار میکند و میگوید قضیه ای مثل The F is G (که موضوع آن وصف خاص است و در عین حال فاقد مصداق)، در واقع موضوعی محمولی (قضیه شخصیه یا مخصوصه) نیست، زیرا هویتی وجود ندارد تا به عنوان موضوع قضیه از آن خبر داده شود. در چنین جمله ای می توان ۲ را حذف و تعریف متنی را جایگزین آن کود. به این ترتیب این جمله معادل سه جمله زیر می شود که در هیچ یک وصف خاص وجود ندارد:

۱ محداقل یک × (مصداق ۴) و جود دارد. ۲ محداکثر یک ×وجود دارد. ۳ مور x ، G است. پس می توان به جای The F is Gگفت:

 $(\exists x) (Fx \land (y) (Fy \rightarrow y=x) \land Gx)$ 

یعنی x منحصر به فردی وجود دارد که F است و آن x و است. بدین ترتیب راسل جملهٔ اول را تبدیل به جمله مسوَّر وجودی میکند. البته وی عملگری را برای وصفهای معین وضع میکند که برعکس آخرین حرف بونانی یعنی و باه (یوتا) است، لذا آیوتا و a و خوانده می شود. (a x ) بعنی x یگانهای که F است. بنابراین:

G ( $Z \times (Fx)$ ) = ( $\exists x$ ) ( $Fx \wedge (y)$  ( $Fy \rightarrow y = x$ )  $\wedge Gx$ )

به این ترتیب از نظر راسل جملات حاری وصفهای خاص از شکلی منطقی برخوردارند که مفایر شکل گرامری آنهاست و منشأ مشکلات سه گانهٔ یادشده عدم فهم این تمایز است. لذا برای رفع آنها کافی است شکل منطقی چنین جملاتی را آشکار کنیم.

با توجه به توضيحات فوق راسل مشكلات سهگانه را چنين حل ميكند:

١ ـ حل مشكل اول، كه همان نقض قانون لايبنينز توسط مثال زير بود:

جرج چهارم میخواست بداند که آیا اسکات نویسندهٔ رمان ویورلی هست. اسکات = نویسندهٔ رمان ویورلی

نتيجه : جرج چهارم ميخواست بداند اَيا اسكات، اسكات هست.

راسل میگوید مقدمهٔ دوم identical statement نیست بلکه در واقع یک جملهٔ ثنایی و وجودی است که فرم منطقی آن چنین است:

(x= اسكات ۸ x نويسندهٔ ويورلي است) (٧x)

با چنین تحلیلی از مقدمة دوم، قانون لایبنیتز با هیچ نقضی مواجه نمی شود. زیرا بر طبق این قانون تنها می توان ترمهای متحد المصداق را جابه جا کرد. در صورتی که در جملة وجودی فوق، صحبت از اتحاد دو نام برای یک نامیده نیست و اصلاً اتحاد مصداقی وجود ندارد. زیرا در آن صحبت از یک جمله (×نویسندهٔ ویورلی است) و یک اسم (اسکات) است و این دو این دو اینهمانی ندارند. پس مفهوم جملهٔ مورد مثال آنست که:

کسی هست که تو پستدهٔ رمان و پورلی است و پادشاه انگلیس می خواست بداند آیا آنکس اسکات هست یا نه.

۲ ـ حل مشكل دوم كه نقض اصل دوارزشي همر قضيه يا صادق است ياكاذب، بود.

مثالی که زده شد عبارت بود از: «پادشاه کنونی فرانسه عاقل است.» راسل معتقد است این مشکل در صورتی پیش میآید که شکل منطقی این جمله را عین شکل گرامری آن بدانیم. در این صورت نقظ موضوع این قضیه از نظر منطقی یک اسم خاص است و دلالت بر هویت خاص میکند. و چون در حال حاضر پادشاه فرانسه وجود خارجی ندارد یا این لفظ باید بر یک شیء غیرحقیقی صدق کند یا مدلول آن هیچ و معدوم باشد و هیچ یک از این در امر صحیح نیست. اما این مشکل را می توان اینگونه حل کرد که شکل منطقی این جمله موضوعی ـ محمولی نیست بلکه در واقع یک جملهٔ وجودی است که طریقهٔ ساخت آن همچون مثال قبلی است:

یادشاه کنونی فرانسه عاقل است = (PKFx ۸ wx) (۵٪ ) (4)

راسل معتقد است وصفهای معین برخلاف اسامی خاص نسبت به دامنهٔ خود حساس اند ۱۲ لذا برای یافتن نقیض جملائی که حاوی وصفهای خاص هستند باید کمال دقت مبذول شود. اگر چنین دقتی صورت گیرد معلوم می شود نقیض عبارت بالا «پادشاه کنونی فرانسه عاقل نیست» نمی باشد، زیرا ترجمهٔ صوری این عبارت چنین است:

پادشاه کنونی فرانسه عاقل نیست = (PKFx ۸ ~ wox) (۲) (۲) (۵x) اواضح است که این عبارت نقیض عبارت شمارهٔ یک نیست، بلکه نقیض عبارت شمارهٔ یک

## عبارت است از:

## (Y) - ( 2x) (PKFx x wx)

و نیز واضح است که جملهٔ (۱) کاذب و جملهٔ (۳) صادق است. بنابراین باید به تفاوت معنایی (۲) و (۳) کاملاً توجه داشت و این دو جسمله به هیچوجه دارای مسعنای یکسان نیستند. یکسان نبودن معنای آنها ناشی از همان و یژگی است که با عنوان حساسیت دامته بدان اشاره شد. چنین حساسیتی در اسامی خاص نیست.

راه حل سوم: نظریهٔ استراوسون، هنگامیکه راسل مقالهٔ خویش را در باب وصفهای خاص چاپ کرد اولین واکنش نسبت به آن از طرف استراوسون صورت گرفت. استراوسون معتقد است راه راسل صحیح نیست و شکل منطقی قضایای حاوی وصفهای خاص، موضوعی محمولی است نه وجودی و فنایی.

چکیدهٔ سخن استراوسون در مقالهٔ «پیرامون اشار»، (on Refferting) اثبات این مطلب و نیز تلاش برای رفع مسائل وصفهای معین است. او در این مقاله میان سه چیز \_ جـمله، کـاربرد جمله، اظهار جمله ـ فرق میگذارد و در توضیح این تفاوت میگوید: یک جملهٔ خاص و معیتی مثل وبادشاه کنونی فرانسه عاقل است؛ ممکن است در زمانهای مختلفی اظهار شود. در تمام این زمانها فقط یک جمله اظهار شده اما موقعیت زمانی اظهار آن جمله تفاوت دارد. همین تفاوت زمانی اظهار این جمله باعث می شود که اگر شخصی آن را در زمان حکومت لویی چهاردهم اظهار کند و شخص دیگری نیز آن را در زمان حکومت لویی پانزدهم اظهار نماید، هریک از این دو جمله از اشخاص مختلفي خبر دهد. و نيز مي توان گفت كه مثلاً شخص اول خبر صحيح و صادقی داده اما خبر شخص دوم نادرست و کاذب است. از طرف دیگر اگر دو نفر همزمان همین جمله را اظهار کنند، معلوم است که هردو آنها دربارهٔ یک شخص واحد سخن میگویند لذا یا سخن هر دو صادق است یا سخن هر دو کاذب. از همینجا مراد از کاربرد معلوم میشود. آن دونفری که جملهٔ فوق را در دو زمان مختلف اظهار کردند هریک کاربرد متفاوتی از یک جملهٔ واحد انجام داده است، اما آن دونفري كه همين جمله را در زمان واحد اظهار كردهاند يك كاربرد واحد از این جمله انجام دادهاند. به همین دلیل سخن از صدق یاکذب یک جمله زمانی امکان دارد که کاربود آن نیز مشخص باشد. صوف اینکه یک جمله دربارهٔ شخصی اظهار شده بدون نظر به کاربردهای مختلفی که به جهت اختلاف زمانی اظهار آن صورت میگیرد، در قضاوت نسبت به صدق یا کذب آن کافی نیست. استراوسون شبیه همین تفاوت میان اظهار و کاربرد جمله را در مورد عبارت نیز قائل است. مواد از عبارت همان وصفهای معین است. البته باید توجه داشت که سخن از صدق و کذب یک عبارت بدون آنکه این عبارت در جملهای استعمال شده باشد بی معناست. یعنی یک عبارت زمانی می تواند بر یک شخص خاص دلالت کند که در یک جمله به کار رود. پس می توان با استفاده از یک عبارت در یک جمله، در مورد شخص خاصی سخن گفت. اما همین عبارت اظهار شده به سبب موقعیتهای مختلف زمان اظهار آن، کاربردهای مختلفی پیدا می کند و جمله حاوی آن ارزش صدقهای مختلفی می یابد. بدین ترتیب اشاره توسط عبارت صورت نمی گیرد بلکه عمل شخصی است که آن عبارت را بیان می کند. پس اشاره در واقع به کاربرد جمله و عبارت برمی گردد.

استراوسون به دنبال مطالب فوق می گوید: منشأ اشتباه راسل آن است که وی تفاوتی میان اشاره و معناداری قاتل نشده، خیال کرده که هر عبارت و وصف خاص چون معنادار است پس حاوی اشاره به یک شیء منحصر به فرد است. پس به ازای هر وصف خاص باید هویت معینی باشد که اشاره نسبت به آن صورت گوفته است. در واقع استراوسون آنچه راسل دربارهٔ هپادشاه فرانسه عاقل است، گفته را به دو بخش تقسیم کرده، یک بخش را درست و یک بخش را نادرست می خواند.

بخش اول عبارت است از اینکه: اولاً این جمله معنادار است و هرکس آن را اظهار کند یک جملهٔ معنادار اظهار کند به شرطی در گفتهٔ خویش صادق است که فقط و تنها فقط یک پادشاه برای فرانسه وجود داشته باشد که عاقل هم باشد. این بخش از سخن راسل درست است.

اما بخش دوم: اولاً هركس اين جمله را اظهار كند يا يك جملة درست اظهار كرده يا يك جملة فرست اظهار كرده يا يك جملة غلط؛ ثانياً هركس اين جمله را اظهار كند در واقع بخشى از آنچه اظهار كرده آن است كه در حال حاضر يك و فقط يك پادشاه براى فرانسه وجود دارد.

این بخش، درست نیست. استراوسون توضیح می دهد: اگر کسی به صورت جدی بگوید 

«پادشاه فرانسه عاقل است» آیا شما خواهید گفت آنچه او بیان کرده کاذب است؟ من معتقدم که
شما چنین نخواهید گفت بلکه می گویید: در حال حاضر حکومت فرانسه پادشاهی نیست و
گوینده دچار توهم شده است. این بیان شما دلیل بر آن است که قائل چنین جملهای معتقد است
که پادشاه فرانسه وجود دارد و صدق جملهٔ «پادشاه فرانسه وجود دارد» را از پیش فرض کرده
است. البته مقصود از صدق «اکنون پادشاه فرانسه وجود ندارد» این نیست که جملهٔ «پادشاه
فرانسه عاقل است، کاذب است، زیرا این دو جمله نقیض یکدیگر نیستند؛ بلکه مقصود آن است
که با نبودن پادشاه فرانسه اصلاً سؤال از صادق بودن یا نبودن جملهٔ «پادشاه فرانسه عاقل است»

پیش نمی آبد. به این ترتیب می توان گفت:

١ ــ جملة «بادشاه كنوني فرانسه عاقل است؛ داراي معناست.

۲ \_ اظهار کنونی عبارت «پادشاه کنونی فرانسه، در جملهٔ فوق موفق به اشاره بـه چـیزی تميشود.

۴\_اظهار كنونى تمام اين جمله موفق به بيان حكمي كه صادق ياكاذب باشد نعي گردد، زيرا اظهار کنونی آن اشارهای است که مشار الیه ندارد.

٣ ـ إيظهار كنوني كل اين جمله وجود يادشاه فرانسه را مفروض ميگيرد و طبق اصل پيش فرأض ۱۴ اين جمله نه صادق است نه کادب. ۱۹



در تدوین مقدمهٔ فوق و نیز ترجمهٔ متن مقاله استراوسون از محضر اسائید بزرگوار آقایان دکتر ضیاه موحد و دكتر حميد وحيد بهره فراوان كرفتهام و از آنان بسيار سياسكزارم، بخصوص از استاد عزيز دكتر موحدكه 

## پینوشتها :

#### 1. definite descriptions

- ۲. در ابنجا باید به یک ویژگی زبان فارسی توجه کرد. در بسیاری از زبانها بیش از هر وصف خاص، کلمه با تکواژی که آن را حرف نمریف مینامند به کار می رود. این حرف تعریف نشانهٔ نام خاص بودن وصف است. در زبان انگلیسی پیش از هر وصف خاص حرف تعریف (the) و در عربی در بیشتو موارد «ال) به کار می رود. در فارسی چنین نشانهٔ مشخصی برای وصفهای خاص نداریم و باید در هر مورد با دقت درمتنی که ایس وصفها در آن به کار رفته و نیز با بررسیهای معنایی دریافت که آیا این وصفها قرد بگانهای را مشسخص میکنند یا آنکه وصفهای عام هستند. به عنوان مثال، عبارت اسمی «رئیسجمهور» در جملهٔ «رئیسجمهور امروز از دانشکدهٔ افسری نهران دیدن کرده وصفی خاص است که موصوف آن در زمان ادای جمله، رئیس جمهور وقت است. اما همان عبارت در جملهٔ درئیس جمهور در ایران بیا رأی سودم انتخاب میرشوده بیانکنندهٔ مفهومی کلی و به اصطلاح وصفی عام یا وصفی غیرفردی است که مصادیق آن همهٔ رئیس جمهورهای گذشته و آیندهٔ ایران هستند و به هیچ رئیس جمهور خاصی از ایران اشاره نمیکند. در بمضی زبانها وصفهای عام هم علامت خاصي دارند مثلاً در زبان انگليسي اغلب پيش از چنين وسفهايي حرف "a" يا تكواز "an" افزوده می شود و در زبان عربی تنوین به کار می رود. در فارسی هم می توان «یک» را به نشانهٔ فردی نیودن یک وصف بیش از آن افزود و جملهٔ اخبر را به شکل: ویک وئیس جمهور در ابران با رأی مردم انتخاب می شود، نوشت. گاهی نیز به نشانهٔ خاص تبودن وصفی، «ی» را به پایان آن اضافه میکنند و مثلاً میگویند: وسفراط فیلسوف بزرگی است. اما این نشانه ها در فارسی اخلب حذف می شود و خاص بودن یا نبودن یک وصف وا باید از سياق جمله دريافت.
- ۳. در زبان انگلیسی ساختار نحوی وصفهای خاص و حام را به ترتیب با دو عبارت "the so and so" و
   ۳. در زبان انگلیسی ساختار نحوی وصفهای خاص باید آنها را به ترتیب به «شیء بگانه ای که چنین و چنان است» و
   «شیء یا اشیائی که چنین و چنان است» ترجمه کرد.

#### 4. constants

### 5. refrencial devices

- عنصود از این عینیت همان اینهمانی (identity) است. ر اینهمانی عبارت است از دو نام برای یک نامیده که تمپیر
   دیگر آن در فلسفهٔ اسلامی عبارت است از تساوق. به این ترنیب همیشه اینهمانی بین دو اسم متحد المصداق
   (coextensive) رجود دارد.
- ۲. توجه شود که در این قانون انحاد اوصاف لازمهٔ اینهمانی است. اما در عکس آن، یعنی در اینکه اگر دو چیز به
  گرنهای باشند که هریک از آنها صغنی داشته باشد دیگری هم همان صفت را داشته باشد آیا می توان نتیجه
  گرفت که آن دو عین هماند، اختلاف است.

## 8. B. Russell, "On Denoting", Mind 14 (1905)

 ۹. راسل در دورهٔ اول تفکر خویش همین راه را اتخاذ کرد. او در ایتدا ماینونگی بود و کتاب اصول ریاضیات را بر مبنای قول به عالم تقرر برای اسامی فاقد مصدانی تألیف کرد.

#### 10. contextual definition

#### 11. explicit definition

۱۸ دامنه یا soope هر ادات منطقی عبارت است از کوناهترین فرمولی که آن ادات در آن به کار رفته است. به عنوان مثال دامنهٔ او در عبارت Ax(Fx) فقط (Ax(Fx) میباشد و ناقض «۳۰ در دامنهٔ آن نیست. اما در همین عبارت دامنهٔ «۵۰ عبارت دامنهٔ «۵۰ نسبت به عبارت دامنهٔ «۵۰ نسبت به دامنهٔ «۳۰ نسبت به دامنهٔ «۳۰ نسبت به دامنهٔ «۳۰ نسبت به دامنهٔ «۵۰ فراخ است. اما در عبارت ۲۸ سر (۸۵)، دامنهٔ «۵۰ عبارت

است از كل جمله و دامنة وسي عبارث است از ۴x سي. در اين حالت دامنة وسي محدود و دامنة والي فراخ است. باید توجه داشت که نفاوتهای نحوی (که تفاوت از نظر دامنه نیز جزء آنهاست) سبب بروز تفاوتهای معنایی می شود. تفاوتهایی که برای دو مثال فوق ذکر شد همه به لحاظ نحوی است. اما همین نفاوتها موجب تفاوتهای معنایی می شود. لذا مثال اول بدین معناست که هیچ چیزی F نیست اما مثال دوم بدین معناست که چیزی هست که آن چیز F نیست.

## 13. scope sensitiving

#### 14. presupposition

۸۵ بنابر نظریهٔ پیش فرض اگر B،A را پیش فرض کند بدان معناست که A صادق پاکاذب است اگر و فقط اگر B صادق باشد. لذا اگر B صادق نباشد، A نه صادق است نه كاذب. در جعلة مورد بعث نيز چنين است. اين جمله، جملة «بادشاه فرانسه وجود دارد» را بيش فرض ميكند يعني زماني مي توان از صدق و كذب آن سخن گفت که فرض وجود بادشاه فرانسه صادق باشد. اما چون در حال حاضر جملهٔ «بادشاه فرانسه وجود دارده خلط است پس جملة ههادشاه كنوني فرانسه عاقل است» نه صادق است نه كاذب.





.

# پیرامسون اشکارِه ۱

نوشتهٔ پ.ف. استراوسون؟ توجعهٔ رضا محمدزاده

یک

ما معمولاً عبارتهای معینی را برای ذکرکردن یا آشاره کردن به برخی اشخاص خاص یا شهره واحد یا حادثه یا مکان یا عمل خاص به کار می بریم و این کار را در ضمن عملی انجام می دهیم كه أن را اراثة حكمي دربارة فرد، شيء، مكان، رويداد يا عملي توصيف ميكنيم. من اين شيوة کاربرد عبارات را (از این پس) «کاربرد اشارهای انحماری» اخواهم نامید. اقبیام عباراتی که غالباً به این شیوه به کار می روند هبارت اند از: ضمایر اشارهای مقرد (داین، و دآن، ۴)، اسامی خاص (به عنوان مثال وونيزي، ونايلتون، وزان)، ضماير مفرد شخصي و غيرشخصي (اوه، من، شما، آن ا) ، عباراتی که با حرف تعریف و سپس اسم مفرد مقید یا غیرمقید شدوع می گردد (مثل عبارتهای: The King of France, The old man The Table). هم عبارتی از اقسام فنوق مي تواند براي آنچه از ديرباز تحت عنوان وجملة موضوعي ـمحمولي مفرده٧ (جملة شخصي) شناخته شده است، موضوع واقع شود. این نحوهٔ وقوع چنین عباراتی، در واقع نشانگر نوع کاربردی است که درصدد بحث از آن هستم. من نمی خواهم بگریم عباراتی که به اقسام فوق تعلق دارند هیچ کاربرد دیگری غیر از آنچه من در مقام بحث از آن هستم ندارند؛ برعکس، روشن است که آنها کاربردهای دیگری هم دارند. معلوم است هر که جملهٔ ونهنگ یک بستاندار است؛ را اظهار کند واژهٔ ونهنگه را به گونهای کاملاً متفاوت از شخصی به کاربر ده که به طور جدی جملهٔ ونهنگ با کشتی برخورد کرده را اظهار کرده است. در جملهٔ اول، گوینده به چیزی انساره نمی کند اسا روشن است که کو بندهٔ جملهٔ دوم به یک نهنگ معین اشاره می کند. اگر بگویم: ونایاتون و رکتو برر سرباز فرانسوی بوده، واژهٔ ونایلتون، را برای اشاره به یک فرد معیّن به کار بـردهام. در حـالی که

عبارت وبزرگترین سرباز فرانسکوی، ۸ را برای اشاره به یک شخص معین به کار نبردهام. بلکه مراد من از آن بیان چیزی است دربارهٔ شخصی که قبلاً او را مورد اشاه قرار دادهام. طبیعی است گفته شود که باکاربرد چنین جملهای دربارهٔ نایلتون سخن گفتهام و آنچه در مورد او اظهار کردهام آن است که او بزرگترین سرباز فرانسوی است. البته می توانستم از عبارت وبزرگترین سرباز فرانسوی، برای اشاره به یک شخص خاص استفاده کرده، مثلاً بگویم: «بزرگترین سرباز فرانسوی در تبعید جان سپرد. ۱۹ بنابراین حداقل برخی از عباراتی که به اقسام یادشد، تعلق دارند می توانند كاربردهايي داشته بانسند غير از أنچه درصدد بحث از آن هستم. همچنين نميخواهم بگويم كه در هیچ جملهای نمی توان بیش از یک عبارت را، به گونهای که مقصود من از این بحث است، مورد استعمال قرار داد؛ بلکه برعکس، معلوم است که چنین عباراتی را می توان بیش از یک بار در جمله استعمال کرد. برای مثال، طبیعی است اگر جملهٔ ونهنگ به کشتی برخورد کارد،، ۱۰ إبه گونهای جدی به کار رود. در این جمله باکاربرد ونهنگه و وکشتی، مطلبی را دربارهٔ دو جیز معین بیان کردهام: یکی نهنگ معین و دیگری کشتی خاص. و با هریک از این دو عبارت بـه شــیء معینی اشاره کردهام. به تعبیر دیگر هر یک از این دو عبارت را به شیرهٔ اشارهای انحصاری به کار بردهام. البته در این بحث توجه خویش را تنها به مواردی معطوف کردهام که یک عبارت با چنین شیولوای ۱۱ موضوع دستوری یک جمله واقع می شود. من می پذیرم که تئوری راسل در مورد وصفهای خاص که آخرین قسم از اقسام فوق را تشکیل میدهد (بعنی عباراتی به شکل اشیء یگانهای که چنین و چنان استغرو<sup>۱۱</sup> هنوز به صورتی شایع در نزد منطقدانان به عنوان تحلیل صحیح از نحوهٔ کاربرد چنین عباراتی در زبان عادی مورد قبول است. هدف من آن است که در وهلة اول نشان دهم اين تئوري پذيرفته شده موجب بروز اشكالاتي اساسي مي شود.

آیا تئوری راسل درصدد پاسخگویی به چه پرسش یا پرسشهایی پیرامون عبارتهایی است که ساختِ اشیء یگانهای که چنین و چنان است، را دارند؟ من معتقدم که یکی از این سوالات پرسشی است که میتوان آن را به نحو زیر توضیح داد:

فرض کنید شخصی جملهٔ «پادشاه فرانسه عاقل است ۱۴ را در زمان حال بیان کند. هیچکس نخواهد گفت جملهای که این شخص اظهار کرده بی معناهت. همه قبول می کنند که این جمله، معنادار است. اما هرکسی می داند که در حال حاضر پادشاهی در فرانسه وجود ندارد. یکی از سؤالاتی که تئوری راسل برای پاسخگویی به آنها طرح شد این است که چگونه جملهٔ «پادشاه فرانسه عاقل است؛ حتی در زمانی که چیزی وجود نبارد که پاسخگوی وصفی باشد که این جمله مشتمل بر آن است، یعنی وقتی چیزی نبهت ۱۳ که پاسخگوی وصفی «پادشاه فرانسه»

باشد، می تواند دارای معنا باشد؟ و یکی از اسبابی که موجب گردید برای راسل پاسخ صحیح به این پرسش اهمیت پیداکند آن بود که برای وی مهم بود نشان دهد پاسخ دیگری که ممکن است به این سؤال داده شود غلط است. پاسخی را که وی اعتقاد به نادرستی آن داشت و می خواست جایگزین درستی برای آن فراهم کند می توان به عنوان نتیجه در استدلال مغالطی ذیل نشان داد. اجازه دهید جملهٔ وپادشاه فرانسه عاقل است: را جملهٔ ۵ بنامیم. اولین استدلال چنین است:

- (١) عبارت وپادشاه فرانسه، موضوع جملة \$است.
- (٢) پس اگر 8 يک جملة معنادار باشد، 8 جملهاي است درباره پادشاه فرانسه.
- (٣) اگر بههیچنحوی پادشاه فرانسه و جود نداشته باشد، جملهٔ مزبور دربارهٔ چیزی نیست و لذا دربارهٔ پادشاه فرانسه نیز نیست.

# بنابراين:

- (۴) چون S معنادار است باید به تحوی پادشاه فرانسه و جود (یا تحقق) داشته ٔ باشد. ۱۹ و استدلال دوم چنین است:
  - استده ن دوم چنین است: (۱) اگر 8معتادار باشد، یا صادق است یاکاذب.۱۱
- (۲) جملهٔ ۵ صادق است اگر پادشاه فرانسه عافل باشد رکاذب است اگر پادشاه فرانسه عاقل باشد.
- (۳) اما هریک از این دو حکم یعنی اینکه پادشاه فرانسه حاقل است و اینکه پادشاه فرانسه عاقل نیست شبیه به هم بوده و در صورتی صادق اندکه (بعنوعی در جهانی) چیزی وجود داشته باشد.

## بنابراین :

(۴) چون جملة S معنادار است نتيجة استدلال قبل مجدداً استنتاج مي شود.

این دو استدلال تقریباً به نحوی آشکار استدلالات بدی بود و همانطور که انتظار میرفت راسل آنها را رد میکند. او معتقد است مسلم فرض نمودن جهانی از هویات ناشناخته و غریب که یادشاه فرانسه بدان تعلق دارد برخلاف این اصل است که اعتقاد به عالم واقعی حتی در انتزاعیترین بحثها نیز باید حفظ شود. درجهٔ اهمیت این حقیقت که راسل استدلالات فوق را رد میکند به مراتب کمتر از اهمیت این مطلب است که وی در رد نتایج آنها، اصر لسم می پذیرد.

اجازه دهید عبارت «پادشاه فرانسه» را عبارت D بنامیم. من معتقدم دلایل راسل برای رد دو

استدلال فوق را می توان چنین خلاصه کرد. او م گوید: اشکال از آنجا ناشی می شود که گمان می رود Dکه یقیناً موضوع گرامری ۱۸ است، موضوع منطقی ۱۹ گانیز هست. در حالی که D موضوع منطقی ۵ نیست. اگر چه ۵ از نظر دستوری دارای یک موضوع منفرد و نیز یک محمول است اما از لحاظ منطقی اصلاً پکت جملهٔ موضوعی محمولی نیست. قضیه ای که ۶ بیان میکند نوع پیچیدهای از قضایای وجودی ۲۰ است که بخشی از آن را می توان به عنوان قضیهٔ ووجودی انحصاری،۲۱ توصیف کرد. برای تشان دادن شکل منطقی این قضیه باید جملهٔ مذکور را به شکل گرامری مناشیب منطقی بازنویسی کنیم، به تحوی که شباهت گمراه کنندهٔ ۵ به جملاتی که میپن قضیهٔ موضوعی محمولی هستند از میان برود، و در نتیجه از دچارشدن به استدلالات نادرست فوق درامان بمانیم. پیش از بیان جزئیات تحلیل راسل از که اجازه دهید به آنچه یاسخ او در تقدیر دارد توجه کنیم. به نظر می رسد آنچه پاسخ او در تقدیر دارد آن است که اگر جمله ای شبیه S باشد یعنی: (۱) شکل گرامری آن موضوعی محمولی است؛ و (۲) موضوع دستوری آن به چیزی اشاره نمیکند؛ در این صورت به جای آنکه گفته شود چنین جملهای بیمعناست، تنها چاره آناستکه بگوییم این جمله در واقع (به لحاظ منطقی) دارای شکل موضوعی ـ محمولی نیست، بلکه دارای شکلی کاملاً مغایر با آناست. این مطلب نیز به نوبهٔ خود نکتهٔ دیگری را در تقدیر دارد و آن اینکه اگر جملاتی واقعاً دارای شکل موضوعی محمولی باشند، معناداربودن آنها درگرو آناست که چیزی باشدگه به واسطهٔ مؤضوع منطقی (و دستوری) این جمله مورد اشاره قوار گیرد. از این گذشته به نظر می رسد تثوری راسل متضمن پذیرش وجود چنین جملاتی است. زیرا اگر درست باشد که شخصی به واسطهٔ شباهت دستوری ؟ با بوخی جملات دیگر دچار این توهم نادرست شود که این جمله نیز به لحاظ منطقی همان فرم موضوعی محمولی را دارد، حتماً باید جملات دیگری باشند که از نظر دستوری شبیه 8 بــرده و شکــل مــوضوعی محمولي داشته باشند. براي آنكه نشان دهيم پاسخ راسل نه فقط متضمن اين نتايج هست بلكه حداقل او به دو تای آنها باور دارد کافی است ببینیم دربارهٔ عباراتی که آنها را ونیامهای خیاص منطقلی، ۲۱ می خواند، در تقابل با عباراتی چون Dکه آنها را دوصفهای معین، ۲۳ می نامد، چــه میگوید کرانسل در مورد نامهای خاص منطقی مطالب زیر را تصریحاً و تلویحاً بیان میکند:

۱) تنها چنین اسامیی می توانند موضوع جملاتی واقع شوند که شکل موضوعی مصمولی دارند.

۲) عبارتی که به عنوان یک اسم خاص منطقی موردنظر است بیمعناست مگر آنکه یک
 شیء یگانه وجود داشته باشد که این اسم به ازای آن به کار رود. زیرا معنای چنین عبارتی تنها

همان شیء مشخص است که عبارت بدان اشاره میکند. بنابراین اگر عبارتی اسم باشد باید شیء منحصر به فردی را مشخص کند.

به راحتی می توان دریافت که اگر کسی به این دو قضیه باور داشته باشد، تنها راه برای آنکه به معنادار بودن ۶ پایبند بماند آناست که موضوعی معمولی بودن فرم منطقی آن را انکار کند. به طور کلی می توان گفت راسل تنها دو راه برای معنادار بودن جملاتی که از ساختمان دستوری آنها به نظر می رسد دربارهٔ شخص یا شیء یا حادثهٔ خاصی باشند، می شناسد:

۱) اولین راه آناست که شکل دستوری آنها ما را در تشخیص شکل منطقی آنها گمراه کند و
 این جملات درست شبیه ۶ قابل تحلیل به نوع خاصی از جملات وجودی باشند.

۲) دوم آنکه موضوع دستوری این جملات نام خاص منطقی باشد که معنای آن عبارت است از همان فرد و شیء معینی که عبارت مشخص می کند. به اعتقاد من راسل بی هیچ تردیدی در این مطلب دچار اشتباه شده است و جملات معناداری که با عباراتی آغاز می شوند که کاربود آنها به شیوه اشاره ای انحصاری در آن جملات صورت گرفته، داخل هیچ یک از دو مورد فرق قرار ندارند. عباراتی که به شیوهٔ اشاره ای انحصاری به کار می روند هرگز اسامی خاص منطقی یا وصف نیستند البته به شرطی که مقصود از وصف نامیدن آنها قابلیت تحلیل آنها بر مبنای مدلی باشد که تئوری وصفهای خاص راسل فراهم می کند. (به این ترتیب) نه اسامی خاص منطقی وجود دارد و نه اوصاف (به معنایی که گفته شد).

اینک به بررسی جزئیات تحلیل راسل می پردازیم. بنابر نظر راسل، هرکس جملهٔ 8 را بگوید، باید اظهار کرده باشد که:

- (۱) یک پادشاه برای فرانسه وجود دارد.
  - (۲) فرانسه بیش از یک پادشاه ندارد.
- (٣) چيزي وجود ندارد كه پادشاه فرانسه باشد ولي عاقل نباشد.

حال به راحتی می توان دو مطلب را دریافت. یکی آنکه راسل چطور به چنین تحلیلی دست یافته است و دوم اینکه چگونه این تحلیل او را قادر می سازد تا به سؤالی که قبلاً سخن را بدان آغاز کردیم پاسخ دهد. سؤال این بود که: چطور جملهٔ ۵ معنادار است در حالی که فرانسه پادشاه ندارد؟ راهی که توانست از خلال آن بدان تحلیل دست بابد آشکارا آن است که از خود سؤال کرد: ما تحت چه شرایطی گویند، جملهٔ ۵ را در اظهار خویش صادق می دانیم؟ کاملاً واضح است سو نیازی هم به بحث نیست سکه جملات ۱ الی ۳ همان شرایطی را بیان می کنند که برای صادق بود دم آن است که نشان دهم

اعتقاد به چنین چیزی بدان معنا نیست که راسل توجیه صحیحی از نحوهٔ استعمال ۱ ارائه کرده است و حتی بدان معنا هم نیست که این توجیه هر چند ناقص است اما تا همانجا هم که پیشرفته صحیح باشد و نیز بدان معنا هم نیست که مدل تفسیری راسل، مدلی صحیح برای تمامی جملات معین (شخصیه) باشد که عبارت آغازین آنها به شکل هشیء بگانهای که چنین و چنان است، میباشد.

همچنین می توان به راحتی دریافت که چگونه این تحلیل راسل را قادر می سازد تا پرسش از علت معناداری جملهٔ 5 را در صورت عدم وجود پادشاه فرانسه پاسخ دهد. زیرا اگر این تحلیل درست باشد، هرکس امروز جملهٔ 8 را اظهار کند، سه قضیه را توأم با هم بیان کرده است که یکی از آنها (یعنی «پادشاه فرانسه وجود دارد») کاذب خواهد بود. و چون ترکیب عطفی سه قضیهای که یکی از آنها کاذب است خود کاذب است. جملهٔ اظهارشده یک جملهٔ معنادار اما کاذب خواهد بود. به این ترتیب هیچ یک از استد لالات سنتی که منجر به اعتقاد به موجودات و هویات (در عالم دیگری) می گردد برای جملهٔ اظهارشده صورت نمی گیرد.

دو

برای آنکه نشان دهم راهحل راسل برای مسألهای که ۱۳ پرای او مطرح بوده، راهبی خطاست و همچنین برای اثبات راه حل صحیح این مسأله، در این مرحله از بحث می خواهم چند تمایز را توضیح دهم. برای نیل به این مقصود و به منظور رعایت اختصار در کلام، در دنبالهٔ این بخش از مقاله به عبارتی که حاوی کاربرد اشاره ای انحصاری است با عنوان وعبارت و به جملهای که با یک عبارت آغاز شده با عنوان وجمله ۱۳ اشاره خواهم کرد. تمایزهایی که در این بحث خواهم کن عبارت آغاز شده با عنوان وجمله ۱۳ اشاره خواهم کن است پیش آید که مستلزم دقیقتر کودن آنها باشد، اما معتقدم این تفاوتها برای مقصود من نافعاند. این تمایزها میان :

(A1) یک جماّله<sup>۷۷</sup> :

(A2) کاربرد یک جمله<sup>۱۸</sup>

(As) اظهار یک جلمه ۱۹

و متناظراً میان موارد زیر دیکه می شود:

(B<sub>1</sub>) یک عبارتُن ۲۰ ا

(32) کاربرد یک عبارلوا

(Ba) اظهار یک عبارت۲۲

بار دیگر جملهٔ ویادشاه فرانسه هاقل است، را در نظر بگیرید. به راحتی می تو آن تصور کرد که این جمله در زمانهای مختلفی، مثلاً از ابتدای قرن هفدهم به بعد و نیز در خلال زمان حاکمیت پادشاهی موروشی فرانسه، اظهار شده باشد. و نیز به سادگی می توان تصور کود که این جمله در زمانهای بعد یعنی هنگامی که دیگر حکومت فرانسه، یادشاهی نبود اظهار شده باشته: توجه کنید این مطلب طبیعی (و صحیح) است که دربارهٔ ویک جملهٔ خاص ۲۲ یا واین جمله ۲۲ در مدت زمان مذکور صحبت کنم. به عبارت دیگر عادی و درست است که از یک جمله و دقیقاً همان جمله ای سخن بگریم که در تمام این موقعیتهای مختلف زمانی اظهار شده بوده است و من از آن تعبير به A1 يعني عبارت ويک جمله ۴۵ کنم. البته تفاوتهاي واضحي ميان موقعيتهاي مختلف کاربرد این جمله رجود دارد. برای نمونه اگر یک نفر این جمله را در زمیان حکومت لویسی جهاردهم و شخص دیگری همین جمله را در زمان حکومت لویی پانزدهم اظهار کرده باشد طبیعی است گفته (فرض) شو د که هر یک از این دو نفر دربارهٔ اشخاص مختلفی صحبت کردهاند و نیز امکان دارد نفر اول در کاربر د این جمله اظهار صادقی کرده باشد اما نفر دوم در کاربر د همین جمله اظهار غلطی مرتکب شده باشد. از طرف دیگر اگر دو شخص مختلف همزمان، در فاصلهٔ زمانی حکومت لویے جهاردهم، همین جمله را اظهار کنند (مثلاً یکی از آنها این جمله را بنویسد و دیگری بدان تکلمکند) طبیعی است گفته (فرض) شودکه هردو آنها در مورد یک شخص واحد صحبت کردهاند و نیز این دو نفر باید در کاربرد این جمله یا هر دو در گفتهٔ خود صادق یا هر دو در گفتهٔ خود کاذب باشند. این مطلب آنچه راکه مراد من از کاربره یک جمله است روشن می کند. آن دونفری که این جمله را در دو زمان مختلف، یکی در هنگام حکومت لویی پانزدهم و دیگری در زمان حکومت لویی چهاردهم اظهار کردهاند، هریک کاربره مختلفی از همان جملهٔ واحد را انجام دادهاند. اما آن دورنفری که جملهٔ مزبور را همزمان در هنگام زمامداری لویسی پانزدهم اظهار کودهاند، یک کاربرد۳۹ و احد از همین جمله را انجام دادهاند. روشن است که در مورد این جمله و نیز جملات فراوان دیگری نمی توان از صدق یا کلب جمله سخن گفت بلکه تنها سی توان از کاربرد آن برای انجام یک اظهار صادق یا یک اظهار کاذب یا (اگر این تعبیر پسندبده تر باشد) از کاربرد آن برای بیان یک قضیهٔ صادق یا کاذب سخن گفت. همچنین روشن است که نمی توان گفت یک جملهٔ خاص (همیشه) دربارهٔ یک شخص خاص است زیرا همین جمله ممکن است در زمانهای مختلفی به کار رود و در نتیجه دربارهٔ اشخاص معین کاملاً مختلفی سخن بگوید. بلکه تنها می توان از کاربود این جمله در مورد شخص خاص سخن گفت. سرانجام اگر بگو یم دو نفري که همزمان جملهٔ مورد بحث را در زمان حکومت لويي چهاردهم اظهار کردهاند با دو اظهار مختلف از یک جمله تنها یک کاربود از همان جمله را انجام دادهاند به اندازهٔ کافی روشن خواهد شد که مراد من از اظهار یک جمله جیست.

اینک اگر نه تمام جملهٔ ویادشاه فرانسه عاقل است، بلکه تنها بخشی از آن راکه عبارت «پادشاه فرانسه است ملاحظه كنيم روشن است كه مي توان در مورد أن نيز به تفاوتهايي مشابه (نه عین) تفاوتهای مذکور در مورد جمله یعنی تفاوت میان: (۱) عبارت، (۲) کاربرد آن، (۳) اظهار آن، قائل شد. البته اين تفاوتها عين تفاوتهاي مربوط به جمله، كاربرد و اظهار جمله نيست. اصولاً صحیح نیست گفته شود عبارت وبادشاه فرانسه برای بیان یک قضیهٔ صادق یا کاذب به كار رفته است. زيرا به طور كلي فقط مي توان جملات (نه عبارات) را به نحو صادق يا كاذب به کار برد، همچنانکه فقط با کاربرد یک جمله، نه یک عبارت به تنهایی، می توان دربارهٔ یک شخص خاص سخن گفت. در عوض آنچه در این مورد باید گفته شود آناست که شما عبارت را برای اشاره به یک شخص خاص در خلال یک جمله دربارهٔ آن شخص به کار میبرید. اما واضح است در چنین موردی و بسیاری از موارد نظیر آن، همانطور که نمی توان گفت عبارت (یعنی 81) به چیزی اشاره میکنده به همان ترتیب نمی توان گفت جملهٔ حاوی آن صادق یاکادب است. یک عبارت واحد ممكن است كاربردهاي اشارااي مختلفي داشته باشد همچنانكه يك جملة واحد را می توان برای ساختن اخباری که ارزشن صدقهای متفاوتی دارند به کاربرد. اشاره چیزی نیست که توسط یک عبارت صورت گیرد بلکه چیزی است که توسط شخصی انجام می شود که قادر بر کاربرد یک عبارت است. (بنابراین) اشاره به یک شیء، به عنوان چیزی دربارهٔ آن شیء خاص، از خصوصیات کاربرد یک عیارت است و صدق و کذب نیز از خصوصیات کاربرد یک جمله

یک مثال کاملاً متفاوت دیگر می تواند کمک کند تا این تفاوتها وضوح بیشتری بابد. اینک موردی دیگر از عبارتی راکه دارای کاربرد اشارهای انحصاری است ملاحظه کنید: عبارت همن، در جملة ومن به شدت احساس گرما مى فرنم ٧٠٠ كمكن است تعداد بيشمارى از مودم همين جمله را به كار بيرند اما از نظر منطقي محال است در شخص مختلف يك كاربرد واحد از اين جمله را انجام دهند. یا به عبارت دیگر محال است آن را به کاربرند و تنها یک قضیهٔ واحلُم ﴿ وَالْبِيانَ كَنْنَد. عبارت همن» اگر توسط هریک از افراد بی شمار به طور صحیح مورد استعمال قرار گیرد تنها به خود گوینده اشاره میکند. توضیح این سخن منوط به بیان برخی مطالب دربارهٔ عبارت همن، یعنی ارائهٔ معنای آناست. و این مطلب همان چیزی است که دربارهٔ یک عبارت می توان،گفت. بتابراین، سخن از «من» که به یک شخص خاص اشاره میکند در واقع همان مطلبی است که

دربارهٔ کاربرد خاص یک عبارت گفتهٔ می شود. اما بی معناست اگر گفته شود که عبارت ومن و به یک شخص خاص اشاره می کند. ۲۰۰۰ این مطلب را می توان فقط در مورد کاربود خاص یک عبارت بیان کرد.

اجازه دهید برای رعایت اختصاره به جای هجمله یا عبارت، از اصطلاح هنوع، ۱۰ استفاده کنم. بنابراین من مدعی نیستم همانطور که اشیائی مثل کفش، کشتی، لاک مخصوص حهو و صوم وجود دارند، جملات و هبارات (انواع)، کاربرد آنها و اظهار آنها نیز وجود دارند. بلکه حرف من آناست که در مورد اتواع، کاربرد و اظهار آنها نمی توان یکسان سخن گفت. اینکه در سخنان خویش در مورد اتواع گرفتار چنین اشتباهاتی می شویم ناشی از عدم توجه به تفارتهای میان سخن گفتن در باب اتواع و سخن گفتن در باب کاربردهای اتواع است. هنگامی که واقعاً از کاربرد جملات و عبارات سخن می گوییم ممکن است خیال کنیم که دربارهٔ خود جملات و عبارات سخن می گوییم.

این همان اشتباهی است که راسل مرتکب شده است. به طور کلی حرف من در برابر راسل همين است. معنا (حداقل به يک مفهوم مهم) اثر و عمل يک جمله يا عبارت است در حالي که اشاره، صدق یا کذب، آثار و خواص کاربرد جمله یا عبارتاند. اراثهٔ معنای یک عبارت (سه مفهومي كه من اين كلمه را استعمال ميكنم) در واقع اراثه دستورالعملهاي كلي است براي كاربرد آن برای اشاره به اشیاء یا اشخاص معین و نیز اراثه معنای یک جمله همان اراثه قراعد عام برای کاربرد آن جمله در ساخت اظهارات صادق یا کاذب است. پس نباید برای اراثهٔ معنای یک جمله یا عبارت، از شرایط خاص مربوط به کاربرد آنها سخن گفت. معنای یک عبارت همان شیء نیست که آن عبارت در شرایط خاص بدان اشاره میکند. چنانکه معنای یک جمله همان حکمی نیست که در شرایط معین توسط آن جمله اظهار می شود. زیرا بنحث از منعنای یک عبارت یا جمله، بحث دربارهٔ کاربرد آن در شرایط خاص نیست بلکه بحث دربارهٔ قراعد، عادات و قراردادهایی است که بر کاربود صحیح آن برای اشاره یا اظهار در تمامی شرایط حاکم است. پس این پرسش که آیا یک جمله یا عبارت معنادار است اصلاً هیچ ربطی به سؤالاتی از قبیل: وآیا جملهای که تحت شرایطی خاص اظهار شده، آن شرایط خاص برای یک اظهار صادق یاکاذب به کار رفته یا نه؟ و نیز آیا عبارت در همان شرایط معین، برای اشاره به چیزی به کار رفته یا نه؟، ندارد. منشأ خطاي راسل آناست كـه او كمان ميكرد اشاره هرگونه تحقق يـابد، بايد معنا باشد. او میان B1 و B2 تمایز ننهاد و معنا را با اشاره خلط می کرد. وقتی مین دربارهٔ دستمال خود صحبت میکنم، شاید بتوانم آن را از جیب خود خارج سازم، اما نمی توانم معنای عبارت «دستمال من» را

از جیب خارج کنم. چون راسل معنا و اشاره را بیا یکدیگر خلط کرد، گمان برد اگر هیاراتی با کاربرد اشارهای انحصاری وجود داشته و واقعاً همانگونه که به نظر میرسند باشند (بیعنی موضوحات منطقی باشند) نه چیز دیگری که تغییر شکل داده، معنای آنها باید همان شیء خاصی باشدکه آن عبارت برای اشاره بدان به کار رفتهاند. مشکل افسانهای اسامی خاص منطقی از همین جا پیدا شده است. اما اگر کسی از من ببرسد که معنای عبارت وابن، (که زمانی برگزید: موردهلاته راسل در این بحث بود) چیست، من در پاسخ شیثی را که هماکنون هیارت را برای اشاره بدان استعمال كودهام، ارائه نخواهم كود و اين نكته را نيـز اضافه ميكنم كه معناي يك كلمه در هر زمانی (نسبت به سایر زمانها) تغییر میکند. همچنین من در پاسخ او تمامی اشیائی راکه این عبارت بوای اشاره به آنها به کار رفته یا ممکن است به کار رود اراثه نخواهم کرد، بلکه آنچه انجام می دهم تبیین و توضیح قواردادهایی است که بر کاربرد آن عبارت حاکماند. این است اراثهٔ معنای یک عبارت. چنین چیزی با اراثه (به هر مفهومی که اخذ شود) شیئی که آن عبارت بدان اشاره میکند متفاوت است زیرا خود عبارت به تنهایی به چیزی اشاره نمیکند بلکه در اوضاع و شرايط مختلف مي تواند به اشياء فراواني اشاره كنيد. در حال حاضر واقعيت آناست كه در زبان انگلیسی مفهومی از واژهٔ "mean" وجود دارد که تقریباً نزدیک به واژگان "indicate" یا refer 'to' و 'griention' است. چنانکه گاهی شخصی (برزادیانه) میگوید: mean you ا<sup>۳۳</sup> با مین اشاره كسوده مي كويم: FFT hat's the one I mean! مبارت #affie one I mean! ب TITI)e meaning of the expression که تا به حال به کار میبردم کاملاً متفاوت است. در این ــ مفهوم خاص از "۳۷mgan این مردم کشتند که چیزی را قصید میکنند نه خود عبارت. مردم عبارت را به کار می برند تا به آشیاء خاصی اشاره کنند. اما معنای ۲۸ یک عبارت مجموعهٔ اشیاء یا شیء واحدی نیست که آن هبارت ممکن است به طرز صحیح برای اشاره بدانها مورد استعمال قرار گیرد. معنای عبارت (در واقع) مجموعهای است از قوانین، عادات و قراردادهای مربوط به استعمال آن عبارت برای اشاره. آنچه در مورد عبارت گفته شد دربـارهٔ جـمله حـتی بـه نـحو روشنتری قابل بیان است. هرکسی می داند که جملهٔ دمیز پوشیده از کتاب استُوه ۴۹ مهنادار است و هرکسي مي داند که اين جمله به چه معناست. اما اين سؤال که: واين جمله در مورد چه چيزي است؟، پرسشی پوچ و بی معناست، چراکه این پرسشی است در مورد کاربرد جمله نه در مورد خود جمله، و جملهٔ مذکور در این مورد برای صحبت در مورد شیء به کار نرفته است. این جمله صرفاً به عنوان یک مثال ذکر شده است. برای فهم معنای آن، باید دریافت که چگونه می توان آن را به طور صحیح برای صحبت در مورد اشیاء به کار برد. بنابراین دانستن معنا هیچ ربطی بــه دانستن کاربرد خاص جمله برای صحبت در مورد اشیاء ندارد. همچنین این سؤال که: وآیا این جمله صادق است یا کاذب؟ه جملهای پوچ و بی معناست و از پوچی آن کاسته نخواهد شد اگر اضافه شود: وابن جمله يا بابد صادق باشد يا كاذب زيرا معنادار است. وخنين يرمىشي نامعقول است زيرا اين جمله اكر درباره شيء خاصي نباشد، نه صادق است نه كاذب. البته اين حقيقت كه چنین جملهای معنادار است ناشی از این واقعیت است که می توان آن را به طور صحیح برای صحبت دربارهٔ شيء خاص به كاربرد و در چنين استعمالي، شخص در صورتي اظهاري صادق يا کاذب انجام می دهد که آن جمله دربارهٔ یک شیء خاص باشد. ولی در صورتی که این شخص با اظهار آن جمله، درمارهٔ هیچ چیزی صحبت نکند، کاربرد او از لفظ، برخلاف گمان او دیگر یک اظهار صادق ياكاذب نخواهد بود و اين مطلب ما را به پاسخ صحيح معمايي رهنمون ميشودكه تظریهٔ وصفهای خاص (راسل) جوابی نادرست بدان داده است. نکتهٔ مهم آناستکه این پرسش که آیا یک جملهٔ معنادار است با نه کاملاً مستقل از پرسشی است که ممکن است دربارهٔ کاربرد خاص آن صورت گیرد. یعنی این پرسش که: آیا چنین کاربردی کاربرد واقعی است یا ساختگی، آیا این جمله به کار رفته تا دربارهٔ شیء خاصی صحبت میکند یا صرفاً تظاهر به سخن دربارهٔ حِيزي مي كند يا تنها به عنوان مثالي در فلسفه ذكر شده است. اين سؤال كه آيا يك جملة معنادار است یا نه، در واقع پرسش از آناستکه آیا عادات، قراردادها و قواعد زبانی وجود داردکه بر مبنای آنها این جمله برای صحبت دربارهٔ چیزی به کار رود؟ به لین ترتیب این پرسش کاملاً مستقل از این سؤال است که آیا آن جمله در شرایط خاصی اظهار شده است (یا نه).

۔۔

بار دیگر جملهٔ «پادشاه فرانسه عاقل است» را به همراه مطالب صحیح و غیرصحیحی که راسل در مورد آن میگوید مورد ملاحظه قرار دهید. راسل حداقل دو مطلب صحیح دربارهٔ این جمله گفته است:

۱) اولین مطلب آناست که این جمله معنادار است. یعنی اگر کسی آن را اظهار نماید، یک جملهٔ معنادار اظهار کرده است.

 ۲) دومین مطلب آناست که هرکسی در حال حاضر این جمله را اظهار کند فقط در صورتی حرف درست و صادقی زده که واقعاً در حال حاضر یک و فقط یک پادشاه فرانسه و جود داشته و عاقل باشد.

اما مطالب نادرستی که راسل در مورد این جمله گفته چیست؟ آنها عبارتاند از:

۱) اینکه هرکسی اکنون این جمله را اظهار کند یک سخن کاذب یا صادق اظهار کرده است.
 ۲) بخشی از آنچه گوینده اظهار کرده آن است که در حال حاضر یک و فقط یک پادشاه فرانسه وجود دارد.

من بیش از این چند دلیل مبنی بر آنکه چرا معتقدم این دو مطلب نادرستاند بیان کردم. النک فرض کنید شخصی به طور کاملاً جدی به شما بگوید: «یادشاه فرانسه عاقل است. آیا شما خواهید گفت که مخن او کاذب است؟ من فکر نمی کنم شما چنین کاری را حتماً انجام دهید. حال اینطور فرض کنید که این شخص یافشاری کند تا شما قضاوت کنید آنجه او گفته صادق است یا کاذب، و آیا شما واقعاً با آنچه او گفته موافقید یا مخالف. به اعتقاد من شما با کمی تردید در رد درخواست او، تمایل دارید بگویید این سؤال که آیا سخنی که او گفته صادق است یا کاذب اصلاً مطرح نمی شود زیرا هیچ شخصی به عنوان پادشاه فرانسه وجود ندارد. اگر این شخص به دلیل حواس برتی در اعتقاد خویش کاملاً جدی باشد ممکن است به او بگویید: متأسفاته شما دجار یک سوءتفاهم شدهاید؛ فرانسه دیگر دارای حکومت بادشاهی نیست و پادشاه فرانسه و جود ندارد. این مطلب به روشتی نشان می دهد اظهار چنین جملهای از جانب آن شخص دلیلی است بر اعتقاد او به وجود پادشاه فرانسه. اما دلالت این جمله بر نحوهٔ اعتقاد او نظير دلالتِ برداشتن باراني براعتقاد به وجود باران، و نيز از قبيل دلالت سخن كسي كه مي كويد: وباران من آيد، بر وجود باران نيست. نحوه دلالت أن را مي توان اينگونه بيان كرد: اظهار جملة وبادشاه فرانسه عاقل است؛ (به یک معنا از دلالت) دارای این دلالت است که پادشاه فرانسه وجود داشته باشد. اما این معنا از «دلالت» معنایی خاص و بسیار غیرمعمول است. دلالت به این معنا غير از استلزام به معناي استنتاج منطقي نتيجه از مقدمات استدلال(است. • اين سطلب تاشي از اين واقعيت است كه وقتي ما در واكنش نسبت به كلام گويندهٔ اين كجمله مي گوييم (و باید بگرییم)که «پادشاه فرانسه وجود ندارد» به طور حتم مقصود ما آن نیست که سخن او مبنی بر عاقل بو دن يادشاه فرانسه را نقض كردهايم. يقيناً مقصود ما از جنين پاسخي آن نيست كه جملة وبادشاه فرانسه عاقل است، جملهای کاذب است. (بلکه این باسخ یعنی) جملهٔ وبادشاه فرانسه وجود ندارد، دلیلی است بر اینکه پرمیش از صادق بودن یا کاذب بودن جملهٔ «یادشاه فرانسه عاقل است، اصلاً پیش نمی آید. در اینجاست که تفاوتی که قبلاً به آن برداختم به کمک ما می آید. جملهٔ دیادشاه فرانسه عاقل است، یقیناً جملهای معنادار است اما این بدان معنا نیست که هس كاربرد خاصى از آن صادق ياكاذب است. اين جمله را زماني مي توان به طرز صادق ياكاذب به کار بر دکه با استفاده از عبارت «یادشاه فرانسه» در آن، واقعاً به شخص خاصی اشاره کنیم و دربارهٔ

او سخن بگوييم.

اینکه جمله و هبارت هریک به نوبهٔ خود معنادار است، بیان این واقعیت است که جمله را مي توان در شرابط معيني به كاربرد و مطلب درست يا نادرستي اظهار كرد، و نيز عبارت را می توان در شرایط معینی برای اشاره به یک شخص خاص به کار بود و دانستن معنای آنها عبارت است از دانستن چگونگی همین شرایط معین. بنابراین وقتی ما بدون آنکه بـاکـاربرد عبارت وبادشاه فرانسه، واقعاً به كسي إشاره كنيم، جملة وبادشاه فرانسه عباقل است، را اظهار کنیم، چنین نیست که این جمله معنادار نباشد. اینکه در بیان خبری درست یا نادرست موفق نبودهایم به دلیل آناستکه نتوانستهایم با کاربرد آن عبارت معنادار کامل، به کسی اشاره کنیم. جنین کاربردی را اگر بخواهید می توانید کاربرد ساختگی ۵۱ جمله و کاربرد ساختگی عبارت ۵۲ نامید. زیرا در این موارد ممکن است این توهم پیش آید (البته ممکن است که این توهم پیش نیاید) که این یک کاربرد واقعی۳۰ است. این گاربردهای ساختگی بسیار رایج و صعمولاند و داستانهای تخیلی و افسانه های خاوب ۴ میتنی بر آنها هستند. ۵۰ اگر با جملهٔ ویادشاه فرانسه عاقل است، سخن را آغاز کنیم و به دنبال آن بگوییم او او در یک قصر طلایی زندگی می کند و دارای صدها زوجه است، الى آخر، شنونده منظور مراكاملاً درگ خواهد كرد بدون أنكه فوض كـند دربارهٔ شخصی خاص سخن میگویم یا فرض کندکه سخن کاذب در توصیف شخصی خاص که وجود دارد، اظهار کودهام. (لازم استِ اضافه کنم در جایی که کاربرد جملات ر عبارات کاملاً خيالي است، مفهوم واژهٔ ٥درابارهٔ٥١٥ منمكن است تغيير يابد. بنابر سخن مُورٍ٣٥ كَامِلاً صحيح و طبیعی است اگر گفته شود بعضی مطالب در نوشتههای پیکاریک ۸ «ربارهٔ آقهای بیکاویک است. اما در جایی که کاربرد جملات و عبارات کاملاً خیالی نیست چنین کاربردی از واژهٔ «دربارهٔ» از صحت کمتری برخوردار است. به عبارت دیگر: به طور کلی صحیح نیست گفته شود یک جمله دربارهٔ آقای x است مگر آنکه چنین شخص با شیثی وجود داشته باشد. به همین دلیل در جایی که احتمال دارد یک قصهٔ خیالی، جدی (و واقعی ـ م) تلقی شــود، در پــاسخ اپــنکه «گوینده دربارهٔ چه کسی صحبت میکند؟» میگویم: «او دربارهٔ کسی سخن نمیگوید.«۹۹ اما مواد ما از این جواب آن نیست که گوینده سخنی کاذب یا بی معنا گفته است.)

باکنارگذاشتن کاربردهای تخیلی صرف، آنچه هم اینک گفتم آناست که کاربرد عبارتی نظیر «پادشاه فرانسه» در ابتدای یک جمله، مستلزم (به معنای خاص استلزام) ۱۰ آنهاست که پادشاه فرانسه وجود داشته باشد. وقتی شخصی چنین عبارتی را به کار میبود نه صریحاً یک قبضیهٔ رجودی حاوی انحصار را بیان کرده و نه چنین قضیهای را میتوان از بیان او نتیجه گرفت. لیکن

یکی از عملکردهای قراردادی حرف تعریف the آناست که به مثابهٔ علامتی برای تحقق اشارهٔ انحصاری عمل میکند؛ البته علامت، نه یک بیان ضمنی. وقتی ما جملهای را با وشیء خاصی که چنین و چنان است ای آغاز میکنیم، کاربرد (Th نشان می دهد، البته تصریح ندارد، که داریم یا می خواهیم به یک فرد خاص از انواع چنین صفاتی ای آشاره کنیم. هر فرد خاص را باید در خلال مین، زمان، مکان، و دیگر خصوصیات مربوط به چگونگی اظهار آن عبارت، تعیین کرد.

حال اگر شخصی عبارتی را به کار ببرد، پیش فرض آناست که وی اعتقاد دارد آن عبارت را درست به کار می برد. بنابراین و قتی او عبارت پشیء خاصی که چنین و چنان است ۱۳ را به نحو اشاره ای انحصاری به کار برد، پیش فرض آناست که او هم معتقد است فرد خاصی از صفات یادشد، وجود دارد و هم متن کاربرد به طور کافی همان فردی را که او در ذهن دارد کهین می کند. لذا کاربرد حرف تعریف "the" به همین شیوه، مستلزم (به مفهوم خاص استارام) ۱۴ آناست که شرایط وجودی که توسط راسل تبیین گردیده متحقق شده باشد. اما کاربرد "the" بدین شیوه بر تحقق آن شرایط تصریح ندارد. اگر من جمله ای را با یک عبارت به شکل وشیء خاصی که چنین و چنان است، شروع کنم و سپس به دلیلی از ادامهٔ کلام بازیمانم، هیچ نوع حکمی را بیان نکرده اما ممکن است در اشاره به شخص با شیء معینی موفق شده باشم.

حکم وجودی انحصاری که توسط راسل به عنوان بخشی از هر بیان حاوی کاربرد اشارة آی انحصاری فرض شده است، از یک عبارت به شکل اشیء یگانه ای که چنین و چنان است و افراهم آمده و وی معتقد است چنین بیانی مرکب از دو حکم است. سخن از اینکه یک نو وجود دارد سخن از چیزی است سازگار با وجود چندین نو و سخن از اینکه بیش از یک نو وجود ندارد سخن از چیزی است سازگار با عدم وجود بیش از یک نو بنایایی سخن از اینکه یک و تنها یک نو وجود دارد سازگار با هر دو حکم مذکور است. ۱۹ آنچه تا به حال مورد توجه من بوده است بیشتر حکم وجودی مورد ادعاست و کمتر از حکم انخصار ادعاشده سخن گفته آم. مثالی که بیشتر حکم وجودی مورد ادعاست و کمتر از حکم انخصار ادعاشده سخن گفته آم. مثالی که منطقی را در یک حکم وجودی انحصاری که شامل عبارتی به طریق اضاره ای انحصاری است، منطقی را در یک حکم وجودی انحصاری که شامل عبارتی به طریق اضاره ای انحصاری است، نشان می دهد. این جمله را در نظر نگیرید: همیز پوشیده از کتاب است، ۱۲ یقیناً در هر کاربرد عادی از این جمله، استعمال عبارت تعییز ۱۶ یک اشارهٔ انحصاری یعنی اشاره به یک میز خاص را انجام می دهد. این یک کاربرد کاملاً دقیق از حرف تمریف "۱۳۵" به مفهومی است که راسل در صفحه ۳۰ پرینکیها ما تعنیک مربرد کاملاً دقیق از حرف تمریف "۱۳۵" به مفهومی است که راسل در صفحه می گوید: عبارتی

که به شکل وشیء یگانهای که چنین و جنان است، ۲۰ همواه با تأکید بر حوف تعریف به کار رفته تنها برای موردی استعمال میشود که تنها یک کشیء چنین و چنان وجود داشته باشد. اما کاملاً غلط است اگر عبارت «میز» راکه در جملهٔ «میز پوشید» از کتاب است، به نحو عادی (و بدون تأکید) به کار رفته، فقط در صورتی دارای کاربرد بدانیم که تنها یک میز و نهجیشتر وجود داشته باشد. بلکه بدیهی است در چنین استعمالی از جملهٔ مورد بحث عبارت ارسیز، ۷۱ در/صورتی کاربود خواهد داشت که یک میز نه بیشتر وجود داشته و مورد *اشاره قرارگیرد و نیز در صورتی* مر دانیم که این عبارت یک کاربود دارد که بدانیم فقط یک میز و نه بیشتر با استعمال آن عبارت مورد اشاره قرار گرفته است. كاربود اين جمله نه به منزلهٔ حكم صريح بلكه در واقع مستلزم (استلزام به معنا خاصی که بحث شد) آناست که فقط یک چیز باشد که حائز هر دو صفت معین است یعنی هم میز است و هم توسط گوینده مورد اشاره قرار گرفته است. واضح است که این جمله تصریح به این مطلب ندارد. عمل اشاره آن نیست که شما بگویید در حال اشاره هستید. سخن از اینکه یک یا چند میز وجود دارد که شما به آنها اشاره میکنید به معنای اشاره به یک میز (یا چند میز ـ م) خاص نیست. عبارتی مثل وفردی که به او اشاره کرهٔ مه ۲۰ دارای کاربرد نیست مگر آنکه چیزی باشد که مورد اشاره قرار گرفته باشد. (در صورتی که چیزی مورد اشاره قرار نگرفته باشد بی معناست اگر مدعی اشاره شوید.) بنابراین بار دیگر این نتیجه را می گیرم که اشاره به شيء خاص به هيچ نحو قابل تحليل به حكم نيست. اشاره، حكم نيست، اگر چـه گـاهي به دنبال اشاره، حكم انجام مي شود.

اکنون اجازه دهید مثالی جاوی کاربود اشارهای انحصاری طرح کنم که دارای شکل وفلان شیء یگانه که چنیز و جنان است، ۲۳ نباشد. فرض کنید من در برابر شخصی مشت خود را جمع کنم و با احتیاط سس ببرم و چنین بگویم: «این یکی قرمز روشن است، ۳۷ و آن شخص با نگاه به داخل دست من و توجه به اینکه چیزی در آن نیست، گوید: «چه؟ شما دربارهٔ چه صحبت می کنید؟» یا بگوید: «اما در دست شما چیزی نیست» البته بی معناست اگر گفته شود که آن شخص با گفتن جملهٔ «ولی در دستان شما چیزی نیست» آنچه را که من گفته ام تکذیب یا نقض کند. پس لفظ «این» از نظر راسل نه وصفی است که تغییر شکل داده باشد و نه اسم خاص منطقی است. زیرا شخص باید بداند معنای جمله چیست تا بدین ترتیب نسبت به اظهار آن عکس العمل نشان دهد. و این دقیقاً ناشی از آن است که معنای کلمهٔ «این» مستقل از هر اشارهٔ خاصی است که این کلمه برای ایجاد آن به کار می رود اما مستقل از نحوهٔ کاربرد برای اشاره نیست. چنانکه در مثال فوق، می توانم این کلمه رای تظاه به اشاره نسبت به چیزی به کار ببرم.

نیجهٔ کلی همهٔ سخنان پیشین آناستکه ارتباط (۷ بفاهم) بسیار کمتر از آنچه دانشمندان منطق در گذشته گمان میکردند موضوع اظهار صویح یا خیرصوی ۲۰ است. کاربرد عملی و مشخص این نتیجهٔ کلی که بدان اعتقاد دارم، عبارت است از استفاده آز آن برای ساخت اشارهٔ انحصاری. این بخشی از معنای آن نوع عباراتی است که در مورد آنها بحث کرده و گفتم آنها را می توان در انواع و اقسام بی شماری از متنها برای انجام اشارات انحصاری به کار برد. (اما) اظهار و تصریح به اینکه این نوع عبارات برای اشاره به کار می روند یا اینکه شرایط کاربرد اشاره ای آنها متحقق شده، بخشی از معنای آنها را تشکیل نمی دهد. پس تمایز کلی و مهمی که باید به دست آید میان دو چیز است:

۱) کاربرد یک عبارت برای ایجاد اشارهٔ انحصاری؛

۲) اظهار اینکه یک و تنها یک فرد وجود دارد که دارای صفات معین است (مثلاً از یک نوع
 خاص است و یا در ارتباط خاص با گوینده قرار دارد یا هر دو مورد).

این تمایز به عبارتی دیگر میان موارد ذیل نیز وجود دارد:

 ۱) جملائی حاوی یک عبارت که آن عبارت برای نشاندادن یا اشاره به شخص یا شیء خاصی به کار رفته است؛

۲) جملات وجودی منحصر، به فرد. ا

آنچه راسل انجام می دهد آناست که هر چه بیشتر جملات دستهٔ اول وامعادل جملات دستهٔ دوم فراد می دهد و در نتیجه خود را گرفتار مشکلاتی غیرقابل حل دربارهٔ موضوعات منطقی و به طور کلی ارزش متغیرهای فردی ۷۷ می کند. مشکلاتی که او را در نهایت به تئوری منطقی پردردسوی پیرامون اسامی رهنمون می گردد که در دو اثر وی یکی تعقیق دربارهٔ معنا و طلق ۷۸ و دیگری معرفت به ۲۸ به تفصیل آمده است. این نگرش پیرامون معنای عباراتی که موضوع منطقی واقع می شوند، گذشته از آنکه همهٔ انگیزه راسل برای تئوری وصفهای خاص است، در عین حال مانع از آن می شود که راسل به جانشینی مناسب برای عباراتی که در آغاز جملات اسمی واقع می شوند دست یابد و در نتیجه وی موتبه و معدودهٔ موضوعات منطقی را تنزل می در ۱۰۰ می شود که راسل به جانشینی مناسب برای عباراتی که در آغاز جملات می در اسمهایی که با معیار ناممکن راسل سازگار نبستند. میان یک نام و حامل آن است و نه حتی در اسمهایی که با معیار ناممکن راسل سازگار نبستند. بلکه ریشهٔ این مشکل در واقع ترکیبی است از دو برداشت غلط: اول، عدم توفیق در فهم اهمیت تفاوت بین آنچه ممکن است در مورد یک عبارت گفته شود و آنچه ممکن است دربارهٔ کاربرد خاص آن گفته شود و آنچه ممکن است دربارهٔ کاربرد خاص آن گفته شود و آنچه ممکن است دربارهٔ کاربرد خاص آن گفته شود و آنچه ممکن است دربارهٔ کاربرد خاص آن گفته شود و آنچه ممکن است در بخش دوم این مقاله آمده)؛ دوم، عدم توفیق در تشخیص آنکه

کاربرد اشارهای انحصاری عبارات چیزی غیر از کاربرد استادی یا محمولی صبارات است ــکاربردی که نه تنها ضرری ندارد بلکه ضروری و مکمل کاربرد استادی است. عباراتی که در واقع می توانند موضوحات منطقی مفرد واقع شوند، عباراتی هستند از دستهٔ اول اقسامی که در آغاز مقاله بدائها اشاره شد. (این اقسام عبارت بودند از: ضمایر اشاره، عبارات اسمی، اسامی خاص و ضماير شخصي.) اين سخن بدان معناست كه اين عبارات همراه با متن (به مفهوم عام) چیزهایی هستند که شخص برای ایجاد اشارات انحصاری به کار می بود. نکتهای که در کنار موقعیت و چگونگی اظهار، حاکم بر کاربرد چنین عباراتی است، عبارت است از حفظ انحصار در اشاره. اما چنین کاری میسر نیست. ما در هنگام اشاره، به نقطهٔ کمال صراحت، که دیگر در آن عمل اشاره صورت نمیگیرد، نمیرسیم و نمیتوانیم هم پرسیم. اشارهٔ انحصاری واقعی، اگر وجود داشته باشد، موضوعی است مربوط به کاربرد خاص در متن خاص؛ و معنای عبارت به کار رفته، مجموعهای است از قوانین و قواردادها که ایجاد چنین اشارهای را تنجویز مرکند. بنابراین ما با کاربرد عبارات معنادار می توانیم در مواردی از قبیل وانمود یا اقسانه، تظاهر به اشاره و یا به خطا گمان کنیم که اشاره می کنیم حال آنکه به هیچ چیز اشاره نمی کنیم. این مطلب، اهمیت تفکیک و تفاوت میان در نوع قانون و قرارداد (از سایر انواع) زبانی راکه عبارتاند از: قوانین اشاره، و قوانین اسناد و جمل و همچنین اهمیت بررسی قوانین اشاره را نشان میدهد. اگر این تمایز و تفاوت در مورد کاربرد یک عبارت را تشخیص دهیم، سی توانیم در جهت حل تعدادی از معماهای مابعدالطبیعی و سنتی منطقی گام برداریم. در بخش پایانی مقاله با طرح كلى واضحتري به اين سؤالات مي پردازيم.

# چهار

یکی از مقاصد اصلی ما از کاربرد زبان عبارت است از بیان حقایقی دربارهٔ اشیاء، اشخاص و حوادث. برای انجام چنین مقصودی باید از قبل راهی برای پاسخ به این پرسش بیابیم که: «شما دربارهٔ چه (چه کسی و کدام شخص) سخن میگویید؟ه و نیز: «شما دربارهٔ او چه میگوییدگر. آنچه پاسخگویی پیشین به اولین سؤال را به عهده دارد عبارت است از عمل اشاره یا تعیین. ۱۸ و چیزی که پاسخ پیشین به پرسش دوم را انجام می دهد عبارت است از عمل حمل (یا توصیف یا دسته بندی یا استاد) ۸۲. در جملات مرسوم مطابق قاعدهٔ انگلیسی که برای اظهار واقعیتی پیرامون یک شیء یا شخص یا حادثهٔ خاص به کار می روند یا مدعی چنین اظهاری هستند، پیرامون یک شیء یا حادثهٔ خاص به کار می روند یا مدعی چنین اظهاری هستند، تحقق این دو عمل را می توان تقریباً و نه دقیقاً به عهدهٔ عباراتی قابل تفاکیک ۸۳ قرار داد. ۸۳ و در

چنین جملهای، تعیین چنین عباراتی برای انجام نقشهای جداگانهای که دارند مبتنی بر تفکیک دستوری قراردادی موضوع و محلول ۱۹۸ است. البته هیچ انحصاری در استخدام عبارات قبابل تفکیک برای انجام این دو عمل وجود تفارته بلکه شیوههای دیگری را نیز می توان مورد استفاده قرار داد کما اینکه استفاده هم می شود. به عنوان مثال، شیوهٔ اظهار کلمه ای مفرد یا عبارتی اسنادی در صورت وجود شیشی که آشکارا مورد اشاره قرار گرفته یا طریقی مشابه آن مثل نصب تابلویی با کلمات و عبور کامیون خطرناک است؛ روی یک پل یا نصب برچسبی حاوی و درجه یک و بر روی یک کدو تنبل از شیوه های قابل استفاده هستند. یا مثلاً می توان یک بازی کامل را فرض کرد که به هیچ و جه نمی شود برای اشاره به آن از عبارات حاوی اشارهٔ انحصاری کامل را فرض کرد که به هیچ و جه نمی شود برای اشاره به آن از عبارات حاوی اشارهٔ انحصاری بر تشخیص چیزی که با مجموعه ای از جملات ناقص مورد توصیف قرار گرفته، قادر ساخت بر تشخیص چیزی که با مجموعه ای از جملات ناقص مورد توصیف قرار گرفته، قادر ساخت بر چنین توصیفی از اهداف یک بازی نشان می دهد که آن را به چه معنا بازی می گوییم. چنین چیزی، کاربرد عادی جملات و جودی نیست.)

در اینجا بر دو نکته باید تأکید کرد. نکتهٔ اول آفاست که ضرورت انجام آن دو عمل ۱۸ برای بیان واقعیتهای معین نیاز به هیچ تبیین متعالی ۱۸ ندارهٔ و جلب توجه به یک شیء تقریباً حبارت است از روشن کردن معنای عبارت وبیان یک کافتیت، (در مورد آن). نکتهٔ دوم آفاست که حتی چنین توضیحی، خود از راژه هایی ساخته شده که از گراس قراردادی جملهٔ مفرد برگرفته شده اند و نیز آنکه تمایز زبانی کاملاً عملی میان نقشهای تعیینی (اشاره ای ـ م) و نقشهای اسنادی ۱۸۸ که کلمات ممکن است در زبان بازی کنند ناشی از این حقیقت است که مکالمات عادی بته ساوات قابل تفکیکی ارائه میکنند که برای هریک از آنها ممکن است به گونه ای تقریبی و عبارات قابل تفکیکی ارائه میکنند که برای هریک از آنها ممکن است به گونه ای تقریبی و معقول و ظایف مختلفی را مشخص کرد و چنین تمایز عملی، ابهامات فلسفی کهنی را پی ریزی کرده است. تمایز میان خاص و عام، ذات و صفت از قبیل همان ابهامات شبه مادی ۱۸ هستند که توسط گرامو جملهٔ قراردادی پی ریزی شده اند که در آن جمله، عبارات قابل تفکیک شقشهای متمایزی بازی می کنند. ۱۸

استعمال یک عبارت خاص برای تحقق این عمل اول در واقع عبارت است از کاربرد یک عبارت به شیوهٔ اشارهای انحصاری. اکنون درصده هستم که به گونهای کلی در مورد قواردادهای کاربرد عبارات بدین شیوه سخن گفته آنها را با قراردادهای کاربرد اسنادی مقایسه کنم. سپس در دنبالهٔ کلام تصویری مختصر از این اظهارات کلی و نیز برخی موارد کاربرد آنها را ارائه خواهم کود.

به طور کلی آنچه برای ایجاد یک اشارهٔ انحصاری مورد نیاز است، از یک طرف وسیله پیا وسايلي است براي نشاندادن آنكه اولاً اشارة انحصاري (توسط متكلم ـم) قصد شده، و ثانياً اين اشاره از چه نوعی است؛ و از طوف دیگر وسیلهای است برای آنکه بنوان شنونده یا خواننده را برای تشخیص آنچه مورد تکلم است مهیا و تواناکرد. متن اظهار برای تأمین این نتیجه از چنان اهمیتی برخوردار است که مبالغه در آن ممکن نیست. مراد من از ومتن، ۹۱ حداقلی زمان، مکان، وضعیت، هویت متکلم، موضوعاتی که مستقیم و بی واسطه مورد صلاقه است و پیشینهٔ شخصی متکلم و مخاطبان اوست. البته علاوه بر متن، پای قرارداد زبانی نیز در کار است. اما به جز مورد اسامی خاص وانصی ۲۰ که بهدأ بیشتر بدانها خواهم پرداخت، تحقق کم و بیش دقیق شوایط متنی قابل تفکیک، بنابر قرارداد (یا به مفهوم وسیعتر کلمه، به طور منطقی) برای کاربرد اشارهای صحیح عبارات به معنایی که در صورد کاربردهای اسنادی صحیح درست نیست، موردنیاز است. لازمهٔ کاربرد اسنادی یک عبارت نسبت به شیء معین به طور ساد، آناست که باید از نوعی خاص و دارای خصوصیات معینی باشد. و لازمهٔ کاربرد اشارهای یک عبارت نسبت به یک شیء معین چیزی است ورای هر لزومی که ممکن است ناشی لز معنای استادی عبارت باشد به عبارت ديگر لازمة أن اين است كه أن شيء رابطة خاصي با متكلم و متن اظهار پيداكند. اجازه دهيد من اين رابطه را ولزوم متني، ٩٣ بخوانم. بنابراين به هنوان مثال لازمة متني مورد محدود كلمة ومن، اين است كه أن شيء معين با متكلم يكي باشد. اما در مورد اضلب عباراتی که کاربرد اشارهای دارند چنین لزومی نمی تواند با چنین دقتی تعیین شود. تفاوت تام و کلی میان قراردادهای اشاره و قراردادهای توصیف همان است که قبلاً بدان اشاره شد، پمنی تحقق شرایط کاربرد اسنادی یک عبارت، بخشی از آن چیزی است که با کاربرد آن بیان میشود اما تحقق شوایط کاربرد اشارهای یک عبارت هرگز جزیی از آنچه بیان می شود نیست زیرا تحقق این شرایط مدلول ضمنی و مقدر (به معنای خاص و مربوط آن) چنین کاربودی است. قواردادهای اشاره یا از نظر دانشمندان منطق مورد خفلت واقع شده، یا به نادرستی تفسیر شده است. أكر چه مشكل است دلايل اين غفلت را به طور خلاصه بازگو كرد اما ملاحظة آنها مشكل نیست. دو مورد از آنها عبارت است از: (۱) اشتغال اکثر منطقدانان به تعاریف؛ (۲) اشتغال بعضی منطق دانان به نظامهای صوری.

۱) تعریف به معنای معروف آن، عبارت است از توضیح شرایط اسناد یا کاربرد طبهوای ۴۴
یک عبارت. در تعریف هیچکدام از لوازم مثنی مورد توجه نیست. به این ترتیب تـا آنـجاکـه
جستجو برای معنا و تحلیل یک عبارت به عنوان کاوشی برای تعریف تلقی شود، غفلت یا سوء

تفسیر قراردادها و نه اسنادها اجتناب ناپذیر است. شاید بهتر است گفته شود (چون نمی خواهم قانونی در مورد معناه ۱۹ یا و تعلیل ۹۱۰ و فلع کنم) که منطق دانان نتوانسته اند دریابند که مشکلات کاربرد و سیمتر از مشکلات معنا و تحلیل است.

۲) تأثیر اشتغال به ریاضیات و منطق صوری به شکلی واضح و آشکار در مورد لایبنیتز و راسل (اگر نخواهیم موارد جدیدتری نشان دهیم) وجود دارد. بنیانگذار حساب، بدون توجه یا هیچگونه اجباری به ایجاد جملات واقعی، با نوهی تعصب، به منطق کاربردی تقرب می جوید. طبیعی است که وی تصور کند انواع قوارداد که او با کارآیی آنها در یک زمینه آشناست تنها در صورتی واقعاً کافی است که حداقل یک نفر بتواند، در زمینه ای کاملاً متفاوت، چگونگی کفایت آن عبارتِ حاکی از واقع را دریابد. بنابراین ما شاهد تلاشی سخت از لایبنیتز هستیم در جهت اثبات انحصار در مورد اشارات انحصاری به عنوان مطلبی منطقی به معنای دقیق کلمه، و نیز اثبات انحصار و نیز وجود اثبا به دنبال شاهد تلاش سخت را سخت راسل برای انجام همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال شاهد تلاش سخت راسل برای انجام همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال دلالت ضمنی بر انحصار و نیز وجود ۱۰ همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال دلالت ضمنی بر انحصار و نیز وجود ۱۰ همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال دلالت ضمنی بر انحصار و نیز وجود ۱۰ همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال دلالت ضمنی بر انحصار و نیز وجود ۱۰ همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال دلالت ضمنی بر انحصار و نیز وجود ۱۰ همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال دلالت ضمنی بر انحصار و نیز وجود ۱۰ همین کار به گونهای متفاوت هستیم و هر دو آنها به دنبال دلالت فیمن بر انحصار و نیز وجود ۱۰ همین کار به شور ۱۰ همین کار به ایم به در با در ایم به در با با در با

باید روشن شود تفاوتی که به دنبال پیداکردن آن هستم اصولاً میان نقشهای مختلف یا بخشی (از آن نقشها) است که عبارات ممکن است در زبان ایفا کنند نه میان گروههای مختلف عبارات. زیرا بعضی عبارات ممکن است در هر یک از دو نقش ظاهر شوند. بعضی از انواع کلمات که در مورد آنها بحث خواهم کرد غالباً و اگر نگویم منحصراً، یک نقش اشارهای دارند. چنین سخنی در مورد ضمایر و اسامی خاص عادی، کاملاً واضح و صادق است. بعضی از کلمات نیز می توانند به عنوان تمام یا جزئی از عباراتی واقع شوند که غالباً کاربرد اشارهای دارند و نیز به عنوان تمام یا جزئی از عباراتی و اقع شوند که غالباً کاربرد طبقهای یا اسنادی دارند. موارد روشن این کلمات عبارتاند از: اسامی عام به تنهایی یا به همراه وجه وصفی به و مواردی از عباراتی و عبارتاند از صفات یا وجوه وصفی به تنهایی. میان عباراتی که از وضوح کمتری برخوردارند عبارتاند از صفات یا وجوه وصفی به تنهایی. میان عباراتی که قابلیت کاربرد اشارهای دارند با عبارات دیگر در حداقل سه مورد مستقل زیر تفاوت وجود دارد:

 ۱) یکی از اختلافات آنها در اندازهٔ وابستگی است که استعمال هریک از آنها به متن اظهار آنها دارد. در این دامنه کلماتی چون ومن، و «آن» در یک طرف (آخرین حد ماکزیمم وابستگی) و عباراتی چون «نویسند» ویورلی، ۹۰ و هجدهمین پادشا، فرانسه در طرف دیگر قرار گرفته اند.

۲) اختلاف دیگر آنها در درجهٔ آمعنای وطغی، ۱۰۰ آنهاست. مراد من از اسعنای وصغی، همان حد قرارد(دی ۱۰۱ در کاربرد نسبت به اشیالی از نوع عام معین یا داشتن خصوصیات عام

معین است. در یک طرف این دامنه، نامهای خاصی وجود دارد که معمولاً آنها را در سخنان عادی به کار می بریم. چنانکه ممکن است اشخاص، سگها و مو تورسیکلتها را هوراس ۱۰۲ بناطیم. نامهای ساده هیچ معنای وصفی ندارد (مگر مواردی که به خاطر کاربرد آنها به عنوان یک نام، معنایی پیدا کرده باشند). کلمهای مثل واوه کمترین معنای وصفی را داراست ولی بالأخر، معنا دارد. عبارت اسمی مثل ومیزگرده ۱۰۳ بیشترین معنای توصیفی را داراست. یک مورد از کلماتی که دارای حد وسط در این مراتب آست عبارات اسمی است که در زبان انگلیسی با حروف بزرگ شروع شده باشد مثل "The Round Table".

٣) آخرين تفاوت آنكه چنين عباراتي را مي توان به دو دسته زير تقسيم كرد:

الف: آنهایی که کاربرد اشارهای صحیحشان با برخی قراردادهای اسنادی ـ اشارهای صورت میگیرد.

ب: آنهایی که کاربرد اشارهای صحیحشان با هیچ نوع قراردادی نه از نوع متنی و نه اسنادی صورت نمی گیرد بلکه با قراردادهایی که مختص به هر کاربرد خاص (نه هر اظهار خاص) هستند صورت می گیرد.

ضمایری (که کمترین معنای توصیفی را دارند) و عبارتهای اسمی (که بیشترین معنای توصیغی را دارند) متعلق به دستهٔ اول هستند. و تقریباً معروفترین نوع اسامی خاص به دومین دسته تعلق دارند. ندانستن نام یک شخص به معنای جهل به زبان او نیست. به همین جهت است که ما از معنای اسامی خاص سخن نمیگوییم. (اما این بدان معنا نیست که این اسامی فاقد معنایند.) در این دامنه وضعیت متوسط از آنِ عباراتی است که با حروف بزرگ انگلیسی نوشته میشود از قبیل "The Old Pretender". با این عبارت فقط به مدعی پیر می توان اشاره کرد اما شناخت آن مدعی به معنای شناخت یک قرارداد خاص و هیژه است.

در مورد عبارتهایی که با شکل وشیء یگانهای که چنین و چنان است، ۱۰۵ برای اشاره به کار می روند، حرف تعریف "the" به همراه چگونگی رقوع آنها در جمله (یعنی اینکه در ابتدای جمله یا به دنبال یک فعل متعدی یا قضیه واقع شوند) علامت آن است که اشارهٔ انحصاری صورت گرفته و اسم یا نام و صفت بعدی به همراه متن اظهار، نشان دهندهٔ آن است که چه اشارهٔ انحصاری انجام شده است.

به طور کلی تفاوت عملی میان نامهای عام و صفات آناستکه نامهای عام به طور طبیعی و عام برای اشاره به کار میروند اما صفات را نمی توان بدین شیوه به طور عام یا حتی طبیعی به کار بود مگر در مواردی که اسمی را توصیف کنند، اگر چه می توانند به تنهایی نیز در این مورد به کار روند. و البته این تفاوت عملی چیزی مستقل از توان توصیف مخصوص هرکلمه است. به طور کلی باید توقع ما از توان توصیف اسامی آن باشد که این اسامی ابزاری با کارآیی بیشتر برای این وظیفه هستند که نشاندهند وقتی اشارهٔ انحصاری به صورت خیاص بـه کــار مــیرود کــاربرد اشارهای انحصاری (توسط گوینده) قصد شده است. همچنین توقع ما از توان توصیفی کلماتی که به طور طبیعی و عام به کار می بریم باید عبارت باشد از انجام اشارت انحصاری برای آنکه توجه خود را به خصوصیات رفتاری برجسته و تقریباً دائمی اشیاء نشان دهیم. ایـن دو تـوقـم غیرمستفل از بکدیگر نیستند و اگر به تفاوتهای میان نوع عامتر اسامی عام و نوع عامتر صفات توجه كنيم، درخواهيم يافت كه هردو آنها تحقق يافتهاند. اين تفاوتها از همان نوعي هستند كه لاک با زیرکی در دو جا بیان کرده است: یک بار آنجاکه میگوید: ونلروها ۱۰۱ بیجش عمدهای از تصورات ما را نسبت به اشیاه تشکیل میدهند، و بار دیگر جایی است که در مقام مقایسه میان ايستهماني مناهيت واقنعي واصاهيت اسمى دراميورد تنصورات بسيط واعدم اينهماني و تحول پذیری ماهیت اسمی جو هر اللت. ۱۹۷ پنجواور ۱۰۸ کود باج آزاردهندهای است که لاک به آگاهی مبهم خویش از تفاوت در رفتار زبانی حاکم و غالب می بردازد. این ابهام حتی وقتی که اسم كموبيش به رشتهاي نامعين از صفات گسترش مي بايد، وجود دارد. راسل همان خطاي لاك را با مقداری تفاوت هنگامی مرتکب می شود که به استنتاج واقعیت از ترکیب جمله به اندازمای باور پیدا میکند که خیال میکند تنها با حذف عمل اشاره از زبان می تواند از این مشکل فلسفی رهایی یابد. بدین ترتیب او برنامهٔ خویش را برای ابطال خصوصیات منحصر به فرد طراحی کرد؛ در واقع برنامه ای برای حذف تمایز کاربرد منطقی که من در اینجا به سختی بر آن تأکید دارم. اقتضای متن برای کاربود اشارهای ضمایر اشاره را می توان با بیشترین دقت در بعضی موارد (مثل ومن، و وتو،) و تنها با بیشترین ابهام در موارد دیگر (مثل وآن، و واین،) بیان کرد. من ترجیح میدهم چیز بیشتری درمورد ضمایم نگویم جز آنکه اشاره کنم به علامت دیگری که حاکی از عجز در تشخیص کاربرد اشارهای است و آن عبارت است از اینکه عدهای از منطق دانان در واقع برای توضیح ماهیت متغلّر ۱۰۰، جملاتی مثل واو مریض استُ،۱۱۰ ۽ وآن سبز استُهر ۱۱۰ را بـه عنوان نمونههایی از آنچه در زَبّان عادی مانند تابع جملهای ۱۱۲ است ارائه کردهاند. البته درست است که کلمهٔ داو، ممکن است در موقعیتهای مختلفی برای اشاره به افراد یا حیوانات مختلفی به کار رود اماکلماتی مثل وجان ۱۱۳ و عبارت وگربه ۱۱۳ نیز همین طورند. لیکن چیزی که مانع شده منطق دانان یا این دو عبارت به عنوان شبه متقبر ۱۴ رفتار کنند در و هملهٔ اول عبارت است از

توهمی پرسابقه مبنی بر آنکه اسم از نظر منطقی به فرد خاص تعلق دارد، و در وهلهٔ دوم عبارت است از معنای توصیفی عبارت «گربه ۱۱۰۰. اما «او» که قلمرو کاربردی وسیع و توان توصیفی کمی دارد فقط کاربردی از نوع کاربرد کلمات اشاره دارد. همین واقعیت به همراه عجز از اعطای جایگاه اشاره ای مناسب به این عبارات (جایگاهی که به روی اسامی خاص منطقی موهوم بلز بگه داشته اند) موجب تلاشهای گمراه کننده در توضیح طبیعت متغیر کلماتی از قبیل «او ۱۷۷ و آنی ۱۱۸ شده است.

گاهی اوقات در مورد اسامی خاص معمولی گفته می شود که آنها اساساً کلماتی هستند که هریک برای اشاره به تنها یک فرد به کار می روند. چنین چیزی واضح البطلان است. بسیاری از اسامی شخصی عادی ــاسامی واقعی ــ به طور صحیح برای اشاره به افراد متعددی بـه كـار می روند. یک نام شخصی عادی تقریباً عبارت است از کلمهای که به نحو اشارهای به کار رفته وكاربرد أن توسط هيچ معناي وصفي كه أن كلمه ممكن است داشته باشد تعيين نشـده و نـيز محکوم هیچیک از قوانین کلی در مورد کاربردیک عبارت به عنوان عبارت اشارهای (یا حتی بخشی از عبارت اشارهای) مثل واین، ومن، و "the" نیست، اما محکوم قراردادهای و بنوهٔ همر مجموعه خاص از کاربرد کلمات در مورد یک شخص مفروض است. نکتهٔ مهم آناست که صحت چنین کاربردهایی ناشئ از هیچ قانون کلی یا قرارداد کاربرد برای چنین کلماتی نیست. (نامعقولی و دور باطل وقتی به حداهلای خود می رسد که بخواهیم با اسامی خاص به منزلهٔ وصفهای پنهان به معنای راسلی آن رفتار کنیم. زیرا لازمهٔ اشاره به یک شیء با ذکر نیام ته ا عبارت است از وجود آن شیء که مورد اشاره قرار گرفته یعنی کسی که به طور قراردادی با آن نام خوانده شده است.) حتى اين جنبه از اسامي تنها نمادي است از هدف استعمال آنها. در حال حاضر انتخاب ما از اسامي، تا حدى منعندي و تا حدى به ملاحظات اجتماعي و قانوني وابسته است. كاملاً محتمل است كمه نظام كاملي از اسامي بر مبناي مثلاً تاريخ ولادت **یادسته بندی دقیق تفاوتهای روانشناسانه یا مربوط به ساختمان بدن داشته باشیم. اما مو فقیت** این چئین سیستمی تماماً بستگی به سهولت نامگذاری به منظور انجام اشارات انحصاری دارد و این نیز خود به تعدد دسته بندیهای مورداستفاده و نیز حد و اندازهای بستگی دارد که آنها تا بدان درجه، گروهبندیهای تصادفی را از گروهبندیهای اجتماعی عادی جدا میکنند؛ با فرض آنکه این دو شرط در حدکافی و جود داشته باشد. حسن انتخابی که به واسطهٔ متن فراهم می آید بقیهٔ کار را انجام خواهد داد و این چنین امری در مورد رسوم نامگذاری فعلی ما وجود دارد. اگر ما چنین يتمي داشتيم، مي توانستيم نامها را هم به طور وصفي به كار ببريم (چنانكه در حال حاضر ما

به شکل محدود و تنها با اسامی مشهور چنین میکنیم) و هم به طور اشدارهای. اما تمنها با معیارهایی که ناشی از ملاحظهٔ لوازم عمل اشاره است می توان به کفایت هر سیستم نامگذاری دسترسی یافت. از حیث نامگذاری، هیچ نوع دسته بندی تنها به سبب خصوصیات مربوط به زبان تولد با ویژگیهای بدنی، بهتر یا بدتر از دسته بندی دیگر نیست.

قبلاً مجموعة شبه اسامی ۱۱۱ از عبارات اسمی که با حروف بزرگ شروع می شوند مثل:

"The Announciation" ، ۱۲۱ The Great War" ، ۱۲۰ The Glorious Revolution

"The Glorious Revolution" را ذکر کردم. در حالی که معنای وصفی این عبارات که همراه با حرف

تعریف "The" بیان شده اند به نقش اشاره ای آنها مربوط است، حروف بزرگ نشانه همان انتخاب

بیرون از مناطق ۲۲۱ در کاربرد اشاره ای هستند که ویژگی اسامی محفل ۱۲۵ است. چنین عباراتی در

متنهای چاپی یا دستنوشته هنگامی یافت می شوند که به عضوی از یک مجموعه حوادث یا

اشیاء در یک جامعه توجه آشکاری شده باشد. چنین عباراتی، اسامی بالفوه ۱۲۱ هستند. به

دلایلی روشن، یک عبارت ممکن است در این مجموعه داخل و یا خارج از آن باشد. (مثل

عبارت The Great War)

## ٠,

با ملاحظهٔ آنچه گفته شد میخواهم منه مطلب ذیل را در مورد کاربردهای اشارهای به اختصار نتیجه بگیرم:

الف) چنین نیست که کلیهٔ کاربردهای اشارهای عبارات مفرد از قبل پاسخگوی پرسش وشما در مورد چه چیز (چه کسی یا کدامین شخص) سخن میگویید؟ باشد، بلکه بعضی از آنها یا موجب چنین پرسشی هستند و یا منکر ادها یا توانایی پاسخ به آناند. برای این مورد می توان جملاتی را به عنوان مثال ذکر کرد که چنین آغاز شده اند: ومردی به من گفت که ...، ۱۲۷ ، وکسی به من گفت که ...، ۱۲۷ ، بنابریک باور سنتی (باور راسلی) چنین جملاتی وجودی اند اما نه وجودی انحصاری. اما چنین اعتقادی به چند دلیل غلط است. اینکه گفته شود بخشی از آنچه در این نوع جملات اظهار شده آناست که مجموعهٔ مردان یا اشخاص تهی نیست، سخنی به هایت پوچ است. یقیناً این مطلب، به معنا خاص کلمهٔ دلالت که شرح دادیم، در تقدیر است. اما این دلالت تقدیری به همان اندازه انحصار را در شیء خاص مورد اشاره دربردارد که جمله ای که با عبارت "The Table" نفاز شود. تفاوت میان کاربرد حرف تعریف معین و غیرمعین تقریباً چنین است. ما از "The Table" یا در وقتی استفاده می کنیم که یک اشارهٔ قبلی انجام شده باشد و حرف The تشان دهد

که همان اشاره انجام شده و یا وقتی از آن استفاده می کنیم که اشارهٔ غیرمعین قبلی صورت نگرفته ولی از متن (شامل آگاهی فرضی شنونده) انتظار می رود که شنونده را قادر سازد تا بگوید چه اشارهای انجام شده است. و از "۵" یا وقتی استفاده می کنیم که چنین شرایطی تحقق نیافته باشد و یا وقتی استفاده می کنیم که چنین شرایطی تحقق نیافته باشد و یا وقتی استفاده می کنیم حفظ کنیم که علی رغم آنکه یک اشاره می کنیم حفظ کنیم. این کاربود اصلی می خواهیم ایهام را در هویت شخص یا شیتی که بدان اشاره می کنیم حفظ کنیم. این کاربود اصلی عباراتی مثل «یک شخص معین» یا «یک کسی» در جایی است که نمی توان آن را مبدل کرد به «کسی که شما (شنونده) آن کس را نمی شناسید» یا «من (گوینده) نمی شناسم» بلکه می توان آن را مبدل کرد به را مبدل کرد به وکسی که من نمی خواهم هویت او را قاش کنم».

ب) عبارتهای شناسایی. مواد من از این عنوان عبارتهایی است شبیه به : (ia) آن مود همان کس است که در یک روز دو بار در کانال شنا گود.۱۲۹ (ia) ناپلئون همان شخصی است که فرمان اعدام دوک انگین را صادر کرد. ۲۰۱

معمایی که دربارهٔ این احکام وجود دارد آناستکه ظاهراً محمولات دستوری آنها همانند احکام ذیل به نحر مستقیم به موضوع اسناد داده نشدهاند:

(b) آن مرد در یک روز دو بار در کانال شناکرد. ۱۴۱

(lib) ناپلتون فرمان اعدام دوک انگین را صادر کرد. ۱۳۲ 🔏

اگر کسی برای جلوگیری از بروز عدم تفاوت میان (۱۵) و نیز (۱۵) و نیز (۱۵) و نیز (۱۵) بگوید: عباراتی که مکملهای گرامری (۱۵) و (۱۵) را تشکیل می دهند کاربود اشارهای دارند، در مورد این جملات گرفتار معما می شویم. بنابراین ظاهراً ما با دو بار اشاره به یک شخص واحد یا هیچ چیز در مورد او نگفته و حکمی نکرده ایم یا او را با خودش مشخص کرده ایم و بدین ترتیب یک اینهمانی بی مایه ۱۳۰ انجام داده ایم. این بی مایگی را می توان از بین برد. چنین چیزی تنها برای کسانی مطرح می شود که فکر کنند که شیء مورد اشاره همان معنای این عبارات است و گمان کنند که موضوع و مکمل این جملات به این دلیل که به یک شیء اشاره می کنند، یک معنا دارند. به اعتقاد من تفاوتهای میان جملات دستهٔ (۵) و جملات دستهٔ (۵) را می توان با ملاحظهٔ تفاوتهای میان شرایطی که تحت آنها جملهٔ (۱۵) و شرایطی که در تحت آنها جملهٔ (۱۵) گفته می شود، دریافت. شما در صورتی ممکن است (۱۵) را به جای (۱۵) بگویید که بدانید یا معتقد باشید که شنوندهٔ شما می داند یا اعتقاد دارد کسی در آن کانال دو بار در یک روز شناکرده است. شما وقتی (۱۵) را می گویید که شنوندهٔ خویش را در موضع کسی قرار دهید که می پرسد: دچه شما وقتی (۱۵) را می گوید کسی این کار را کسی دو بار در یک روز در کانال شناکرد؟ و رو شؤالکننده با این سؤال نمی گوید کسی این کار را

انجام داده است، اگر چه این سؤال دارای دلالت تقدیری اینکه شخصی این کار را کرده هست.) چنین جملاتی پاسخهای اینگونه سؤالات هستند. بهتر است آنها را به جای احکام اینهمانی، واحکام شناسایی ۱۳۳۰ بخوانیم. جملهٔ (۱۵) چیزی کمتر یا بیشتر از جملهٔ (۱۵) بیان نمی کند. اما فقط شما جملهٔ (۱۵) را به کسی می گویید که فرض می کنید چیزهایی می داند حال آنکه جملهٔ (۱۵) را به کسی می گویید که آن جیزها را نمی داند. این در اساس راه حل معمای راسلی دربارهٔ را به کسی می گویید که آن جیزها را نمی داند. این در اساس راه حل معمای راسلی دربارهٔ دعبارتهای دال بر اشیاء خاص ۱۳۵۰ است که با فعل دهست، به یکدیگر پیوسته اند. و این یکی از معماهایی است که راسل مدعی است تثوری وصفهای خاص شایستگی حل آن را دارد.

ج) منطق موضوعات و محمولات. اکثر آنچه را در مورد کاربزه اشارهای انحصاری عبارت گفتهام می توان با یک تغییر مناسب به کاربود اشارهای غیرانحصاری ۱۳۱ بیز تعمیم داد. منظور از کاربرد اشارهای غیرانحصاری بعضی کاربردهای مشتمل بر "the"، "all the"، "all the"، "some"، "some of the" و غیره که پس از آنها یک اسم جمع مقید یا غیرمقید می آید و نیز بعضی کاربردهای مشتمل بر "those"، "them"، "they" و نیز ترکیب عطفی چند اسم. عبارات نوع اول به خصوص جالب توجه هستند. تقريباً مي توان گفت نقد جديد و مرسوم توسط منطق رياضي در مورد تعلیمات سنتی مثل مربع تقابل وئیز چند شکل از اشکال سنتی قیاس که منتبع دانسته شده بر مبنای عجز معروف در تشخیص معنای خاصی است مشتمل بر اظهارات وجو دی که مدلول ضمنی عبارات هستند. قضایای کلی مربع، آنطور که گفته شد، یا دارای تنفسیر منفی وجودي است (چنانكه تفسير قضية ٩ دموجبة كليه، أناستكه: هيچ xاي نيستكه ونباشد) يا باید با ترکیب عطفی عبارات وجودی مثبت و منفی تفسیر شود. به عنوان مثال تفسیر قضیهٔ ۸ این است که : x هایی وجود دارند اما هیچ x ای نیست که ۷ نباشد. و قضایای ۱ (موجبهٔ جزئیه) و ٥ (سالبة جزئیه) به طور طبیعی دارای تفسیر مثبت وجودی هستند. معلوم است با پندیرش هریک از شقوق فوق، بعضی قوانین سنتی را باید رها کرد؛ چنانکه قیاس دوالوجـهیر۱۳۷ یکر مورد ساختگی است. اگر قضایای این جدول را نه به عنوان جملات وجو دی مثبت، نه جملات وجودي منفى و نه جملات وجودي مثبت و منفى تفسير كنيم بلكه أنها را به عنوان جملاتي تقسیر کنیم که پرسش از کاربرد آنها برای ساختن اظهاراتی درست یا نادرست فقط در صورتی طرح شود که شرایط وجودی برای موضوع آنها تحقق یابد، به این ترتیب تمامی قانونهای سنتی با یکدیگر سازگاری داشته، باقی می مانند. و چنین تفسیری بسیار نزدیک به رایجترین کــاربود عباراتی است که با "اله" یا "some" آغاز شود و این نزدیکی به مراتب بیشتر از تفسیر برگزیده راسل است، زيرا اين عبارات شايعترين كاربرد را براي اشاره دارند. اكر فردي خوالي الدهن و بينون و فرزند موردسؤال قرار گیرد که آیا تمام بچههایش خواب هستند، یقیناً، بر این اساس که فرزند ندارد جواب نخواهد داد که : وخیره از آنجا که او بچهای ندارد جواب نخواهد داد که : وخیره از آنجا که او بچهای ندارد، چنین سؤالی مطرح نمی شود. این سخنان بدان معنا نیست که من نتوانم جملهٔ وتمام بچههای من خواب انده را به قصد اینکه شخصی بفهمد من واقعاً دارای چند بچه هستم و یا به قصد گمراه کردن او در مورد اینکه بچه دارم، به کار بیرم.

همچنین تصدیق به اینکه عبارات مفرد به شکل دشیء یگانهای که چنین و چنان است؛ گاهی ممکن است با هدف مشابهی به کار رود موجب تضعیف تثوری من نمی شود. هیچ قانون ارسطویی یا راسلی، منطق دقیقی برای عبارات زبان عادی اصلاً منطق ندارد.



## یینوشتها:

- 1. On Referring
- 2. P.F. Strawson
- 3. uniquely referring use
- 4. that, this
- 5. he. she
- 6. It
- 7. singular subject-predicate sentence
- 8. The greatest French soldier
- 9. The greatest French soldier died in exile.
- 10. The Whale struck the ship.

۸۱. - مواد همان شیوهٔ اشارهای انجهباری است. ب

- 12. The so and so
- 13. The King of France is wise.

۸۴. در مقام تخاطب. ـ م.

۱۵. به ابن ترتیب تشوری راسل واکنشی صلد رویکره ماینونگ است که قائل به عالم تقرّری بـرای اســامی و وصفهای خاص فاقد مصداق بود. ـم.

وصفهای حاص فاحد مست به بره مراد . ۱۶. این اصل مفاد فانون استحالهٔ ارتفاع نقیضین (Bivalence) است.م. ۱۷. مطرح شده در مقدمات.م.

- 18. grammatical subject
- 19. logical subject
- 20. existential proposition
- 21, uniquely existential
- 22. logical proper names
- 23. definite descriptions

۲۴. در باب وصفهای خاص. ــم.

- 25. expression
- 26. sentence
- 27. a sentence
- 28. a use of a sentence
- 29, an utterance of a sentence
- 30. an expression
- 31, a use of an expression
- 32, an utterance of an expression
- 33, the sentence
- 34. this sentence
- 35. a sentence

الف) استعمال رابع «کاربرد» (یک واژهٔ خاص، عبارت، جمله) تقریباً مساوی است با «قواعد کاربرد» که آن نیز تقریباً مساوی است با معنا.

ب) همان استعمال که من در عبارت وکاربرد اشارهای انحصاری یک عبارت، انجام دادهام و وکاربرد، در آن نظر ساوی است با وشدهٔ استعماله.

37. "I am hot."

توجه شود که جمله (eentence) با قضیه (proposition) تفاوت دارد. م.

٣٩. بلکه بايد گفت: کسي که اين عبارت را به کار مي برد، عمل اشاره را انجام مي دهد. ـم.

40. type

۲۱. نشاندادن. ـم.

۴۲٪ هر دو واژه به معنای اشاره کردن است. ــم.

۱۴۴. مقصودم تو هستی. ــم.

٣٤. اين همان است كه مقصود من است. ــم.

**40. آنکه مقصود من بود...م.** 

۴۶. معنای عبارت. \_م.

۳۷. منظور کاربرد این واژه در عبارت اول است.

. ۲۸ منظور کاربرد واژهٔ mean در عبارت دوم است. ـ م

49. The table is covered with books.

51, a spurious use of the sentence

۵۲ البته به نظر می رسد انتخاب واژهٔ ۵ساختگی، حداقل در بعضی استعمالات غیراستاندارد موجب سوءبرداشت گردد. لذا من ترجیح می دهم این موارد را کاربردهای ثانوی بنامم.

53. genuine use

54, sophisticated remancing and sophisticated fiction

۵۵ افسانههای ساده با عبارت «روزی بود روزگاری بود ...» آغاز میگردد.

56. about

57. Moore

Pick Wick ∆A یک شخصیت خیالی است. ــم.

59. He's not talking about anybody.

ه ع نگاه کنید به: باورقی ۱، صفحهٔ ۳۱.

61, the such and such

62, auch and such

63, the such and such

۶۲. نگاه کنید به : پاورقی ۱، صفحه ۲۱.

65, the so and so

۶۶ یعنی یک ¢وجود دارد و غیر از آن ودیگری نیست. ـ م.

- 67. The table is covered by books.
- 68, the table
- 69. imply
- 70, the so and so
- 71. the table
- 72, the individual I referred to
- 73, the so and so
- 74. This is a fine red one.
- 75, communication
- 75. explicit or disguised assertion
- 77. Individual Variables
- 78, engulry into meaning and truth
- 79. Human knowledge

۸۰ علی رغم علامت خطری که در عبارت وفرم گرامری گیراه کننده وجود دارد.

- 81, the referring or identifying task
- 82, the attributive or descriptive or classificatory or escriptive task
- 83, separable expressions

۸۴ من به جملات منطقی توجهی ندارم، زیرا این قبیل جملات نیازی به تغییر براساس آنچه خواهم گفت ندارند بلکه تنها به تکمیل موارد جزئی احتیاج دارند.

85, the convertional grammatical classification of subject and predicate

۸۶ یعنی اشاره و اسناد، ـ.م.

- 87. transcendental explanation
- 88, the identifying and attributive roles
- 89. pseudo material shadows

۹۰ این طرز نگارش خاص استراوسون است. ــر.م.

- 91. context
- 92. genuine proper names
- 93, the contextual requirement
- 94. classificatory use
- 95. meaning
- 96. analysis
- 97. Implication for uniqueness and for that of existence

۹۸ توضیح آنکه لایبنیتز و راسل هر دو درصدد هستند نشان دهند عبارتهایی که موضوع آنها وصفهای خاص است، در واقع عبارتهای سورداری هستند که کمیت آنها جزئی است (دارای سور وجودی هستند) و محمول آنها ثابت برای تنها مصداق موضوع است. بنابراین محور اصلی مراد آنها اثبات وجودی بودن چنین عباراتی و نیز منحصر به فرد بودن مصداق موضوع آنهاست. ـم.

- 99. The author of Waverley
- 100, discriptive meaning
- 101, conventional limitation

#### 103, the round table

۱۰۴. فرزند جیمز دوم که مدعی سلطنت در انگلیس بود.

105, the so and so

۱۰۶ مراد از نیرو در نزد لاک، همان توان فراآوردن هو تصور در ذهن است. او این نیرو را «کیفیت مادهای که دربردارندهٔ آن توان است؛ مي خواند و لذا ميان تصورات و كيفيات فرق مي گذارد. به عنوان مثال توان گلولهٔ برف در ایجاد تصورات سفید و سرد و گرد در ذهن راکیفیات می خواند، ولی احساسات یا ادراکات مطابق باً آنها را تصورات مینامد. ـم. ۱۸۷۷ لاک در مورد الفاظ عام و چگونگی دستیابی به آنها و نیز تفاوت میان ساهیت واقعی و اسسمی و

همچنین اینهمانی و این نه آنی بحثهای مفصلی دارد که متن ناظر بدانهاست. م

108, substance

109, the nature of a variable

110. He le sick.

111. It is grech.

112, a sentential function

113. John

114, the cat

115. guasi - variables

116. cat

117. he. she

118. ìt

119. quasi names



١٢٠. انقلاب باشكود. ۱۲۱. جنگ بزرگ. ۲۲ ( اعلان ٦٢٣. مسؤكرد.

124, extra - logical selectiviting

125, pure - names

126, embryonic phrases

127. A man told me that ...

128. Some one told me that ...

129. That is the man who swam the channel twice on one day.

130. Napoleon was the man who ordered the execution of the Duc d'Enghien.

131. That man ewam the channel twice in one day.

182. Napoleon ordered the execution of the Duc d'Enghien.

133, trivial identing

134, identification - statement

135, denoting phrase

136, none uniquely referring use

137, the dilemma



# آیا معرفت، باورِ صادقِ موجَّه است؟

نوشتهٔ ادموند گتیه ترجمهٔ شاپور اعتماد

# مقدمة مترجم : مسألة كتيه

تحلیار معرفت همواره یکی از مسائل اصلی ایبستمولوژی بوده است که ممایقه آن به افلاطون بازم کردد و عناصر اصلی این تحلیل دو مفهوم باور (belief) و صدق (truth) بوده است. امّا از همان نخست معلوم شد که این در مفهوم به تنهایی برای ارزبای جعوفت کفایت نمیکنند. انسان می تواند صاحب باوري صادق باشد بدون آنكه صاحب معرفتي بأنجيدا از اين رو اين پرمش مطرح مي شودكه چه امری باور صادق را به معرفت تبدیل میکند؟ از زمان باستان تا امروز این عنصر سوّم در تحلیل معرفت، مفهوم توجیه (justification) قلمداد شده است. به سخن دیگر، برای آنکه مندعی منعرفت باشهم باور ما نه تنها باید صادق باشد بلکه باید در عین حال موجه هم باشد. در نتیجه بخش عظیمی از تحقیقات معرفت شناختی به بروسی این سه عنصره و در قرن بیستم به خصوص به عنصر سوم یعنی مفهوم توجیه، اختصاص داشته است. مسألهٔ گنیه دقیقاً در پرتو این تحلیلهای باستانی و امروزی مطوح می شود: واینکه اگر کسی باور صادق موجهی دشته باشد که p، آنگاه او می داند که ep گتیه منکر دقت این تحلیل از معرفت است. روشی که برای اثبات حرف خود اتخاذ میرکند همان روشی است که بسیاری در مورد اثبات عدم کفایت دو شرط باور و صدق برای تحلیل معرفت پیش میگرفتند («اینکه اگر کسی باور صادقی داشته باشد که p، آنگاه او مرداند که p)؛ یعنی ارائه مثالهای خلاف. ابنکار و نوآوري گتبه كشف ابن مثالهاي خلاف بود كه از ديرباز از همه پوشيده مانده بود. كساني كه مثالهاي خلاف او را نیذیرفته اند سعی کوده اند مفهوم توجیه یا باور موجه را (اینکه چه امری سبب می شود که باوری موجه تلفی شود) پیچیده و پیچیده ترکنند. آنان که منالهای خلاف او را ب<del>ذیر</del>فته اند سعی کردهاند تا عنصر چهارمی به سه عنصر باور، صدق و توجیه در تحلیل معرفت اضافه کنند. ا

مسألهٔ گنیه سبب شده است تحلیل سه گانه معرفت با دفت بیشتری مورد برزشنی قرار گیرد و در دامنزدن به نحقیقات معرفت شناختی دو سه دههٔ گذشته نقش مهمی داشته است. بخشی از نظریه های جدید معرفت شناختی مانند نظریهٔ علّی معرفت (The Causal Theory of Knowledge)، نظریهٔ شرطی و غیرشوطی معرفت (Defeasibility Analysis of Knowledge) با نظریه های قابلیت اطمینان

معرفت (Reilabilism) همواره به مهار مثالهای خلافگتیه معطوف بودهاند. ۳

لیکسن بساید توجه داشت که این بعض از معرفت شناسی قفط به مبعث معرفت گزارهای (proposibonal knowledge) معطوف است. اینکه افسام دیگر معرفت کدامند و تا چه حدیه معرفت گزارهای قرارهای قابل تأویل اند، یا نقش معرفت گزارهای در ساختار آنها چیست، مباحث تحقیقاتی پردامنهای هستند که برخی از آنها در مراجع ارائه شده مورد بررسی قرار گرفته اند.

طی سالهای اخیره افراد بسیاری تلاش کردهاند تا شرط لازم و کافی معرفت یک شخص را به حکم (یا گزارهٔ) معینی بیان کنند. این تلاشها غالباً چناناند که آنها را می توان به شکلی مشابه شکل زیر بیان کرد ۱:

- (الف) S میداندکه P اگر و تنها اگر
  - (۱) P صادق باشد
- (۲) P باور داشته باشد که P، و
- (۳) S توجیهی دارد که باور داشته باشد که P

یرای مثال، چیزولم (Chisholm) ادعا کرده است که شکل زیـر شـرط لازم و کسافی مـعرفت را بهدست می.دهد.۲

- (ب) S می داند که ۱۳گر و تنها اگر
- (۱) S باور داشته باشدکه P
- (۲) S برای P دلیل کافی (adequate evidence) داشته باشد
  - (۳) P صادق باشد

اپِر هم شرط لازم و کافی معرفت را به صورت زیر بیان میکند: **ک** 

- (ج) Sمى داند كه P اگر و تنها اگر
  - (۱) ۴ صادق باشد
- (۲) ۶ مطمئن باشدکه ۹ صادق است، و
- (٣) S حق داشته باشد كه مطمئن باشد كه P صادق است.

اکنون میخواهم استدلال کنم که (الف) صادق نیست زیرا شروط بیان شده در آن برای صدق گزارهٔ ۵۹ می داند که ۹م، شرط کافی به شمار نمی آیند. همین استدلال نشان خواهد داد که اگر به جای [عبارت] «برای ... دلیل کافی [دارد]» یا «حق [دارد] که مطمئن باشد که همه جا عبارت «توجیهی دارد که باور داشته باشد که و را جایگزین کنیم (ب) و (ج) هم آشکال موفقی نیستند.

[ولي] ميخواهم با تذكر دو نكته شروع كنم. اول أنكه وتوجيه (يا وموجه)) به أن معنايي كه

توجیه ۶ برای باور به ۹ شرط لازم است برای آنکه و ۶ بداند که ۹ و به گونهای است که امکان دارد کسی در باور به گزاره ای که در واقع امر کاذب است موجه باشد. دوم آنکه به ازای هر گزاره ای مانند ۹ اگر ۶ توجیهی داشته باشد که باور کند که ۹ و ۹ یر ۵ دلالت کند، و ۶ ، ۵ را از ۹ استنتاج کند و ۵ را به اعتبار این استنتاج بپذیرد، آنگاه ۶ در باور خود به ۵ هم موجه است. با در نظرداشتن این دو نکنه، اکنون میخواهم دو مورد ارائه کنم که در آنها شروط بیان شده در (الف) به ازای گزارهٔ معینی صادق اند، ولی در عین حال چنین نیست که شخص مورد اشاره آن گزاره را بداند. (یعنی علم به آن داشته باشد.)

#### مورد اول:

فرض کنیم که آقای اسمیت و جونز هر دو برای شغل واحدی تقاضای استخدام کرده باشند و فرض کنیم که اسمیت دلیل محکمی در تأییدگزارهٔ عطفی زیر داشته باشد:

(د) آقای جونزکسی استکه کار را خواهدگرفت، و آقای جونز ده سکه در جیب خود دارد. دلایل اسمیت در تأیید (د) ممکن است از این دست باشد که رئیس شرکت به او اطمینان داده است که در نهایت آقای جونز برگزیده خواهد شد، و دیگر اینکه آقای اسمیت، تعداد سکههای توی جیب آقای جونز را ده دفیقه قبل شمرده باشد. گزارهٔ (د) مستلزم این است که:

(ه) کسی که کار را خواهد گرفت ده سکه در جیب خود دارد.

فرض کنیم که آقای اسمیت دلالت (د) را بر (ه) درک کند، و (ه) را به دلیل (د) که برای آن شواهد محکمی در دست دارد بپذیرد. در این حالت، آقای اسمیت به روشنی در این امر موجه است که باور کند که (ه) صادق است.

ولی حال تصور کنید که آقای اسمیت، بدون اطلاع قبلی، به جای جونز خودش کار را بگیرد و نیز خود آقای اسمیت ـ باز بدون هیچ اطلاعی ـ ده سکه در جیب داشته باشد. در نتیجه گزارهٔ (ه) صادق است، با آنکه گزارهٔ (د) که آقای اسمیت از آن (ه) را نتیجه گرفت، کاذب است. به این ترتیب، در مثال ما همهٔ امور زیر صادقاند: (۱) (ه) صادق است، (۲) آقای اسمیت باور دارد که (ه) صادق است ، و (۳) آقای اسمیت در این امر که باور دارد (ه) صادق است موجه است. ولی در عین حال روشن است که آقای اسمیت نمی هاند که (ه) صادق است؛ چون (ه) به اعتبار تعداد سکه هایی که در جیب خود اوست صادق است، در حالی که آقای اسمیت نمی داند که چند سکه در جیب خود دارد، و باور خود را به (ه) بر شمارش سکه های توی جیب آقای جونز استوار کرده است، و به غلط باور دارد که آقای جونز استوار کرده است، و به غلط باور دارد که آقای جونز استوار کرده

مورد دوم:

فرض كنيم كه أقاى اسميت دليل محكمي در تأييد گزارة زير داشته باشد:

(و) آقای جونز صاحب یک ماشین فورد است.

دلیل آقای اسمیت ممکن است این باشد که آقای جونز در گذشته تا آنجا که او به یاد دارد همیشه صاحب یک ماشین بوده است، و همیشه [این ماشین] یک فورد بوده است، و اینکه آقای جونز همهاکنون، ضمن رانندگی یک ماشین فورد، آقای اسمیت را سوار کرده است. حال، تصور کنیم که آقای اسمیت دوست دیگری هم به نام آقای براون دارد که هیچ اطلاعی از محل سکونت او ندارد. آقای اسمیت نام سه جا را به طور کاملاً تصادفی برمی گزیند و گزارههای زیر را می سازد:

- (ز) یا آقای جونز صاحب یک فورد است، یا آقای براون در بوستون است؛
- (ح) یا آقای جونز صاحب یک فورد است، یا آقای براون در بارسلون است؛
- (ط) یا آقای جونز صاحب یک فررد است، یا آقای براون در برست لیتوسک است.

هرکدام از این گزاره ها نتیجه منطقی (و) است. حال تصور کنید که آقای اسمیت دلالت هرکدام از این گزاره هایی را که به کمک (و) ساخته است درک می کند، و سپس بر مبنای (و)، گزاره های (ز)، (ح) و (ط) را از گزاره ای نتیجه گرفته است که برای آن دلیل محکمی دارد. بنابراین آقای اسمیت کاملاً در این امل موجه است که به یک یک این سه گزاره باور داشته باشد. [ولی] البته آقای اسمیت هیچ سرنخی در مورد محل سکونت آقای براون ندارد.

امًا فرض کنید که دو شرط دیگر نیز برقرار باشد. اول آنکه آقای جونز دیگر صاحب ماشین فورد نباشد، و در حال حاضر ماشین فوردی را کرایه کرده باشد. و دوم آنکه، به تصادف محض و بدون آنکه خود آقای اسمیت کمترین اطلاعی داشته باشد، محلی که در گزارهٔ (ح) ذکر شده است واقعاً همان محلی باشد که آقای براون در آن هست. اگر این دو شرط هم صدق کنند آنگاه آقای اسمیت نمی داند که (ح) صادق است به واقع باور داشته باشد که (ح) صادق است، (۲) آقای اسمیت به واقع باور دارد که (ح) صادق است، (۲) آقای اسمیت به واقع باور دارد که (ح) صادق است، (۳) آقای اسمیت در این امر موجه است که باور داشته باشد که (ح) صادق است.

این دو مثال نشان می دهند که تعریف (الف) برای معرفت کسی به گزارهٔ معینی شرط کافی را بیان نمی کند. همین مثالها، با تغییرات مناسب، نشان می دهند که تماریف (ب) و (ج) هم هیچکدام از عهدهٔ این کار برنمی آیند.

این مقاله ترجمهای است از:

Edmund L. Gettier, "le justified true bellef knowledge?", *Analysi*s, Vol. 23 (Blackwell, 1963), pp.121-3

این مقاله به عنوان ضمیمه کتاب تاریخ معرفت شناسی (از انتشارات پیژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی) نیز در دست انتشار است.

# پی نوشتهای مقدمه مترجم :

- برای مثالهای متعدد مراجعه کنید به:
- B. Russell, Human Knowledge: Its Scope and Limits (London: Allen and Unwin, 1948)
  R.M. Chisholm, Theory of Knowledge (Englewood Cliffs: Prentice Hall, 1989)
  - ۲. برای مثال مراجعه کنید به :
- P.K. Moser: Knowledge and Evidence (Cambridge: Cambridge University Press, 1989)
  - ۴. برای آشنایی بیشتر به آثار زیر مراجعهٔ فرمایید.
- A. Goldman: Epistemology and Cognition (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1986).

Empirical Knowledge (Berkeley and Los Angelss: University of California Press, 1988)

J.L. Pollock: Contemporary Theories of Knowleedge, (Totowa: Rowman and Littlefield, 1986).

### پی نوشتها:

به نظر می رسد که افلاطون در تئارتئوس ۲۰۱ در کار بررسی چنین تعریفی است، و چه بسا که در منون ۹۸
آن را اصلاً می پذیرد.

- 2. Roderick M. Chisholm, *Perceiving: a Philosophical Study*, Cornell University Press, (Ithaca, New York, 1957), p. 16.
- 3. A. J. Ayer, The Problem of Knowledge, Macmillan (London, 1956), p. 34.



# فيزيكاليسم

نوشتهٔ أنو نويرات ترجمهٔ على موتضويان

اتو نویرات ( Otto Mourath / ا۱۹۳۵ - ۱۹۳۵ - ۱۹۳۵ میلسوف و جامعه شناس اتریشی و یکی از اعضای اصلی و فعال وحلقهٔ وین» و مقالهٔ حاضر شرحی موجز و روشن از موضع فیزیکالیستی خود به دست داده است. از که یکی از پرچمداران طرح ووجدت علوم» ور نیمهٔ نخست صدهٔ بیستم است، سرسختانه از این فکر جانبداری میکند که همهٔ قرانین علوم، از جمله علوم اجتماعی، وا می توان در نظامی واحد علم یکیارچه و وحدت یافته گره آورد و سازمان بخشید. زبان علم یگانه و یکهارچه، زبان فیزیک است که تمامی گزارههای تجربی وا به صورت قضایایی دربارهٔ زمان و مکان تنظیم میکند. نویرات بر آن است که پوزیتیویسم و فیزیکالیسم را از هرگونه گرایش «سابمدالطبیعی» و وغیرعلمی» بهالاید و انتفادات او از بعضی از اصحاب حلقهٔ وین، از جمله کارناب و ویتگشتاین، از همین موضع رادیکال او سرچشمه میگیرد. مقالهٔ حاضر که دربرگیرندهٔ آراه جناح تندرو حلقهٔ وین است، می تواند یاری بخش سرچشمه میگیرد. مقالهٔ حاضر که دربرگیرندهٔ آراه جناح تندرو حلقهٔ وین است، می تواند یاری بخش

# ١. فيزيكاليسم: موضعي غير مابعدالطبيعي

در ادامهٔ کارهای مساخ، پسوانکساره، فِرِگِه، ویستگنشتاین و دیگوان، وحملقهٔ ویسن بسوای اشساعهٔ جهانْفهمیِ علمی (Weltauffassung) به میخواهد جریانی فارغ از مابعدالطبیعه به وجود آورد تا در بستر آن، رشته هایگوناگون پژوهش علمی به باری تحلیل منطقی پرورده شوند. از آنجاکه واژهٔ «جهان» در زبان علم جایی ندارد، و از آنرو که جهانْفهمی (world-outlook=weltauffassung) هجهان، میشود، عنوان وحلقهٔ وین برای اظلب با جهان بیش و و محلقهٔ وین برای

فیزیکالیسم، کمتر گمراه کننده است. تمامی نمایندگان حلقهٔ وین همباورند که فیلسفه بهمثابهٔ رشتهای همپای علم، با قضایا و مقدمات خاص خود، وجود ندارد: تمامی احکام و گزارههای معنی دار در حوزهٔ قضایای علمی جای میگیرند.

وقتی علوم گوناگون به علمی و حدت یافته یا علمی و احد و یگانه (unified) تحویل شوند، شیره مطالعهٔ آنها در حالت اتحاد دقیقاً همان است که در حالت انفراد. تاکنون آن طور که باید و شاید بر ویژگی منطقی مشترک و همشکل دانشها تأکید نشده است. دانش یکپارچه محصول کار و تلاش مشترک و گسترده است، چنان که دانشهایی چون شیمی، زمین شناسی، زیست شناسی و حتی ریاضیات هم به همین گونه تکوین یافتهاند. علم یگانه به همان شیوه ای مطالعه خواهد شد که دانشهای گوناگون، تابه حال، مستقل از یکدیگر مطالعه شده اند. بدین سان، «مستفکر بدون مکتبه اعتبار و اهمیتی بیش از آنچه در زمان جدایی علوم داشت، کسب نخواهد کرد. افراد در این حالت نیز به همان اندازه مفاهیم مجزا و منفرد را در می یابند که در گذشته در می یافتند. هر بخوردار شود. فقط با کوشش مشترک شماری کثیر از متفکران، همهٔ درونمایهٔ آن آشکار خواهد برخوردار شود. فقط با کوشش مشترک شماری کثیر از متفکران، همهٔ درونمایهٔ آن آشکار خواهد شد. اگر فکر یا طرح جدید نادرست یا بی معنی و بیهوده، یعنی مابعد الطبیعی، باشد بدیهی است که از قلمرو علم یگانه بیرون می افتد. علم یگانه که با هیچ جریان «فلسفی» یا «مابعد الطبیعی» همراه نیست، نه دستاورد این یا آن فرد بلکه دستاورد یک نسل است.

بعضی از نمایندگان وحلقهٔ وین، بسان همکارانشان در این حلقه، آشکارا وجود وحقایق فلسفی، مشخص را انکار میکنند؛ با وجود این هنوزگه گاه واژهٔ وفلسفه، را به کار می برند و البته منظورشان از این واژه وفلسفیدن است، یعنی وفعالیتی که در طبی آن مفاهیم توضیح داده می شونده، اما گردن نهادن به این کاربرد زبانی سنتی [فلسفه]، گو اینکه دلایسل آن قابل درک است، به سهولت مایهٔ گژفهمی و استنباطهای نادرست می شود. در این مقاله، این اصطلاح را به کار نخواهیم برد. قصد نداریم وجهان بینی، نوی را در برابر جهان بینی کهنه پیش نهیم یا با توضیح و تشریح مفاهیم یک جهان بینی کهنه، آن را اصلاح و بازسازی کنیم. در اینجا مسئله توضیح و تشریح مفاهیم یک جهان بینی ها و علم به مثابهٔ مقوله ای وفارغ از هرگونه جهان بینی، به اعتقاد وحلقهٔ وین، پیکرهٔ مابعدالطبیعه و ساختهای مشابه آن کالاً از یک سلسله جهان بیمعنی تشکیل شده است، مگر مواردی که گزاره های علمی وتصادفاً و در آن گنجانده شده باشد. اما ایراد به اصطلاح وفلسفیدن و صرفاً ایرادی واژگانی نیست؛ وتوضیح معنای مفاهیم، شده باشد. اما ایراد به اصطلاح وفلسفیدن و صرفاً ایرادی واژگانی نیست؛ وتوضیح معنای مفاهیم، شده باشد. اما ایراد به اصطلاح وفلسفیدن و صرفاً ایرادی واژگانی نیست؛ وتوضیح معنای مفاهیم، شده باشد. اما ایراد به توضیح معنا در متن آن صورت میگیرد جدا نیست و این دو سخت به هم در صرفاً در متن آن صورت میگیرد جدا نیست و این دو سخت به هم

وابستهاند.

بین کوششهایی که در ایجاد علم یگانه سهم داشته اند ارتباطی نزدیک وجود دارد، خواه تأملاتی که در بررسی گزارشهای مبتنی بر مشاهدات اخترشناس صورت می گیرد، یا پروهش در آن دسته از قوانین شیمی که در بعضی از قرایندهای گوارشی کاربرد دارند، یا وارسی مفاهیم رشته های گوناگون دانش برای تعیین اینکه علوم تا چه اندازه از قابلیت اتحاد ... آنگونه که علم یگانه طلب می کند ... برخوردارند. به بیان دیگر، هر قانونی در علم یگانه اصولاً باید از قابلیت پیوند با هر قانون دیگری هر قانونی در علم یگانه اصولاً باید از قابلیت پیوند با هر قانون دیگری، در شرایط معین، برخوردار باشد تا به صورتبندیهای جدید دست یابد. واضح است که می توان انواع گوناگون قانون را از یکدیگر بازشناخت، مثلاً قوانین شیمی، خوان انواع قوانین است که در بالا به آنها اشار، کردیم. برای مثال، گسترش حرفاً متکی بر یک جنگل در نقطهٔ معینی بر روی زمین به همان انداز، به عوامل جوی بستگی دارد که به عوامل انسانی، یعنی اینکه آیا انسانها دست به اقداماتی بزنند یا نه. البته این اقدامات دارد که به عوامل انسانی، یعنی اینکه آیا انسانها دست به اقداماتی بزنند یا نه. البته این اقدامات را به شرطی می شود پیش بینی کرد که قوانین رفتار آدمیان معلوم و مشخص باشد. به بیان دیگر، انواع قوانین باید از قابلیت ارتباط با یکدیگر، در شرایط معین، برخوردار باشد. بنابراین تسامی قوانین، اعم از قوانین شیمی، هواشناسی، با جامعه شناسی را باید به میزالهٔ اجزای مقوّم یک نظام قوانین، اعم از قوانین شیمی، هواشناسی، با جامعه شناسی را باید به میزالهٔ اجزای مقوّم یک نظام ... حسلم یگانه ... دانست.

دانش یکپارچه، نیازمند زبان متحدالشکل (Elifheitsprache) و دستگاه نحوی واحد است. علت موضعگیریهای خاص بعضی از مکتبها و بعضی از ادوار تاریخی را می توان در نارساییهای نحوی در درران پیش از ظهور علم یگانه جستجو کرد. و یستگنشتاین و دیگر طرفداران جهان فهمی علمی که به لحاظ انکار مابعدالطبیعه حدف گزارههای بی معنا حشایستهٔ احترام بسیارند، بر این باورند که برای رسیدن به دانش علمی هر کس موقتاً نیازمند یک سلسله کلمات بی معنا برای ه توضیح، است (و یتگنشتاین، تراکناتوس، ۶، ۵۴): «قضایای من به این معنا توضیحی اند که هر کس که حرف مرا بفهمد، نهایتاً در می یابد که این قضایا بی معنایند، یعنی هرآنکسی که از این قضایا، بر این قضایا، و از خلال این قضایا صعود کرد، باشد. (به بیان دیگر، چنین کسی پس از صعود از نردبان قضایا، باید نردبان را فروافکند.)» از این گفته چنین بر می آید که ما باید عبارات و قضایای مهمل، یعنی مابعدالطبیعی، را پیوسته بپالاییم، قضایایی که بارها از آنها استفاده می کنیم و سپس این نردبان را دور می افکنیم. فقط به یاری شروح و توضیحاتی که بادها بعداً چیزی فراتر از یک سلسله کلمات مهمل نخواهند بود، می توان به زبان عام دانش دست بعدا بعیزی فراتر از یک سلسله کلمات مهمل نخواهند بود، می توان به زبان عام دانش دست

یافت. اما توضیحاتی که به راستی میشود آنها را مابعدالطبیعی شمرد، در نوشتههای و پتگنشتاین به تنهایی ظاهر نمیشوند: هستند اصطلاحات دیگری که به آثار او راه یافتهاند و بیشتر به اجزای یک آموزهٔ مابعدالطبیعی فرعی و مکمل شباهت دارند تا به پلههای نردبان. جمله پایانی تراکتاتوس که میگوید و آنچه دربارهاش نمی توان سخن گفت، باید دربارهاش خاموش ماند، دست کم از نظر دستور زبان گمراه کننده است، زیرا از آن چنین برمی آید که گویا «چیزی» هست که دربارهاش نباید سخن گفت. در واقع باید گفت: اگر میخواهیم از هرگونه موضعگیری مابعدالطبیعی پرهیز کنیم باید وخاموش بمانیم، نه اینکه ودربارهٔ چیزی، خاموش بمانیم.

ما نیازمند هیچ نردیان مابعدالطبیعی توضیحی نیستیم. در این مورد با ویتگنشتاین موافق نیست. تمایز نیستیم، هرچند که این مسئله به معنای دست کم گرفتن مقام ارجمند او در منطق نیست. تمایز بین دهمانگوییها و دگزارههای راجع به رویدادهای تجربی، را واصدار او هستیم. منطق و ریاضیات نشان می دهند که کدام تبدیلهای زبانی بدون هرگونه بسط معنایی و مستقل از شیوهای که برای تدوین و تنظیم امور واقع به کار می گیریم، امکان پذیر است.

منطق و ریاضیات برای تکمیل و تعمیم ساختهای خود از هرگونه گزارهٔ مشاهدهای بی نیازند. خطاهای منطقی و ریاضی را می توان بدون رجوع به منابع بیرونی تصحیح و رفع کرد. این گفته با این واقعیت تناقضی ندارد که از گزارههای تجربی می توان برای تصحیح خطاها بهره گرفت. فرض کنید ناخدایی کشتی را به سوی صخرهای در دریا می راند، هرچند که همهٔ محاسبات درست انجام شدهاند و صخره هم بر روی نقشه مشخص شده است. با این شیوه می توان به اشتباهی که در جدول نگاریتم صورت گرفته و منجر به این بداقبالی شده است پی بُرد، اما کشف این خطا بدون این تجربهٔ (عملی) نیز میسر است.

ویتگنشتاین در وتوضیحات خود که می شود آن را وسلاحظات مقدماتی اسطورهای و پنداشت، ظاهراً بر آن است که حالت یا وضعیتی ماقبل زبانی را از دیدگاه مرحلهٔ ماقبل زبانی در سیر مراحل تکامل بررسی و مطالعه کند. این گونه کارها را نه فقط به این اعتبار که بی معنا هستند باید کنار گذاشت بلکه اساساً به آنها به منزلهٔ مرحلهٔ مقدماتی علم یگانه نیازی نیست. قطعاً بخشی از زبان را می توان برای بحث دربارهٔ بخشهای دیگر به کار گرفت اما نمی توان از موضعی دماقبل زبانی، در باب زبان به نحو عام سخن گفت \_ موضعی که و یتگنشتاین و بعضی از ممایندگان و حلقهٔ و ین و اختبار کردهاند. برخی از این مقولات راه البته بعد از پارهای اصلاحات، می توان در کارهای علمی به نحوی مناسب به کار گرفت، اما بقیه را باید دور انداخت.

گذشته از این، زبان را نمی توان به نحو کلی در برابر و تجربه به نحو عام، یا وجهان، یا وداده های خاص، قرار داد. بدین سان، گزاره هایی نظیر وامکان تحقق علم، وابسته و متکی به واقسعیت نظم در کائنات است، بی معنا هستند. چنین گزاره هایی را نمی توان تلقی به وقی خون خون کرد و با رواداشتن معیارهایی مهلتر، آنها را [از ورطهٔ بی معنایی] نجات داد. بین این گزاره ها و عبارات و گزاره های مابعد الطبیعی به معنای متعارف، چندان فرقی نیست. وجود علم، خود گواه امکان تحقق آن است. با افزودن قضایایی بر مجموعهٔ قضایای علمی و با مقایسه و تطبیق قضایای نو با آنچه از دانشمندان پیشین به مها رسیده است، می توانیم دامنهٔ علم راگسترش دهیم و نظامی همساز از علم یگانه پدید آوریم که به شایستگی از عهدهٔ پیش بینی برآید. نمی توانیم در مقام شاهد از شهاد تنامهٔ خود برکنار بمانیم و همزمان در جایگاه شاکی و متهم و قاضی بایستیم.

اینکه حوزهٔ علم حوزهٔ قضایا است و آغاز و پایان مباحث علمی را قضایا تشکیل می دهد، قولی است که جملگی، حتی اصحاب مابعدالطبیعه، به آن معترف اند؛ البته با این توضیح که می گویند علاوه بر حوزهٔ علم حوزهٔ دیگری هم هست که دربرگیرندهٔ گزاره هایی کم وبیش مجازی است. در برابر احتجاجات بسیاری که دربارهٔ پیوند علم و مابعدالطبیعه صورت ارفته، جدایی این دو حوزه (البته بدون حذف و نفی مابعدالطبیعه) به دست راینینگر (Reininger) تحقق یافته است که او هم در مباحث علمی، موضعی نسبت به وقتارگوایی اختیار می کند که بسیار نزدیک به موضع حلقهٔ وین است.

علم یگانه گزارههایی را تنظیم میکند، به اصلاح آنها میپردازد و پیش بینهایی را ارائه میکند، اما نمی تواند دربارهٔ وضع خودش در آینده پیشگویی کند. هیچ نظام واصیل و صادقی و گزاره اسوای نظام پذیرفته شدهٔ کنرنی وجود ندارد. سخن گفتن از نظامی متفاوت، حتی به معنایی محدود، بی معناست. فقط می توانیم به تحقیق بگرییم که امروزه با دستگاهی از زمان و مکان سروکار داریم که با دستگاه زمان و مکان فیزیک مطابقت دارد و بدینسان به پیش بینیهایی توفیق آمیز دست می بابد. این نظام، همان نظام گزاره های علم یگانه است، و این دبدگاه را می توان دیدگاه فیزیکالیسم (physicalism) نامید. اگر این اصطلاح تثبیت شود آنگاه به درستی می توانیم صفت وفیزیکالیستی و را در مواردی به کار بریم که مرادمان ارائهٔ توصیف و تبیینهایی زمانی د مکانی مطابق با روح فیزیک معاصر باشد، نظیر تبیینهای رفتارگرایانه. در تبیینهای رفتارگرایانه. در این صورت و اژهٔ وفیزیکی (physical) را به و گزاره های فیزیکی در معنای محدوده اختصاص این صورت و اژهٔ و فیزیکی به کزاره های بی معنا و

مهمل، علم یگانه که با دوران تاریخی معینی تناسب دارد، قضیه به قضیه راه خود را میگشاید و آنها را در نظامی همساز ادغام و یکپارچه میکند، نظامی برای پیش بینیهای درست و در نتیجه در خدمت حیات.

### ٢. زبان عام فيزيكاليسم:

علم یگانه دربرگیرندهٔ تمامی قوانین علمی است و این قوانین، بدون استثنا از قابلیت همپیرندی برخوردارند. قوانین [علمی] گزاره نیستند بلکه فقط عبارتاند از دستورالعملهایی برای رسیدن از گزارههای مشاهدهای به پیشربینیها (Schilck).

علم یگانه هر موضوعی را به زبان یگانهٔ خود بیان میکند، زبانی که برای بینا و نابینا، شنوا و نابینا، شنوا و ناشنوا، مشترک است: زبانی ومیان حسی (Intersensual) و ومیان ذهنی، (intersubjective). دانش یکپارچه تکگوییهای امروز آدمی را با تصدیقهای دیروز او، و گفته های او را در حالت تنهایی و ناشنوایی با احکام او در حالتی که گوشی شنوا یافته است، پیوند میزند. تنها نکتهٔ اساسی در زبان، ترتیب (ordering) است، چیزی که حتی در پیام رسانی با علایم مورس نیز وجود دارد. زبان ومیان دهنی و با ومیان حسی، بیش از هر چیز وابسته به ترتیب است (وکناره، و بین و جز اینها)، یعنی و ابسته و متکی است به آنچه به صورت توالی نشانه ها در منطق و ریاضیات بیان میشود.

زبان یگانهٔ علم یگانه که روی همرفته از شکل منفّح زبان روز مره برگرفته می شود، زبان فیزیک است. در این خصوص، فرقی به حال و حدت زبان فیزیکالیستی نمی کند که فیزیک در یک دورهٔ خاص چه زبانی را به کار می برد. فرق نمی کند که فیزیک آشکارا از پیوستار چهاربعدی با صور تبندیهای کاملاً پیراسته استفاده می کند، با نوعی نظم زمانی - مکانی را شناسایی می کند که در آن جای و قوع هر رویدادی به دفت تعیین شده است، یا [برعکس] جفت شدن تمرکز و رسوب مواد با پراکندگی سرعت راه که اصولاً دفت معدودی دارد، عناصر اصلی و مبنایی می گیرد. نکتهٔ اساسی صرفاً این است که مفاهیم علم یگانه، هم در مواردی که این مفاهیم مورد بررسیهای موشکافانه قرار گرفته است و هم در مواردی که توصیف آنها از دفت کافی برخوردار نیست، در سرنوشت کنونی مفاهیم بنیادین فیزیک شریک و سهیم باشند. دقیقاً همین نکته است که دیدگاه فیزیکالیسم را بیان می کند. اما تمامی پیش بینیهایی را که قبول یا ردشان مبتنی بر موازین علمی است می شود به گزاره های مشاهدهای تقلیل داد، گزاره هایی که تنظیم آنها مستازم و جود مرجودات و افراد هوشمند و نیز اشیاه و موجوداتی است که موجد و منبع محرکهای

رفتاری (stimuli) اند.

بعضی را تصور بر این است که با دست کشیدن از آرمان دقت تام، همانند وضع فیزیک جدید، با روابطی کموبیش پیچیده روبهرو می شویم و در نتیجه تصویری از واقعیت پدید می آید که در قیاس با حالتی که بنا را بر مسیرهای فرضی الکترونها بگذاریم، از وضوح و صوافت کمتری بوخوردار است. اما آحتمالاً این تصور ناشی از طرز فکر خاصی است که به مرور ایام به صورت عادت درآمده است.

هر جا که بر مبنای قوانین دست به پیش بینی علمی بزنیم با زبان یگانهٔ فیزیکالیسم روبه رو می شویم. اگر به فرض کسی بگوید که با دیدن قلان رنگ قلان صدا را می شنود، یا به عکس، اگر از الکهٔ قرمزی چسبیده به «لکهٔ آبی» سخن بگوید که در شرایط معینی ظاهر می شود، در واقع او در حوزهٔ فیزیکالیسم سخن می گوید. چنین کسی در مقام موجودی هو شمند، خود توعی ساختار فیزیکی است: او باید درک و دریافت خود را مکان یابی (localize) کند، مثلاً در شبکهٔ مرکزی اعصاب یا در جایی دیگر. فقط از این راه است که می تواند پیش بینی کند و با دیگران و با حودش در زمانهای متفاوت به توافق برسد. هرگونه زمانبندی یا نشان گذاری زمانی از پیش نوعی صور تبندی فیزیکی است.

علم در پی تغییر و تبدیل گزارشها و گزارهای زندگی روزمره است که به صورت وانبوهههایی از مواد فیزیکالیستی و پیش فیزیکالیستی موجودند. ما وحدت یا ویگانهسازی، زبان فیزیکالیستی را جایگزین این انبوهها میکنیم. برای مثال اگر کسی بگوید واژه خوط و خوط کنان مکعب چوبی آبیرنگ رامی بردی، پیداست که ومکعب، مفهومی است ومیان حسی و ومیان ذهنی، و قابل درک، هم برای نابینایان و هم ناشنوایان. اگر کسی تکگویی کند و دست به پیش بینهایی بزند که خود می تواند آنها را کنترل کند، قادر است آنچه را که به هنگام مشاهدهٔ مکعب بر زبان آورده است با آنچه که موقع لمس مکعب در تاریکی بیان میکند، مقایسه و تطبیق کند.

از سوی دیگر دربارهٔ واژهٔ «آبی» نخست این پرسش پیش می آید که آن را چگونه می توان در دستگاه زبان یگانه جای داد. می شود معنای آن را برحسب بسامد امراج الکترومغناطیسی در نظر گرفت. در عین حال می توان آن را به معنای یک «گزارهٔ میدانی» (field statement) به کار برد: زمانی که فردی بینا (که به نحوی معین تعریف می شود) به حوزهٔ این مکعب به منزلهٔ موضوع آزمایش یا می نهد، رفتاری بروز می دهد که از دیدگاه فیزیکالیستی قابل تبیین است؛ مثلاً آرمایش یا می نهد، رفتاری بروز می دهد که از دیدگاه فیزیکالیستی قابل تبیین است؛ مثلاً سی گوید «آن را "آبی" می بینم» درحالی که دربارهٔ معنایی که مردم، در گویش عامیانه، از واژهٔ

دآبی، مواد میکنند جای بحث وجود دارد، واژهٔ دخوط و خوط، اساساً فحوای دگزارهٔ میدانی، دارد، یعنی شنونده همواره در متن این تجوبه حاضر است. اما با دقت و تأمل بیشتر درمی بابیم که واژههای دمکعب، هآبی، و دخوط و خوط، هر سه از یکگونهاند.

حال در ادامهٔ بحث، همان جملهٔ بالا را به شیوهای دقیقتر، در چارچوب فیزیکالیسم، مطرح میکنیم به گونهای که صورتبندی جدید برای پیش بینی مناسبتر باشد.

هاین است یک مکعب آبی.» (این صورت و صورتهای بعد را می شود بـه قـالب فـرمول فیزیکی درآورد و مختصه های مکانی را مشخص کرد.)

واین است ازدای که خرطوخرطکنان می برد. (وخرطوخرط در وهلهٔ اول فقط به عنوان ارتعاشات ازه و هوا در این صورتبندی به کار می رود و می شود آن را به صورت فرمولهای فیزیکی بیان کرد.)

واین است انسانی هوشمند. (ممکن است بر این گزاره یک وگزارهٔ میدانی بیفزاییم و نشان دهیم که در شوایطی خاص، بین فرد هوشمند با «آبیِ فیزیکی» و وخرطوخرطِ فیزیکی، روابطی برقرار میشود.)

این فرایند ادراک را شاید بتوان به دو بخش تقسیم کرد:

«در اینجا تغییراتی عصبی [یا حسی] در حال وقوع است.»

ودر اینجا تغییراتی فکری در حوزهٔ آدراکی، و صلاوه بر آن شاید در حوزهٔ زبانی، روی می دهد. و را آنجا که به این بحث مربوط می شود اهمیتی ندارد که این حوزه ها را بر حسب مکان تعریف کثیم یا بر حسب ساختار. همچنین ضرورت ندارد استدلال کنیم آیا تغییرات در حوزه گفتار \_نظریهٔ رفتارگرایانهٔ وگفتار \_اندیشه و با حنجره و تحریکات اعصاب حنجره ارتباط دارند یا ند.)

شاید برای آنکه حق مطلب را دربارهٔ معنای فیزیکالیستی این جسمله ادا کنیم، لازم بساشد جزئیات دیگری را، به ریژه دربارهٔ زمان و مختصه های موضعی و مکانی بیفزاییم؛ اما نکتهٔ اصلی این است که این افزوده ها، به هر صورت و معنا، بایدگزاره هایی باشند شامل مفاهیم فیزیکی.

خطاست اگر تصور کنیم چون محاسبهٔ بعضی از روابط و نسبتها مستلزم فرمولهای فیزیکی بسیار پیچیدهای است که هنوز به آنها دست نیافته ایم، بنابراین تبیینهای فیزیکالیستی زندگی روزمره هم قاعدتاً باید پیچیده باشند. زبان روزمرهٔ فیزیکالیستی از زبان و گفتار عادی موجود سرچشمه میگیرد و فقط بخشهایی از این زبان بایدکتار گذاشته شود؛ سایر بخشها را می توان با افزودن پارهای نکات برای رفع کاستیها، به صورتی یکپارچه درآورد. [بر این اساس] عمل ادراک،

از همان نقطهٔ آغاز، در ارتباطی هر چه نزدیکتر باگزارههای مشاهدهای و شناسایی اعیان بررسی خواهد شد. همچنین تحلیل برخی از گروههای گزارهها، مثلاً گزارههای مشاهدهای، بهشیوهای متفاوت از قبل صورت خواهد گرفت.

کودکان از استعداد یادگیری زبان روزمرهٔ فیزیکالیستی برخوردارند و می توانند زبان نمادین دقیق و دشوار علم و نیز چگونگی ارائهٔ انواع پیش بینیهای توفیق آمیز را بدون توسل به و توضیحات، بیاموزند، توضیحاتی که به منزلهٔ مقدمه ای مهمل و بی معنا تلقی می شود. مسئله این است که چگونه می توان به صورتی از گفتار روشن و بُری از اصطلاحات و تعبیراتی نظیر وخطای حواس، که اینهمه آشفتگی و سردرگمی به بار می آورند، دست یافت. گرچه زبان فیزیکالیستی قابلیت آن را دارد که روزی به زبانی همگانی برای مناسبات اجتماعی تبدیل شود، اما در حال حاضر باید به کوششهایمان برای جدا کردن و زدودن زواید مابعدالطبیعی از وانبوهههای زبان و تبیین فیزیکالیستی هر آنچه همی مائد ادامه دهیم. وقتی از قید زواید مابعدالطبیعی خواهد داشت و ضرور تأ باید مابعدالطبیعی آنها همت کرد.

البته در بسیاری از موارد می توان از وانبوهه های موجود، تفسیری دوباره به دست داد و از آنها استفاده کرد. اما همین جا یک هشدار ضرورت دارد: هشدار به کسانی که گرچه آمادهاند دیدگاههایشان را تغییر دهند، اما در همان حال، از سر راحت طلبی، بارها با این فکر خود را تسلّی می دهند که بسیاری [از مواد انبوهه های گفتاری موجود] را می توان به گونه ای ونظام مند، دوباره تفسیر کرد. اما بسی جای تردید است که بتوانیم با خاطری آسوده همچنان واژه هایی نظیر وغریزه، وانگیزه، وخاطره، یا وجهان و را به کار بریم در حالی که معناهایی چنان غیرمعمول و غریب بر واژه ها افزوده ایم که موقع به کاربردن آنها چه بسا به خاطر صلح و سازش، افزوده ها را از موارد، بازسازی زبان کاری بیجا و بلکه خطرناک است. یاد می بریم. بی شک در بسیاری از موارد، بازسازی زبان کاری بیجا و بلکه خطرناک است. همین اندازه که بتوانیم وتقرباً و منظورمان را برسانیم کفایت می کند و نباید خود را تسلیم وسوسهٔ ریزبینیهای افراط آمیز کنیم.

از آنجا که بیشتر دیدگاههای من در این بحث تقریباً شبیه به عقاید کارناپ است، باید متذکر شوم که من زبان «پدیداری» خاصی را که کارناپ می کوشد زبان فیزیکی را از آن استخراج کند، کنار گذاشته ام. حذف زبان «پدیداری»، که به نظر نمی رسد حتی به «پیش بینی» در مقام جوهر علم ... به شکلی که تاکنون داشته است کمک کند، احتمالاً مستلزم

جرح و تعدیلهای بسیار در دستگاه مفهومسازی کارناپ است. به همین نحو باید نگرش و تنها خودانگاری روش شناختی (methodological solipcism) (کارناپ، دریش) را هم کنار بگذاریم، نگرشی که به نظر می رسد مادهای رقیق شده از پس ماندههای مابعدالطبیعهٔ اید ثالیستی است و کارناپ خسود پسیوسته می کوشد از آن فیاصله بگیرد. نظریهٔ «تنها خودانگاری روش شناختی» را نمی شود به صورتی علمی تنظیم و فرمولبندی کرد و این واقعیتی است که احتمالاً خود کارناپ هم می پذیرد. به علاوه، آن را نمی توان برای نشان دادن موضعی خاص که بدیل موضعی دیگر باشد به کار برد، زیرا فقط یک فیزیکالیسم وجود دارد که تمامی مقولات قابل فرمولبندی علمی را دربر می گیرد.

نمی توان وخوده (ego) یا هشخصیت اندیشنده یا هر چیز دیگر را در برابر و تجربه به و آنچه تجربه شده است به یا واندیشه به قرار داد. گزاره های فیزیکالیسم مبتنی است بر گزاره های دیداری، شنیداری، احساسی و سایر وادراکات حسی به و نیز بر وادراکات اندامی که اغلب به آنها به گونه ای گذرا اشاره شده است. واضح است که می توانیم چشمهایمان را ببندیم، اما نمی توانیم فرایند گوارش، گردش خون یا تحریکات عضلانی را متوقف کنیم. آن چیزهایی که عده ای به زحمت می کوشند به عنوان وخود به مشخص و متمایز کنند، به زبان فیزیکالیسم، در زمرهٔ همین مواردند مواردی که با حواس و بیرونی و عادی خود از آنها باخبر نمی شویم. همهٔ وضرایب شخصیت که هر فرد را از افراد دیگر متمایز میکند از نوع فیزیکالیستی است.

گوچه وخود را نمی توان در مقابل وجهان یا واندیشیدن قرار داد، اما آدمی می تواند، بدون دست کشیدن از فیزیکالیسم، بین گزاره های مربوط به و شخصی که از دیدگاه فیزیکالیستی توصیف شده است و تعین توصیف شده است تعین توصیف شده است تعین قائل شود، و تحت شرایطی، «گزاره هایی مشاهده ای» تنظیم کرده آنها را جانشین «زبان پدیداری» کند. اما با بررسی دقیق درمی بابیم که انبوه گزاره های مشاهده ای در شمول انبوه گزاره های فیزیکی قرار دارد.

بدیهی است که باید بین گزاره های بنیادی (protocol statements) یک اخترشناس یا وقایعنگار (که به صورت فرمولهای فیزیکی بیان شده باشند) و گزاره هایی که در متن یک دستگاه فیزیکی جایگاهی دقیق و مشخص دارند تمیز قائل شد، هرچند که بین این دو مراحل انتقالی سیّالی وجود دارد. اما زبان خاصی به نام زبان ه پدیداری در برابر زبان فیزیکالیستی وجود ندارد. مرگزاره می تواند از همان آفاز، فیزیکالیستی باشد و وجه نمایز نگرش ما از تمامی آرا و بیانیه های وحلقه و بین در همین نکته نهنته است و گرنه اصحاب این حلقه هم پیوسته بر اهمیت پیش بینیها و تصدیق

آنها تأکید میکنند. زبان یگانه، زبان پیش بینیهاست که در کانون فیزیکالیسم جای دارند.

به یک معنا، منشأ آموزهٔ پیشنهادی ما، وضع و شرایط خاصی از زبان روزمره است که در آغاز اساساً فیزیکالیستی است و در جریان رویدادهای عادی زمانه رفته رفته صبغهٔ مابعدالطبیعی یافته است. این نگرش به ومفهوم طبیعی جهان (natürlicher Weltbegriff) نزد آوناریوس (Avenarius) شباهت دارد. بنابراین شاید بتوان گفت که زبان فیزیکالیسم به هیچ روی جدید نیست، بلکه زبانی است آشنا برای بعضی کودکان و مردمان «ساده».

آنچه همواره محلِ بحث و مناقشه واقع می شود، علم به منزلهٔ نظامی از گزاره هاست. گزاره ها با گزاره ها مقایسه می شوند نه با «تجربه ها» یا «جهان» یا هر چیز دیگر. همهٔ این رونویسیهای بی معنا به مابعد الطبیعهٔ کموبیش ناب تعلق دارند و به همین سبب باید کنار گذاشته شوند. هر گزارهٔ جدید با کل گزاره های موجود که قبلاً همسنگ و هماهنگ شده اند مطابقت داده می شود. بدین سان، وقتی می گوییم گزاره ای صحیح است به این معناست که می شود آن را در این کلیت هماهنگی ندارد به عنوان گزارهٔ نادرست طرد جای داد. [در مقابل،] هر گزاره ای که با این کلیت هماهنگی ندارد به عنوان گزارهٔ نادرست طرد می شود. غیر از حالت طرد گزاره با اکراه بسیار: یعنی باید کل نظام گزاره های پیشین را طوری عبارت است از پذیرش یک گزاره با اکراه بسیار: یعنی باید کل نظام گزاره های پیشین را طوری عبارت است. تعریف «درست» و «نادرست» تود ماه با تعریف مقبول «حلقهٔ وین» که به کاری عظیم است. تعریف «درست» و «نادرست» نزد ماه با تعریف مقبول «حلقهٔ وین» که به «معنا» و «تصدیق» استناد می جوید، تفاوت می کند. بیان ما محدود به قلمر و اندیشهٔ زبانی است. نظامهای گزاره های بنیادی مقایسه کرد. است با کراه راند البته گزاره های بنیادی مقایسه کرد.

بدینسان، علم یگانه دربرگیرندهٔ انواع گوناگون گزارههاست. بنابراین، مثلاً تعیین اینکه آیا با «گزارههای مربوط به واقعیت» یا «گزارههای خیالی و توهمی» یا هاکاذیب، سروکار داریم یا نه، بستگی دارد به اینکه تا چه اندازه بتوانیم آنها را برای استنتاجهایی دربارهٔ رویدادهای فیزیکی، به جز حرکات زبانی، به کار گیریم. زمانی میگوییم با «امر کاذب» روبه رو شده ایم که بتوانیم از تحریک معینی در مرکز گفتاری مغز چیزی را استنتاج کنیم بدون آنکه در مراکز ادراکی خود رویدادهای درون مغز لازمهٔ توهم است. اگر علاوه بر تحریکات مراکز ادراکی، بتوانیم به نحوی که باید مشخص شود، توهم است. اگر علاوه بر تحریکات مراکز ادراکی، بتوانیم به نحوی که باید مشخص شود، به استنتاج از رویدادهای دربارهٔ واقعیت، به استنتاج از رویدادهای دربارهٔ واقعیت،

سروکار پیدا میکنیم. در این حالت، می توانیم گزارهٔ خود را به عنوان گزارهای فیزیکالیستی به کار ببریم، مانند گزارهٔ وگربهای در این اطاق نشسته است. هر گزارهای همواره با گزارهای دیگر یا با نظامی از گزاره ها مقایسه می شود و نه با وراقعیت، مقایسهٔ گزاره با واقعیت روشی مابعدالطبیعی است کاری مهمل و بی معنا. با این حال وراقعیت، جایش را نه به ونظام فیزیکالیستی، بلکه به گروهی از این گونه نظامها می سپارد که یکی از آنها در عمل به کار گرفته می شود.

از آنچه گفته شد چنین برمی آید که در درون [نظام] فیزیکالیسم منسجم و یکپارچه جایی برای ونظریهٔ معرفت، دست کم به شکل سنتی آن، وجود ندارد. این نوع نظریه ها ممکن است فقط حاوی عناصری برای دفاع در برابر مابعدالطبیعه باشند، بدین معنا که نقاب از چهرهٔ عبارات بی معنا برمی گیرند. شاید بتوان بسیاری از مسائل نظریهٔ معرفت را به مسائل و پرسشهایی تجربی تبدیل کرد به گرنه ای که با نظام علم یگانه میازگار شوند.

ادامهٔ این بحث درگرو پاسخ به این پرسش است که چگونه می توان همهٔ وگزاره ها و را به شکل ساختهای فیزیکالیستی در [دستگاه] فیزیکالیسم جای داد. ومعادل بودن دو گزاره و را احتمالاً می توان به این شکل بیان کرد: فرض کنیم کسی تابع نظامی از فرامین است که گزاره های گوناگونی را شامل می شود، مثلاً واگر الف چنین و چنان کرد، تو هم این و آن کن، و حال می توان شرایط خاصی را ثابت نگه داشت و مشاعده کرد که آیا با افزودن گزارهای خاص، تغییراتی که در واکنشهای شخص الف پدید می آید، با تغییرات ناشی از افزودن گزارهای دیگر یکسان است یا نه. حال می شود گفت که گزارهٔ اول معادل گزارهٔ دوم است. وقتی گزاره هایی از سنخ همانگوییها افزوده شوند، محرکی که از نظام فرامین صادر می شود ثابت می ماند.

همهٔ اینها را می شود به کمک و دستگاه هو شمندی مانند دستگاهی که پؤنز (Jevons) پیشنهاد کرده است، به تجربه درآورد. با استفاده از این دستگاه می توان قواعد نحو را تنظیم و خطاهای منطقی را به طور خودکار برطرف کرد. چنین دستگاهی حتی نمی تواند جملهٔ ودو بار قرمز دشوار است، را (که جمله ای مهمل است) بنویسد.

دیدگاههای بالا به بهترین وجه با رویکرد رفتارگرایانه هماهنگی دارد. از این قرار، دیگر باید از وکفتار اندیشه و نه از واندیشه سخن گفت، یعنی از گزاره ما به سنزلهٔ رویدادهای فیزیکی. در این خصوص، چندان فرق نمی کند که مرجع یک گزارهٔ ادراکی دربارهٔ گذشته (مثلاً وبه تازگی آهنگی شنیدم»)، گفتار اندیشهای باشد که در گذشته روی داده است، یا اینکه محرکهای سابق فقط اکنون واکنشی را در گفتار اندیشه برمی انگیزند. بارها این بحث را پیش کشیدهاند که گریا

ابطال بعضی از آوا و گزاره های فرعی رفتارگرایان این اصل اساسی راکه فقط *گزاره های فیزیکالیستی* معنادار هستند و می توانند بخشی از دانش یگانه را تشکیل دهند، از اعتبار انداخته است.

ما كارمان را با گزاردها آغاز مىكنيم و با گزاردها به پايان مىبريم. و توضيحاتى كه [قابل تحويل به] گزاردهاى فيزيكاليستى نباشد وجود ندارد. اگر كسى مايل است و توضيحات و را به مثابة فريادهاى ناشى از شگفتى تصور كند، در اين صورت آنها، همانند سوتزدن و نوازش كردن، تابع هيچگونه تحليل منطقى نخواهند بود. زبان فيزيكاليستى، زبان بگانه، آلفا و آمگاى سراسر پهنه علم است. چيزى به نام وزبان پديدارى در كنار وزبان فيزيكى و وجود ندارد؛ نمى توان به و تنها خودانگاري روششناختى، در كنار ديگر مواضع ممكن قائل شد؛ هيچ وفلسفه، ونظريه معرفت و با وجهان بينى وجود ندارد. فقط علم يگانه واقعيت دارد، با وفلسفه، ونظريه معرفت و با وجهان بينى وجود ندارد. فقط علم يگانه واقعيت دارد، با



این مقافه، ترجمهٔ مقاله Otto Neurath نوشتهٔ Sooiology and Physicalism این مقافه، ترجمهٔ مقالهٔ المجاب زیر:

Logical Positivism, edited by A.J. Ayer (Glenooa, Minola, The Free Press, 1959), pp.282-293.

توضیح اینکه نوبرات آراه خود را دربارهٔ فیزیکالیسم در بخش نخست مقافهٔ بالا به گونه ای موجز و منظم بیان کرده است و بخش دوم عمدتاً تکرار مواضع اصحاب رفتارگرایی است. از این رو به ترجمهٔ بخش نخست مقاله که مستقیماً به موضوع فلسفهٔ تحلیلی مربوط می شود بسنده کرده ایسم و عنوان مقاله را نیز از دفیزیکالیسم و جامعه شناسی» به «فیزیکالیسم» نغیبر داده ایم.

#### يىنوشتها:

- ۸. کورت لوین (Kurt Lewin) خاطرنشان کرده است که فرانتز اوپنهایمر این اصطلاح را پیشتر، البته به معنای دیگر، به کار برده بوده است.
- 2. Metaphysic der Wirklichkeit, 1931.
- 3. Cf. Otto Neurath, Empirische Soziologie, p.2.

در این خصوص نگاه کنید به:

Philipp Frank, "Der charakter der heutigen physikalischen Theorien," Scientia, March 1931.



# تأملاتی در باب فرهنگ و هنر و ادبیات

نوشتهٔ لودویک ویتگنشتاین ترجمهٔ حسین پاینده

# طرحی برای یک پیشگفتار

این کتاب برای کسانی نوشته شدهاست که با روح نگارش آن همدل اند. به گمان من، این روح با روند اصلی تمدن اروپا و آمریکا هیچ سنخیتی ندارد. روح این تمدن در صنعت و معماری و موسیقی زمانهٔ ما، و نیز در فاشیسم و سوسیالیسم آن متبلور میگردد و مؤلف آن را بیگانه و نامطبوع میشمارد. آنچه گفته آمِد، نوعی ارزشداوری نیست. چنین نیست که مـوّلف آنـچه را امروزه معماري مي يندارند ارزشمند بشمارد، يا به آنچه موسيقي عصر جديد مي نامند بدكمان نباشد (هر چند که زبان آن را درنمی باید)؛ با این همه محوشدن هنر دلیل موجهی برای تحقیر انسانهایی نیست که این تمدن را ساختهاند. جراکه در چنین ایامی، شخصیتهای براستی نیرومند از هنر دست می شویند و به کارهای دیگر روی می آورند، و ارزش فرد به نحوی از انحا متجلی میشود ولی بی تردید نه آنگونه که در اوج اعتلای فرهنگ تجلی می باید. فرهنگ به تشکیلاتی گسترده میماند که هریک از اعضای آن از جایگاه خاصی برخوردار است تا مطابق با روح حاکم بر کل تشکیلات در آن کارکند. کاملاً عادلانه است که قدرت هر عضو براساس میزان مشارکت وی درکل امور تشکیلات ارزیایی شود. لیکن در دوره و زمانهای که فرهنگ وجود نداشته باشد، نیروها از هم مه گسلند و هر فود توان خود را در راه فائن آمدن بر نیروهای مخالف و مقاومتهای ناشی از اصطکاک صَرف میکند. [در نتیجه] توان اشخاص، نه در مسیری که می پیمایند، بلکه احتمالاً فقط در حرارتی که به هنگام فائق آمدن بر اصطکاک تولید میکنند، معلوم می شود. با این همه، انرژی به هر حال انرژی است و حتی اگر چشماندازی که زمانه در برابرمان می نهد حکایت از تکوین تلاش فرهنگی عظیمی ندارد \_ تلاشی که بهترین آدمیان برای تحقق آن میکوشند \_ بلکه در عوض چشمانداز مأیوسکنندهٔ جسماعتی را عرضه میدارد که بهترین آحادش صرفاً اهداف کاملاً شخصی خویش را دنبال میکنند، با این حال نباید از یاد ببریم که آنچه اهمیت دارد این چشمانداز نیست.

بدینسان واقفم که محو فرهنگ به مفهوم محو ارزش انسانی نیست، بلکه صرفاً نشانهٔ از بینرفتن برخی از ابزارهای بیانکردن این ارزش است. و با اینهمه، حقیقت این است که من با روند تمدن اروپا همنوا نیستم و از اهداف آن (اگر اصلاً هدفی داشته باشد) سردرنمیآورم. به همین دلیل، من در واقع برای آن دوستانی دست به قلم میبرم که در اطراف و اکناف گیتی پراکندهاند.

### آيندا فرهنگ

درگذشته گفتهام ـ و شاید بحق ـ که فرهنگ دیرینهٔ آدمیان فرو خواهد پاشید و سرانجام تلّی از خاکستر خواهد شد، لیکن روح آدمی برفراز آن تلٌ جاودانه در پرواز خواهد بود.

# توميف فرهنگ

هستند مسائلی که من هرگز با آنها سروکار پیدا نمی کنم مسائلی که بر سر راه من قرار ندارند و یا اینکه به دنیای من متعلق نیستند. مسائل جهان فکری غرب که بتهون (و شاید تا حدودی گوته) با آنها کلنجار رفت، ولی هیچ فیلسوفی تا به حال با آنها روبهرو نشده است (شاید نیچه کموبیش به این مسائل برخورده باشد). و چه بسا مسائل یادشد، در فلسفهٔ غرب دیگر از دست رفته باشند، یعنی دیگر کسی نتواند در آنجا ارتفای این فرهنگ را به صورت یک حماسه شاهد باشد و توصیف کند. یا اگر بخواهیم دقیقتر بگوییم، ارتفای فرهنگ دیگر به شکل یک حماسه صورت نمی گیرد، یا صرفاً به نظر کسانی شکل یک حماسه را دارد که از بیرون به آن می نگرند، یعنی همان کاری که احتمالاً بتهون به دقت انجام داد (همان طور که اشپرگلر ۱ در بهایی اشاره می کند). همان گذر که همان گاری که شعرای حماسه پرداز صرفاً پیش از پیدایش تمدن وجود دارند، درست می توان گفت که شعرای حماسه برداز صرفاً پیش از پیدایش تمدن وجود دارند، درست می توان گفت که شعرای حماسی در آینده پیش بینی و توصیف کند. پس می توان چنین نتیجه گرفت: اگر خواهان توصیفی حماسی از کلیت یک فرهنگ هستید، ناچار باید به آثار برجسته ترین خواهان توصیفی حماسی از کلیت یک فرهنگ هستید، ناچار باید به آثار برجسته ترین خواهان توصیفی حماسی از کلیت یک فرهنگ هستید، ناچار باید به آثار برجسته ترین شرهنگی که افول این فرهنگ

را صرفاً میشد پیش بینی کرد، زیرا بعدها هیچکسی نخواهد بود تا آن را توصیف کند. پس جای شگفتی نیست که این توصیف می بایست صرفاً به زبان پررمزوراز پیشگویی نگاشته شود، زبانی که در واقع شمار اندکی از افراد قادر به فهم آناند.

# محيط نرهنكى

اگر میگریم که کتابم را صرفاً برای جمع کو چکی نوشته ام (البته اگر بتوان آنها را یک جمع تلقی کرد)، منظورم این نیست که این جمع را نخبگان بشریت می دائم. لیکن جمع مذکور کسانی را دربرمی گیرد که من به آنها روی می آورم، نه به این سبب که آنان بهتر یا بدتر از دیگران اند، بلکه به این دلیل که محیط فرهنگی من متشکل از همین افراد است ـ افرادی که به اصطلاح هموطنان من هستند ـ برخلاف دیگران که به چشم من بیگانگان اند.

# طلوع فرهنگ

چه بسا تمدن حاضر روزی فرهنگی پدید آورّد.

آنگاه که چنین شود، تاریخ راستین کشفیات سدههای هجدهم و نوزدهم و بیستم نیز پدید خواهد آمد، تاریخی که بس جالب خواهد بود.

#### ماهیت نرهنگ

فرهنگ آیینی است که به جا آورده میشود. یا دست کم مستلزم چنین آیینی است.

# تعامل فرهنگي آدميان

چگونه است حال و روز آن کسانی که طبع بذلهگوی مشابهی ندارند؟ واکنشهای ایشان در خور یکدیگر نخواهد بود. مثل اینکه برخی مردمان سنتی داشته باشند که حکم کند کسی توپی را به سوی کسی دیگر پرتاب کند و آن دیگری آن را بگیرد و به طرف شخص نخست یاز پس اندازد. لیکن برخی از آنان به جای بازپس انداختن توپ، آن را در جیبشان بگذارند.

یا چگونه است حال و روز کسی که پیبردن به کُنه سلایق دیگران را نتواند؟

# تأثير محيط در شخصيت آدمي

گفتن اینکه شخصیت آدمی می تواند از محیطِ بیرون تأثیر بپذیرد، به هیچ روی اهانت آمیز نیست.

زیرا این گفته صرفاً بدین معناست که تجربه از دگرگونشدن آدمیان در اوضاع و احوالِ مختلف حکایت دارد. اگر بپرسند محیط چگونه می تواند آدمی را \_ یا عنصر اخلاقی انسان را \_ به انجام دادن کاری وادارد، پاسخ این است که حتی اگر وی بگوید وهیچ انسانی نباید تسلیم اجبار شوده، با این حال در چنین اوضاع و احوالی در واقع به انحاء مختلف تسلیم اجبار می شود.

«تو مجبور نیستی؛ می توانم مفری (متفاوت) رابه تو نشان دهم، لیکن تو نخواهی پذیرفت.»

## فرهنگ نویسندگان

من معتقدم که برای لذت بردن از آثار هر نویسنده ای، می بایست فرهنگ آن نویسنده را نیز موست بداریم. اگر فرهنگ نویسنده را بی اهمیت یا نفرت انگیز بدانیم، آرام آرام از تحسین وی دست خواهیم شست.

## اعصار فرهنگي

نظرات اشپنگلر بهتر فهمیده می شد اگر گفته بود: ومن اعصار فرهنگی مختلف را با زندگی خانوادههای خانوادههای هر خانوادهای با یکدیگر شباهت دارند، گو اینکه خانوادههای متفاوت نیز اعضایشان به یکدیگر شبهاند. شباهت خانوادگی با سایر شکلهای شباهت فرق دارد، زیرا ....، و غیره. منظورم این است که اشپنگلر باید موضوع مقایسه را (یعنی موضوعی که این نحوه نگرش به جهان از آن ناشی می شود) معلوم کند، والا احتجاج او یکسره مخدوش می شود. زیرا ما خواه ناخواه خصوصیات الگری نخستین (prototype) را به موضوعی نسبت می دهیم که از این جنبه تحت بررسی داریم، و سپس ادعا می کنیم که وهمواره حتماً چنین است که ...ه.

این بدان سبب است که میخواهیم در عین بازنمایی اشیاء، گرشهٔ چشمی هم به ویژگیهای الگوی نخستین داشته باشیم. لیکن از آنجا که الگوی نخستین و موضوع را با یک دیگر خلط میکنیم، بی آنکه خود بخواهیم خصوصیاتی را جزماندیشانه به موضوع نسبت می دهیم که فقط الگوی نخستین در اصل می تواند از آن برخوردار باشد. از دیگر سو، گمان می کنیم اگر دیدگاهمان در واقع فقط در یک مورد صادق باشد، پس آنقدرها که ما می خواهیم شمول ندارد. اما الگوی نخستین را می بایست همانگونه که هست به وضوح ارائه داد تا مشخصهٔ کل احتجاج باشد و شکل آن را معین کند. بدین ترتیب الگوی نخستین اهمیت درجهٔ اول می بابد، و در نتیجه اعتبار کلی آن ناشی از این امر خواهد بود که شکل احتجاج را معین می کند، و نه ناشی از این ادعا که هر

آتچه در مورد آن مصداق دارد در سابر موارد بحث نیز صدق میکند.

ایضاً دربارهٔ احکام مبالغه آمیز و جزمی، همواره باید پرسید که: در این حکم فی الواقع چه چیز صادق است؟ یا مثلاً این حکم در کدام موارد واقعاً صادق است؟

#### نسل جوان

نقل میکنندکه فیزیکدانان اولیه ناگهان دریافتند که فهم آنان از ریاضی ناچیزتر از آن است که بتوانند در حوزهٔ فیزیک کاری از پیش ببرند. می توان گفت امروزه جوانان در وضعیت کموبیش مشابهی قرار دارند زیرا عقل سلیم به مفهوم متعارف آن، برای برآوردن نیازهای عجیب و غریب زندگی دیگر کفایت نمیکند. همه چیز به قدری پیچیده شده است که احاطه یافتن بر اوضاع فقط به مدد عقلی خارق العاده میسر می شود، چرا که مهارت در انجام دادن بازی دیگر کفایت نمی کند. پرسشی که پیاپی مطرح می شود این است: آیا اکنون می توان به این بازی مبادرت کرد، و بازی مناسب کدام است؟

# علم و فلسفه

به هنگام پژوهش علمی، انواع و اقسام مطالب را بیان میکنیم. سخنان زیادی را بر زبان می آوریم که خود نیز تمی دانیم چه نقشی در پژوهش موردنظی دارند. چرا که همهٔ اظهارات مان لزوماً از هدفی آگاهانه سرچشمه نمی گیرد. زبان را بی وقفه می جنبانیم تا صرفاً سخنی گفته باشیم. اندیشه هایمان در مسبوهایی معین سیلان می بابد و ما بی آنکه خود متوجه باشیم با به کارگیری فنونی که آموخته ایم، از یک اندیشه به اندیشه ای دیگر می رسیم. و اکنون زمان آن فرارسیده است که گفته های خود را بستجیم. جنب و جوش زیادی کرده ایم که راه نیل به مقصودمان را هموار نکرده یا حتی سد راهمان شده است، و اکنون باید فرایندهای اندیشهٔ خود را به مدد فلسفه نکیم.

#### مسائل زندگی

روش حلکردن مسئلهای که در زندگی خود دارید این است که با تغییر شیوهٔ زندگی، عامل ایجاد مسئله را از بین ببرید.

این حقیقت که زندگی مسئله ساز است ثابت میکند که شکل زندگی شما با قالب زندگی تناسب ندارد. در نتیجه می بایست نحوهٔ زندگی کردن خود را دگرگون کنید و به مجرد اینکه زندگی شما با قالب زندگی متناسب شود، عامل ایجاد مسئله از بین خواهد رفت.

با اینهمه، آیا گمان نمیکنیم آن کس که هیچ مسئلهای در زندگی نمی بیند، در واقع از دیدن چیزی مهم ــو در واقع مهمترین چیز ــعاجز است؟ می خواهم بگویم که چنین کسی، بی هدف و کورکورانه میزید (همچون موش کور)، و اگر چشم بصیرت داشت یقیناً مسئله را می دید.

یا شاید هم باید بگویم آنکسکه به درستی میزید، مسائل زندگی برایش حکم انده وا ندارد؛ لذا این مسائل برای چنین کسی، نه مشکل آفرین که مسرت بخش خواهند بود. به دیگر سخن، برای او مسائل بادشد، حکم هالهای نورانی به دور زندگی را خواهند داشت و نه زمینهای نامعلوم.

#### نگرش جدید

هنگامی که تحملکردن زندگی زیاده از حد دشوار می شود، به صرافت می افتیم که اوضاع را دگرگون کنیم. لیکن مهمترین و شربخش ترین تغییر (تغییر در نگرش خودمان)، بسیار به ندرت به ذهنمان خطور می کند و بسیار مشکل می توان عزم را به این منظور جزم کرد.

#### انقلابي

انقلابي واقعى كسى استكه بتواند خويشتن وا دكرگون كند

#### سنست

سنت چیزی نیست که آدمی بتواند آن را فراگیرد، ریسمانی نیست که هرگاه بخواهد به آن چنگ زند؛ درست همانگونه که آدمی نمی تواند نیاکان خویش را برگزیند.

آن كس كه سنت دلخواه خود را ندارد، چونان عاشقي ناكام است.

# نیک ۔الوهی

هر آنچه نیک است، حتماً سوشتی الوهی دارد. گو چه شگفتآور مینماید، اما اخلاقیات من همین است و بس. امر فوقطبیعی صرفاً در چیزی فوقطبیعی جلوه می یابد.

#### هنر جديد

اخیراً هنگامی که با اُکوپد ۲ از تماشای یک فیلم در سینما برمیگشتیم، به او گفتم: تفاوت

فیلمهای مدرن با فیلمهای قدیمی، مثل تفاوت اتومبیلهای امروزی با اتومبیلهای بیست و پنج سال پیش است. تأثیر آنها نیز ایضاً مضحک و عاری از ظرافت است. پیشرفتهای به دست آمده در عرصهٔ فیلمسازی را با پیشرفتهای فنی اتومبیلهای جدید می توان مقایسه کرد، اما این پیشرفت را (اگر بتوان آن را پیشرفت خواند) نمی توان پیشرفتی در عرصهٔ سبک هنری دانست. این موضوع بقیناً در مورد موسیقی مدرنِ رقص نیز مصداق دارد. رقص جاز، همچون فیلم، می تواند پیشرفت کند. آنچه همهٔ این پیشرفتها را از شکل گیری یک سبک هنری متمایز میکند این است که روح در آنها هیچ نقشی ندارد.

# تأثير عثر

اتگلمن " به من گفته است که وقتی کشو میزش را که مملو از دستنوشته های اوست برای یافتن چیزی زیرورو میکند، به نظرش میآید که نوشتههایش بسیار درخشاناند و جا دارد که آنها را منتشر کند تا دیگران از آنها بی بهره نمانند. (وی میگرید وقتی نامههای بستگان متوفی خود را می خواند، همین احساس را دارد.) لیکن وقتی به انتشار گزیده ای از آنها می اندیشد، آنگاه کیل ماجوا جذابیت و ارزشش را از دست می دهد و نامیکن می نماید. من پاسخ دادم که آنجه او مي كويد، به اين موضوع شباهت دارد: هيچ چيز جالبتر از ديدن كسي نيست كه مشغول انجام یکی از کارهای بسیار معمولی و روزمره خویش است و خبر ندارد که کسی دیگر مشخول تماشای اوست. تصور کنید که در تئاتر هستیم. برده بالا می رود و مردی را می بینیم که به تنهایی در طول اتاق قدم میزند، بعد سیگارش را روشن میکند، مینشیند، و غیره. به این ترتیب ما ناگهان از بیرون به تماشای انسانی نشستهایم، آن هم به نحوی که معمولاً هرگز نمی توانیم خودمان را [در حین انجام همین کارهای پیش باافتاده] مشاهده کنیم. این کار مانند آن است که فصلی از یک زندگینامه را با چشمان خود بینیم. بی تردید این کار خارق العاده و در عین حال شگفتانگیز خواهد بود. بدین ترتیب شاهد زندگی واقعی می شویم، بعنی شاهد چیزی شگفت آور تر از هر آنجه نمایشنامه نویسان می توانند برای اجرا یا گفته شدن بر روی صحنهٔ تثاتر تنظیم کنند. ولی ما هر روز ناظر چنین رخدادی هستیم و اصلاً تحت تأثیر قرار نمیگیریم! کاملاً درست است، ولیکن ما رخداد یادشده را از آن زاویه نمی بینیم. پس وقتی انگلمن به نوشتههای خود مینگرد و احساس میکند مطالبی هالی نوشته است (هر چند که تمایل ندارد هیچ یک از أن نوشته ها را به طور جداگانه منتشر كند)، زندگي خريش را چونان اثري هنري مي بيند كه خدا آن را خلق کرده است و از این حیث، آن زندگی در خور تأمل است، همچنان که زندگی هرکسی و کلاً هر چیزی در خور تأمل است. اما فقط هنرمندان قادرند هر چیز را طوری بنمایانند که در نظر ما همچون اثری هنری جلوه کند. پس جای تعجب نیست که آن دستنوشته ها، وقتی تک تک و به خصوص با بی علاقگی نگریسته شوند (یعنی اگر کسی که به آنها می نگرد پیشاپیش آنها را جالب نداند)، دیگر ارزشمند به نظر نرسند. می توان گفت اثر هنری ما را وامی دارد که آن را از منظر مناسب بنگریم، اما وقتی هنر در کار نباشد، هر شیء هچون اشیاء دیگر صرفاً جزئی از طبیعت است که ما می توانیم به سبب شور و شوق خودمان آن را تحسین کنیم، ولی این کار کسی را محق به رویارویی با ما نمی کند. (مدام یکی از آن عکسهای پیش پاافتاده به خاطرم خطور می کند که منظرهای در آن به چشم می خورد و کسی که آن را انداخته است بسیار جالب می پنداردش چرا که خودش در آنجا بوده و شور و حالی به او دست داده است؛ اما دیگری کاملاً بحق همان عکس را با بی اعتنایی کامل می نگرد، زیرا هرکسی محق است چیزی را با بی اعتنایی بنگرد.)

با این همه، همچنین به نظرم می آید که به غیر از آثار هنرمندان، راه دیگری برای نـمایاندن الوهیتگیتی وجود دارد. به اعتقاد من، اندیشه می تواند چنین کند؛ گویی که بر فراز عالم هستی به پرواز درمی آید و آن را به حال خود رها می کند و از بالا ـ در حال پرواز ـ نظاره گر آن می شود.

#### منزلت موسيقي

عدهای بر این اعتقادند که موسیقی هنری بدوی است، جراکه صوفاً از معدودی نُت و ضرباهنگ تشکیل می شود. لیکن موسیقی فقط به ظاهر ساده می نماید، حال آنکه جوهر آن (یعنی همان چیزی که نفسیر محتوای آشکار موسیقی را میسر می سازد) واجد همان پیچیدگی بی حدو حصری است که شکلهای ظاهری سایر هنرها القا می کنند. آیه دیگر سخن] شکل ظاهری موسیقی، پیچیدگی ذاتی آن را مستور می کند. به تعبیری می توان گفت که موسیقی در میان تمامی هنرها، عالمانه ترین است.

# آثار کمنظیر هنری

آثار هنرمندان بزرگ خورشیدهایی هستند که در این سو و آن سبو طلوع و خروب میکنند. زمانی خواهد رسید که هو اثر هنری کمنظیری که اکنون افول کرده است، دگر بار سربرآرد.

متناقض نمای (پارادوکسِ) هنر

دشوار بتوان در هنر چیزی بهتر از «هیچنگفتن»گفت.

# تأثيربذيرى حنرمندان

هر هنرمندی از سایر هنرمندان تأثیر میپذیرد و آثارش مبیّن نشانه های تأثیرپذیری اوست، لیکن برای ما صرفاً شخصیت او اهمیت دارد. آنچه وی از دیگران به میراث میبرد، حکم پسوسته تخممرغ را دارد و بس. این پوسته ها را میبایست به دیدهٔ اغماض نگریست و در عین حال آگاه بود که آنها خوراک روح نمی توانند بود.

#### منزلت هنرمندان

امسروزه مسردم تنصور می کنند که کار دانشسمندان آمسوزش دادن به آنهاست و کار شیعرا، موسیقیدانها و امثالهم لذت بخشیدن به آنها. این فکر که اینان می توانند چیزی به آنها بیاموزند ساری، این فکر به ذهن مردم خطور نمی کند.

> نواختن پیانو نواختن پیانو، رقص انگشتان انسان!

انعکاس طبیعت در هنر مر*ا کیما شکام و آراعلوم آسیا* معجزههای طبیعت.

مسی توان گفت: هنر معجزه های طبیعت را نشان می دهد. مفهوم معجزه های طبیعت: بسیان هنز است. (شکسفتن شکوفه. تحیرآور بودنِ آن از چه روست؟) می گوییم: وفقط به شکفتنش بنگراه

# وظيفة هنر

نظریه پردازیِ نادرستِ تالستوی دربارهٔ اینکه آثار هنری چگونه «احساس» برمی انگیزند، از بسیار جهات آموزنده است. اثر هنری را نه یگانه تعبیر یک احساس، بلکه لااقل یکی از تعابیر احساس، با تعبیری محسوس، می توان نامید. همچنین می توان گفت و قتی مردم اثر هنری را درک می کنند، با آن هماهنگ و «همصدا» می شوند، با به عبارتی به آن واکنش نشان می دهند. می توان افزود: اثر هنری فقط در پی القای خود است و لاغیر، درست همانگونه که وقتی به دیدار کسی می روم، صرفاً در پی این نیستم که فلان احساس و بهمان احساس را در او برانگیزم؛ بلکه

هدفهم عمدتاً دیدنکردن از اوست، هر چندکه البته دوست میدارم که او همچنین از من به گرمی پذیرایی کند.

و بهراستی بی معنا خواهد بود که بگرییم هنرمند می خواهد خوانندهٔ الرش، همان احساس خود او به هنگام نگارش اثر را داشته باشد. احتمالاً می توانم تصور کنم که مفهوم مثلاً یک شعر را درمی یابم، یعنی مفهوم آن را مطابق میل شاعر می فهمم؛ لیکن احساس احتمالی او به هنگام سرودن آن شعر اصلاً موردنظر من نیست.

# گيرايي مسائل زيباشناختي

بعید نیست برخی مسائل علمی به نظرم جالب برسند، اما هرگز شیفتهٔ آنها تسمی شوم. فقط مسائل عقلی و زیباشناختی مرا مسحور خود می کنند. اصولاً به راه حل مسائل علمی بی اعتنایم، اما ته به راه حل مسائل زیباشناختی.

### كمال مطلوب شاعر

کلایلیت ٔ در یکی از آثارش می نویسد که شعوا بیش از هو چیز در پی آناند که اندیشه را صرفاً به واسطهٔ اندیشه و بدون کلمات القاکنند. (چه اعتراف مجیبی.)

#### شعر خوب، شعر بد

نیچه در یکی از آثارش مینویسد که حتی بهترین شعرا و اندیشمندان نیز نوشتمهای متوسط و کممایه دارند، اما کارهای خوبشان را از آنها جدا کردهاند. لیکن سخن نیچه چندان صواب نیست. درست است که باغبان علاوه برگل سرخ، کود و آشفال و کاه نیز در باغ دارد، ولی نه فقط ارزش آنها، بلکه عمدتاً نقش هریک از آنها باعث تمایزشان در باغ می شود.

آنچه در بدو امر جملهای تاپخته به نظر می آید، چه بسا نطقهٔ یک جملهٔ پرمغز باشد.

#### خواب چونان داستان

در روانکاوی به سبک فروید، خواب به اصطلاح اوراق می شود و مفهوم اولیهٔ خود را به کلی از دست می دهد. می توان خواب را به نمایشی مانند کرد که بر روی صحنه اجرا می شود، نمایشی که طرحشی (plot) گاه بسیار درک ناشدنی است و گاه فرق العاده واضح، یا به ظاهر ساده. سپس می توان چنین تصور کرد که این طرح به اجزای کو چکتری تقسیم می شود و هر یک از آنها مفهوم

کاملاً جدیدی می بابند. یا می توان خواب را اینگونه در نظر گرفت: بر روی صفحهای ب:رگ، تصویری کشیده می شود؛ سپس آن صفحه به گونهای تا زده می شود که بخشهایی از تصویر که در شکل اولیه جدا از هم بودند در کنار بکدیگر قرار میگیرند و بدین ترتیب تصویر جیدیدی به وجود می آید که ممکن است معنادار یا بی معنا به نظر آید. (شق دوم با ورژیای آشکراره مُهابق است و تصویر اولیه با ومحتوای نهفتهٔ رویایا.)

حال مي توان تصور كرد كه كسي با ديدن تصوير حاصل از بازكردن تاي كاغذ، احتمالاً با تعجب بگرید: وبله، راه حل همین است. خوابی که دیدم همین بود، البته بدون در نظرگرفتن تفاوتها و تحريفهاه. آنگاه همان را راهحل قلمداد مركنند صرفاً به ايين دليل كه وي جينين می پذیرد. درست مانند زمانی که هنگام نوشتن مطلبی به دنبال واژهای می گردید و سعد می گویید: وخودش است. این کلمه منظورم را می رساندا، بذیرش شما مؤید یافته شدن کلمه موردنظر است و از اینجا نتیجه گرفته می شودگه این همان کلمهای است که به دنیالش مر گشتید. (در این مورد فیالواقع می توان گفت: تا زمانی که چیزی را نیابیم نمی دانیم که چه می خواهیم. راسل نيز دربارهٔ آرزوكردن، تقريباً همين حرف را ميزند.)

جالببودن خواب به سبب رابطهٔ على أن با وقايع زندگى خواب بيتنده نيست، بلكه به اين سبب است که آدمی احساس میکند خوابش بخشی از یک داستان است (بی تردید بخشی واضع و كويا) و بقية أن داستان در پرده أبهام مي ماند. (مثلاً اين پرسش برايمان مطرح مي شود: وايس شخص ازكجا آمد و سرنوشتش چه شد؟ه)

علاوه بر این، اگرکسی به من ثابت کند که داستان حقیقی این نیست، که مینای آن در واقعیت به کلی فرق میکرده است، و در نتیجه من هم با کمال تأسف ایراز تعجب کنم که وعجب، پس قضیه این بود؟ه، آنگاه در واقع از چیزی محروم شدهام. اکنون با بازشدن تاخوردگیهای کـاغذ، اجزای داستان اصلی از هم میگسلند. آن مردی که در خواب دیده بودم به این موضوع مربوط مى شد، گفته هايش به آن موضوع، محل رخداد وقايع نيز به فلان موضوع. با اين همه، داستان ديده شده در خواب، همچون تابلويي كه ما را شيفتهٔ خود ميكند و الهام بخشمان مي شود، افسوني خاص خود دارد.

یقیناً می توان گفت که ژوفاندیشی درمارهٔ تعماویری که در خواب می بینیم، برای ما الهام بخش است و ما از این تصاویر صرفاً الهام می گیریم، چراکه اگر خواب خود را برای دیگری بازگوييم، معمولاً شنونده الهام نميگيرد. أن خواب، همچون پنداشتي كه مي تواند تكوين يابد، در ما تأثير مركذارد.

#### تويسندة كممايه

نویسندهٔ کیمایه را باید برحذر کرد که عجولانه هبارتی ناپخته و نادرست را با عبارتی صحیح تعویض نکند. وی با این کار ایدهٔ بدیع خود را که دستکم مثل جوانهای تازه روییده است ـ زایل میکند. آنگاه آن ایده میپژمرد و دیگر هیچ ارزشی نخواهد داشت. همچنین بعید نیست که وی آن ایده را به سطل زباله اندازد، و حال آنکه آن جوانهٔ کوچک معصوم هنوز می توانست رشد کند.

#### شكسييىر

می توان گفت شکسپیر رقص احساسات شورانگیز انسان را به نمایش میگذارد. از هسمین رو، وی ناچار از برونگرایی است، چرا که در غیر این صورت به جای نسمایش رقص احساسات شورانگیز، دربارهٔ آن احساسات اصرفاً] سخن خواهد گفت. لیکن وی احساسات یادشد، را به صورت یک رقص به ما نمایش می دهد، و نه به گونه ای ناتورالیستی. (این ایده را مدیون پُسل انگلمن هستم.)

به راستی باورآوردن به چیزی که حقیقتش بر ما آشکار نیست، پقدر دشوار است. مثلاً وقتی میخوانم که انسانهای برجسته در طول قرنهای متمادی شکسپیر را تحسین کردهاند، نمی توانم این ظن را از سر بیرون کنم که تحسین وی کاری مرسوم و متعارف بوده است، هر چند که باید به خود بگویم که مطلب چنین نیست. کسی همچون میلتن که سخنش برای من حجت است، می تواند متقاعدم کند که حقیقت جز این است. تردید ندارم که او سخن به گزاف نمی گفت. البته منظورم این نیست که هزاران استاد ادبیات بی آنکه آثار او را دریابند و بنا به دلایلی نادرست، تحسین بس فراوانی را نثار او نکردهاند و نمی کنند.

تشبیهاتی که شکسپیر در آثار خود به کار میبرد، به مفهوم متعارف کلمه بدند. بنابراین اگر این تشبیهات را با این همه خوب بدانیم (من شخصاً نمی دانم که آیا چنین است یا نه)، در آن صورت باید گفت که قانونی خاص خود دارند. مثلاً شاید طنین این تشبیهات آنها را باورپذیر و واجد حقیقت میکند.

چه بسا مهمترین نکته دربارهٔ شکسپیر، سهولت گفتار و اقتدار او باشد، و چه بسیا بسرای

تحسین شایستهٔ او میبایست او را آنگونه که هست پذیرفت، همانطور که طبیعت (مثلاً منظرهای در طبیعت) را همانگونه که هست میپذیریم.

اگر در آنچه گفتم به خطا نرفته باشم، این بدان معناست که سبک کل آثار شکسپیر (منظورم سبک به کاررفته در مجموعهٔ همهٔ آثار اوست)، واجد بیشترین میزان اهمیت است و حقانیت او را ثابت میکند.

بدین ترتیب، دلیل ناتوانی من در درک آثار او چه بسا این باشد که قادر نیستم آثار او را به سهولت بخوانم. یعنی به همان سهولتی که کسی منظرهای باشکوه را مینگرد.

شکسپیر و رؤیا. رؤیا باطل است و بی معنا و مرکب، و در عین حال کاملاً درست: با چنین ترکیب عجیبی رؤیا در ما تأثیر میگذارد. از چه رو؟ نمی دانم. و اگر شکسپیر مسطابق قبول عموم ماعوی سرآمد است، پس می توان دربارهٔ وی چنین گفت: این رأی به کلی باطل است، اصلاً چنین نیست؛ و در عین حال بر حسب قواعد خاص خودش، این رأی کاملاً درست است.

موضوع را اینگونه نیز می توان بیان کرد: اگر شکسپیر شاعری سرآمد است، سرآمدبودنش صرفاً در مجموعهٔ آثارش متبلور می شود، آثاری که زبان و دنیایی خاص خود می آفرینند. به دیگر سخن، وی اساساً وجود حقیقی ندارد (همچون رؤیا).

به عقید: من هیچ شاعری را نمی توان همطراز شکسپیر دانست. آیا نمی توان گفت که وی احتمالاً خالق یک زبان بو د و نه یک شاعر؟

يگانه كاري كه دربارهٔ شكسپير مي توانم بكنم اين است كه با تحيّر به او بنگرم، و لاغير.

تمجیدهای اغلب ستایشگران شکسپیر را عمیقاً به دیدهٔ تردید می نگرم. به گمان من، مشکل از آنجا ناشی می شود که کس دیگری همطراز او نیست (دستکم در فرهنگ غرب)، و لذا هر جایگاهی که برای او درنظر بگیریم به هر حال در خور او نیست.

موضوع این نیست که شکسپیر انواع سنخهای بشر را با چیرگی تصویر کرد و بدین لحاظ به حقیقت زندگی وفادار ماند. وی از حقیقت زندگی عدران میکند. لیکن نگارگری وی چنان ماهرانه و حرکت قلممویش چنان بی همتا بود که هریک از شخصیتهای آثارش مهم و در خور توجه جلوه

مىكند.

«قلب بزرگ بتهون»؛ اما کسی از «قلب بزرگ شکسپیر» نسمی تواند سخن به میان آورد. «نگارگری چیر ددست که شکلهای طبیعی جدیدی از زبان خلق کرد»، به گمان من توصیف دقیقتری از شکسپیر است.

در واقع، هیچ شاعری راجع به خویشتن نـمیتوانـد بگـویدکـه «مـن بسـان پـرندگان آواز سرمیدهمه؛ اما احتمالاً شکسپیر محق بودکه دربارهٔ خود چنین بگوید.

تصور نمیکنم که شکسپیر قادر میبود راجع به «سرنوشت زندگی شاعران» به تأمل بپردازد. نیز نمی توانست خویشتن را پیامبر یا معلم پشر انگارد.

مردم کمو بیش با همان حیرتی که به پدیده های شگرفت طبیعت می نگرند، به او چشم می دوزند و احساس می کنند که بدینسان نه انسانی بزرگ، بلکه پدیده ای خارق العاد، را شناخته اند.

علت عاجزبودن من از فهم شکسپیر این است که بیهوده میکوشم در این پدیدهٔ نامتقارن، نوعی تقارن بیابم.

آثار او به چشم من بیشتر طرحها بی کلی - و نه تابلوهایی تمام عیار - هستند؛ گویی کسی که هر کاری را برای خود مجاز می شمارد این طرحها را با عجله کشیده است. خوب درک می کنم که چوا کسانی ممکن است این هنر را بستایند و برتر بنامندش، لیکن من آن را نمی پسندم. پس اگر کسی در مقابل این آثار از فرط حیرت، خود را عاجز از بیان می یابد، علت آن بر من آشکار است. اما هرکسی که آثار شکسپیر را مثلاً همچون آثار بتهون می ستاید، به گمان مین درک نادرستی از شکسپیر دارد.

این مقاله ترجمه ای است از برخی بخشهای کتاب On Culture and Value. عنوانهای انتخابی برای این قطعات (به غیر از عنوان قطعه اول)، از مترجم است.

## پینوشتها:

- 1. Oswald Spengler (۱۹۳۶ ـ ۱۸۸۰)، فيلسوف آلماني . م.
  - Arvid Sjögren ، از دوستان و بستگان ویتگنشتاین.
- : Paul Engelmann (۱۸۶۵ ـ ۱۸۹۱) ، مهندس ساختمان و دوست وینگنشتاین ـ م.
  - ۴. Heinrich von Kleist (۱۷۷۷ ۱۸۱۱) متمایشنامه نویس آلمانی دم.
- ۵. «رؤبای آشکار» (manifest dream) اصطلاح فروید است برای اشاره به تنصاویری که فنرد در خواب میبند دم.
- ومحتوای نهفتهٔ رؤیای (letent dream content) اصطلاحی است که در روانکاوی فرویدی برای اشار، به
   معنی واقعی (ناخردآگاهانه) خواب به کار می رود رم.
  - ۷. John Milton (۱۶۷۴ یا ۱۶۰۸) و شاعر انگلیسی دم.





ì

# خدا در فلسفهٔ ویتگنشتاین متقدم

نوشتهٔ سیوِل بارِت ترجمهٔ هدایت حلوی تبار

ویتگنشتاین در رساله به جهار بار از خدا نام میبود؛ اما در هر چهار مورد، بحث او فقط به نحو فرعی و جنبی به فلسفة دین موبوط می شود، مگر احتمالاً فقرهٔ ۶.۴۳۲ که در آن می گوید: وخدا خود را در جهان آشکار نمی کند. به این مطلب باز خواهم گشت.

با این حال، این چهار فقره ما را با شیوهٔ تفکو ویتگنشتاین دربارهٔ خدا در هنگام نگارش رساله آشنا میکند. وی در این فقره ها از (الف) حدود قدرت خدا در عمل خلقت؛ (ب) استلزامات منطقی عمل (یا اعمال) خلقت؛ و (ج) ارتباط خدا و تقدیر "با توانین طبیعت، بحث میکند. در فقرهٔ اول (۳۱، ۳۱) میگوید:

گفته اند که خدا می تواند هر چیزی وا بیافریند، مگر آنچه مغایر با قوانین منطق باشد. زیرا ما نمی توانیم یگورسه که یک جهان «غیرمنطقی» چگونه به نظر می رسد.

من فکر نمیکنم کلمهٔ «گفتهاند» در اینجا نقش مهمی داشته باشد. حداکثر چیزی که مسی توان پرسید این است که: آیا اکنون نیز می گویند؟ تصور نمیکنم و یتگنشتاین نظر مذکور را به عنوان نظری منسوخ و بی اعتبار نقل کرده باشد. به عقیدهٔ من، معنای عبارت او چنین است: «نمی دانم که آیا هنوز به این نظر معتقدند یا نه اما می دانم که زمانی به آن معتقد بودهاند. به هر حال اعتقاد یا عدم اعتقاد آنان به نظر مذکور ربطی به آنچه باید بگویم ندارد. من از آن نظر فقط برای بیان نکته این بود که ما نمی توانیم هیچ چیز غیر منطقی را بگوییم یا به آن بیندیشیم و این چیز غیر منطقی هیچ ارتباط مستقیمی با خلقت ندارد. روشن بگوییم یا به آن بیندیشیم و این چیز غیر منطقی هیچ ارتباط مستقیمی با خلقت ندارد. روشن

است که ویتگنشتاین در اینجا خود را درگیر مسائل مربوط به الهیات نمیکند. چرا باید چنین کند؟ او نه در این فقره و نه در هیچ بخش دیگری از رساله به الهیات نمی پردازد، پس حق دارد که نظریات خود را دربارهٔ خلقت الهی بیان نکند. شاید فکر میکرد که اگر خود را درگیر مسائل الهی کند ممکن است الهیات نکتهٔ فلسفی منطقی اش را دچار ابهام سازد؛ از این رو ترجیح داد از این مسائل دوری کند.

ویتگنشتاین در فقرهٔ دوم (۵.۱۲۳) دوباره به مسألهٔ خلقت بازمیگردد. او در این فقره کمی از فقرهٔ ۳۰۰۳۱ فراتر میرود، تا آنجا که به نظر میرسد به این نظریه معتقد بموده است که خدا نمی تواند چیزی راکه مغایر با قوانین منطق است خلق کند.

اگر خدایی جهانی بیافربندکه در آن بعضی قضایا صادق باشند با این کار جهانی می آفریند که در آن همهٔ نتایج آن قضایا نیز صادق هستند. به همین ترتیب، او نمی توانست جهانی بیافریند که در آن قضیهٔ "P" صادق باشد بدون آنکه مجموع مصادیق آن را بیافریند.

در اینجا بار دیگر فقرهای داریم که بر نکتهای منطقی تأکید میکند. این نکته به مبانی صدق (Wahrheltsgründe) و ارتباط موجود میان قضایایی مربوط می شود که از یکدیگر نتیجه می شوند یا با یکدیگر در تناقض هستند. حضور خدا در این متن عجیب به نظر می رسد. او، به بیان دقیق، هیچ چیز به استدلال مذکور نعی افزاید بلکه برعکس، آنچه دربارهاش گفته شده نتیجه استدلال است، دستکم به آن نحوی که بیان شده تقریباً یک جمله معترضه است. اگر ویتگنشتاین یک «حتی» اضافه کرده بود این فقره به صورت روشنتری با بقیه متن ارتباط می بافت. در آن صورت استدلال چنین ادامه پیدا می کرد: حتی خدا تابع این قوانین منطقی می بافت. در آن صورت استدلال چنین ادامه پیدا می کرد: حتی خدا تابع این قوانین منطقی می است؛ یعنی او نمی توانست جهانی بیافریند که در آن قضیه "۲" صادق باشد اما نتایج آن، همراه با مصادیه شان، صادق نباشند.

اگر این مطلب را همراه با آنچه و ستگنشتاین در فقرهٔ ۵.۱۲۴۱ دربارهٔ قضایای منناقض می گوید در نظر بگیریم، به این نتیجه می رسیم که از نظر او خدا نمی توانست جهانی بیافریند که با قوانین منطق مفایر باشد. فقرهٔ ۵.۱۲۴۱ می گوید: «هر قضیهای که قضیهٔ دیگری را نقض کند آن را نفی می کند. و حال اگر خدا جهانی بیافریند که در آن قضیه "۳"، و همچنین همهٔ نتایج این قضیه و مصادیقشان صادق باشند، و اگر قضیهای که قضیهٔ دیگری را نقض می کند آن را نفی کند (verneint) پس نتیجه می گیریم که خدا نمی تواند جهانی بیافریند که در آن هر در قضیهٔ مذکور صادق باشند. بنابراین، حتی او نیز تابع قوانین منطق است. خدا باید میان جهانی که در آن "۳"

صادق است و جهانی که در آن ونه ۵ صادق است یکی را برگزیند و نمی تواند جهانی بیافریند که در آن هر دو صادق باشند.

سومین فقره از رساله که در آن از خدا نام برده شده فقرهٔ ۶.۳۷۲ است. در اینجا نیز نام خدا در متنی آمده که در آن از نکتهای فلسفی ـ منطقی بحث می شود. اما این بار بحث بر سر علیت و قوانین طبیعی است. و یتگنشتاین به تبع آکامیها، قافلان به مذهب تقارن ه ) هیوم و فیگران معتقد است که هیچ مبنای منطقی برای استقرا و قوانین طبیعی منتج از آن وجود نَـدَارد، زیـرا ضرورت علّی، که این قوانین مبتنی بو آن هستند، مبنای منطقی ندارد.

ضرورتی (Zwang)که بر طبق آن، چیزی باید روی دهد جون چیز دیگری روی داده است وجود ندارد. فقط ضرورتی منطقی وجود دارد. (رساله ۴.۳۷)

اما از نظر ویتگنشتاین:

تمام جهان بینی (Weltanschauung) جدید میتنی بر این توقیم است که آنچه به اصطلاح قوانین طبیعی نامیده می شود تبیین پذیدارهای طبیعی است. (رساله ۴۳۷۱)

در اینجا خدا و در واقع معتقدان به او وارد صحنه می شوند. آنان هر رویدادی را در جهان ب اراده و خواست خدا نسبت مي دهند و نه به قواتين طبيعيل

بدینسان انسان عصر جدید در بوابر قوانین طبیعی، همچون چیزی که نباید به آن دست بُرخورد ۸ متوقف می شود، چنانکه پیشینیان در برابر خدا و تقدیر (متوقف می شدند).

و در واقع هر دو هم حق دارند و هم حق ندارند. اما پیشینیان از ایس جمهت که مسأله را بـه پایان (Anschluss) مشخصی می رسانند بی گمان نظر روشنتری دارند، در حالی که نظام جدید میخواهد چنین نشان دهد که گویی همه چیز تبیین شده است. (رساله ۶.۲۷۲) آ

معلوم نیست «پیشینیافره ۱۰ چه کسانی هستند. ممکن است کسانی باشند که پیش از مسیحیت يا پيش از اسلام ميزيسته اند، و احتمالاً همينطور هم هست. اما اين مسأله اهميتي ندارد؛ آنچه مهم است فهميدن معنا و مفهوم اين عبارتهاست.

نکتهای که ویتگنشتاین میخواهد بیان کند این است که معتقدان به تقدیر (خواه مجرد باشد خواه تشخص یافته) و به ارادهٔ خدا، در تبیین پدیدارهای طبیعی یک نقطهٔ پایان ۱۱ داشتند، هرچند که این نقطهٔ پایان ممکن است ناکافی و نامناسب بوده باشد. اماکسانی که معتقدند قوانین طبیعی می توانند هر چیزی را تبیین کنند هیچ نقطهٔ پایانی ندارند؛ از اینرو هیچ چیز را نمی توانند تبیین کنند.

اگر بگوییم که رویداد B واقع شده است زیرا خدا آن را اراده کرده یا تقدیر آن را مقدر نموده است تبیینی برای وقوع این رویداد ارائه دادهایم، خواه رویداد Aکه مقدم بر رویداد B است علت وقوع آن باشد یا نباشد. خدا می توانست اراده کند با تقدیر می توانست مقدر نماید که A علت وقوع B باشد اما در این صورت نیز وقوع B معلول حکم خدا یا خواست تقدیر است. چه این تسبین کامل و کافی باشد و چه نباشد، دستکم دارای یک وبایانه (terminus) است. مدوداند.) سؤالات دیگری را نیز می توان مطرح کرد. برای مثال چرا خدا اراده کرده استکه همهٔ بردهاند.) سؤالات دیگری را نیز می توان مطرح کرد. برای مثال چرا خدا اراده کرده استکه همهٔ اجسامی که بار مغانطیسی دارند اجسامی را که دارای بار مخالفاند جذب و اجسامی را که دارای بار مشابهاند (مثبت یا منفی) دفع کنند. ما نمی توانیم به این سؤال پاسخ دهیم، اما این چیزی از قدرت تبیینکنندگی تبیین الهی مذکور نمی کاهد؛ همچنانکه اگر کسی نتواند تبیین کند که چرا اجسامی که از پنجره به بیرون پرتاب می شوند به سمت زمین سقوط می کنند این تبیین به همان صورت قدرت تبیینکنندگی تبیین پرتاب جسم به خارج از پنجره کم نمی کند. این تبیین به همان صورت خود تبیینی کامل است.

اما از نظر ویتگشتاین این مطلب در مورد تبیینهای علمی صادق نیست. به عقیدهٔ او حتی اگر آنها چیزی را تبیین کنند همهٔ چیزها را تبیین نمی گنند و آصولاً نمی توانند چنین کنند. با وجود این از نظر او اینکه علوم می توانند همهٔ چیزها را تبیین کنند بخشی از اعتقاد رایج در نظام جدید است. (از لحاظ زمانی مشخص نیست که دورهٔ کهن چه موقع به پایان رسیده و دورهٔ جدید چه هنگام آغاز شده است.) زیرا آنان معتقدند که هنگامی یک مسأله به پایان می رسد که برای آن تبیینی علی ارائه شود. اما این مطلب درست نیست. گفتن اینکه سقوط جسم از پنجره معلول یکی از قوانین طبیعت است این پدیده را به طور کامل تبیین نمی کند زیرا هیچ ضرورت منطقیی وجود ندارد که باعث شود اجسام به جای آنکه بالا روند یا ارتفاع و مسیر خود را حفظ کنند و را تفظ کنند را آنگونه که اگر از یک فضاپیما به خارج پر تاب شوند احتمالاً چنین خواهند کرد) به سمت پایین میقوط کنند. گفتن اینکه خدا اراده کرده است که اجسام یکدیگر را جذب کنند، بر فرض صحت، مقوط کنند گفتن اینکه خدا اراده کرده است که اجسام یکدیگر را جذب کنند، بر فرض صحت، خط مستقیم، به پایین شخوط میکند ولی تبیین نمیکند که چرا خدا چنین اراده کرده است؛ اما این مسأله دیگری امایت. ۱۲

ابن فقره احتياج به چند توضيح ديگر دارد. اولين مسأله، كنار همآمدن خدا و تقدير است. گاهی تقریباً به نظر میرسد که ویتگنشتاین این دو را یکی میداند. من از این مسأله در فصل یازدهم که دربارهٔ سرنوشت است به نجو کاملتری بحث خواهم کرد. مسأله دوم ایس است که گویی خدا به مقام قبلی خود بازگشته است ۱۲ زیوا دیگر از خدایی ۱۲ طبحبت نمی شود. دلیلش هم روشن است. اگرکثرتی از خدایان وجود داشت که هریک برای خود می آفرید و برای خود اراده میکرد، همانطور که ویتگنشناین مجسم میکند، وضعیتی ناممکن پیش میآمد. در این وضعیت کوشش برای تبیین پدیدارهای طبیعی با توسل به ارادهٔ خدا بیمعناست زیرا می توان پوسید کدام خدا؟ و اگرگفته شود وخداینی، ۱۵، پاسخی رضایت بخش نخواهد بود. چراکه در این وضعیت یا هر خدایی قلمرو خاص خود را دارد و در آن میآفریند و اراده میکند، آنگونه ک خدایان در بین النهرین، یونان، روم (و به نحو نسبتاً متفاوتی در مصر) چنین میکردند، و یا به قلم و یکدیگر تجاوز مرکنند. اگر حالت دوم را بیذیریم پس دیگر از این حقیقت که تاکنون هر روز صبح خورشيد طلوع كرده است نمي توانيم بدانيم كه أيا فردا صبح نيز طلوع خواهد كرد يا نه. زيرا ممكن است يكي از خدايان به دليلي مخالف طلوع خورشيد باشد و با فرمان خويش بساط طلوع و غروب خورشید را برچیند. در نتیجه جهان از این پس با در تاریکی دائم خواهد بود و یا در روشنایی دائم. در چنین وضعیتی پیشگوییهای ما درست به همان اندازه فرضی خواهد بودکه پیشگریهای قائلان به نظام جدید از نظر و پتگنشتاین؛ و ما، ممانند کسانی که معتقد به قوانین طبيعي هستند، دليلي براي اعتقاد به اينكه خورشيد فردا طلوع خواهد كرد يا نه نخواهيم داشت. بنابراین و پتگنشتاین کاری خودمندانه کرد که از خدا سخن گفت و نه از خدایی.

مسألة سوم، كه مهمترين مسأله نيز هست، اين است كه اين ففره نحوة تفكر ويتكنشتاين را دربارهٔ اراده خدا روشن میسازد. همانطور که از آنچه دربارهٔ خدا و اخلاق میگوید آشکار است (ر. ک. به قصل دوم) ظاهراً او خدا را دارای ارادهای همه توان میداند و مایل است بهذیرد که ارادهٔ خدا بر درستی هر چیزی تعلق بگیرد آن چیز درست است. اما در اینجا ظاهراً می پذیرد که حتی قوانين طبيعت نيز مي توانند تابع ارادة خدا باشند. اگر كسي تحليل هيوم را از قوانين طبيعت قبول كند توسل به ارادهٔ خدا برايش بسيار وسوسهانگيز خواهد بود.

آخرین فقره از رساله که در آن از خدا نام برده شده فقرهٔ ۶.۴۳۲ است. در ایس فیقره سیرانیجام و يتكنشتاين در نظام فكري خود نقش مشخصي براي الهيات فلسفي قائل ميشود، هر چند كه نقشی منفی است. اینکه جهان چگرنه است برای شر برتو (the higher) هیچ فرقی نمیکند. خدا خود را در جهان آنسکار نمی سازد. (رساله ۶٬۲۳۲)

به میان آمدن نام خدا در این فقره به منظور استحکام بخشیدن به نکته ای فلسفی - منطقی دربارهٔ چیزی است که ویتگنشتاین آن را دامر برتره می نامد. ارزشهای اخلاقی، زیبابی شناختی و دینی به این امر برتر تعلق می گیرد. اما این بار نکته ای در خصوص نحوهٔ وجود خدا بیان شده است یعنی اینکه او در جهان نیست. در تفکر ویتگنشتاین این بدان معناست که خدا واقعیتی مانند دیگر واقعیتها نیست چه بوسد به اینکه شیئی در میان دیگر اشیاء باشد. خدا مانند هر چیز «برتری» متعالی است. باید متذکر شد (گر چه نباید به این مسأله اهمیت خیلی زیادی داد) که رهبافت غیرقطعی، شرطی و بعید به خدا – یعنی «گفته انده، هاگر خدایی ...»، «پیشینیان معتقد بودند که ...» در اینجا وجود ندارد؛ در عوض ما با عبارتی صریح و روشن دربارهٔ خدا مواجهیم، بودند که ...» حدر اینجا وجود ندارد؛ در عوض ما با عبارتی صریح و روشن دربارهٔ خدا مواجهیم، اما از اینجا نمی توان نتیجه گرفت که ویتگنشتاین به خدا معتقد بود زیرا عبارت مذکور را می توان بدون تغییر در معنا به این صورت بیان کرد: «اگر خدایی وجود داشت، خود را در جهان می توان بدون تغییر در معنا به این صورت بیان کرد: «اگر خدایی وجود داشت، خود را در جهان آشکار نم برساخت.»

عبارت ویتگنشتاین را به هر نحوی تفسیر کنیم باز به نظر می رسد که مضمونش مخالف با تعالیم تقریباً هر دینی است. از نظر همهٔ خداانگاران (۱ کدا جهان یا طبیعت است. از نظر یهودیان خدا خود را در رویدادهای تاریخی آشکار می کند. از نظر مسیحیان خدا خود را به طور کلی در رویدادهای تاریخی و به طور خاص در حیات عیسی مسیح آشکار می سازد. از نظر مسلمانان خدا خود را در جهان به عنوان قسمت (Kismet) یا تقدیر آشکار می کند.

ویتگنشتاین هیچکدام از این تعالیم را نقض نمیکند. او نمیگوید که خدا خود را در جهان آشکار نمیکند بلکه میگوید او خود را در جهان به عنوان یک واقعیت یا رویداد یا وضعیتی که بخشی از جهان را تشکیل میدهد، آشکار نمیکند. از اینرو خدا، مانند ارزش، بخشی از جهان نیست بلکه «بیرون از جهان» است. او، مانند ارزش، به آنچه برتر است تعلق دارد. بنابراین، خدا از آن جهت که خود را آشکار میکند بخشی از جهان وقایع یا جهان دادههای علمی نیست. حتی همه خداانگاری مانند آمیینوزا ۱۷ نیز این را می پذیرد. حتی اگر جهان (Natura Naturata) ۱۸ خدا از این جهت که از طبیعت یا ماهیت خودش ناشی می شود به نحوی متمایز از جهان و «بیرون» از آن آسکتی ۱۹

من بعداً خواهم گفت که چگونه می توان این نظر را بانظریهٔ مسیحیت جمع کرد، اما اکنون

می خواهم مطلبی را بیان کنم که به براهین وجود خدا مربوط می شود. به طور کلی ما دو نوع برهان داریم. یکی برهان لمشی (priori ه) که از مفهوم خدا ناشی می شود و دیگری برهان اتی رهان داریم. یکی برهان لمشی بر حقایقی دربارهٔ جهان و اصل علیت است. معمولاً گفته اند که آکو ثلیناس ۲۰ و پیروانش گفته اند؛ کانت ۲۱ گفته است؛ افراد بی شماری هنوز می گویند که نمی توان از طریق مفهوم چیزی بر وجود آن استدلال کود. بنابراین اگر بخواهیم برهانی بر وجود خدا بیاوریم این برهان باید اتی باشد. اما با توجه به آنیجه و پتگنشتاین گفته است این برهان خدا را یکی از واقعیتهای جهان می کند یعنی یک محرک اول ۲۱، یک علت نامعلول اول ۲۱، چیزی که همه چیز قائم به اوست اما او قائم به چیزی نیست ۲۲، یک علت مثالی ۱۰ یه یک عقل حاکم ۲۰ و یا ترکیبی از هر پنج تا. درست است که خدا، به معنایی بسیار عالیتر و کاملاً متفاوت، بخشی از آن نرکیبی از هر پنج تا. درست است که خدا، به معنایی بسیار عالیتر و کاملاً متفاوت، بخشی از آن شرکت است) اما این دقیقاً تصوری نیست که ما از خدا داریم.

منظور من این نیست که برهان لئی، به عنوان یک برهان، برتر از برهان آئی است. احتمالاً درسی که از مطلب مذکور می توان آموخت این است که فکر اثبات وجود خدا، همان طور که ویتگنشتاین بعدها ثابت کرد (و.ک. به فصل هشتم)، یک پندار باطل است. اما رهیافت لئی خصوصیتی دارد که آن را توصیه میکند: این رهیافت خدا را حلقه ای از یک زنجیرهٔ علی نمی سازد. در واقع واجب الوجود ۲۷، که در مقابل موجودات مسکن قرار دارد، کاندیدای بسیارخوبی برای احراز مقام خدایی در فلسفهٔ ویتگنشتاین است. هر چه که در مورد واجب الوجود به عنوان خدا گفته شود، دست کم او این خصوصیت را دارد که خود را در جهان واجب الوجود به این معنا که واقعیتی در جهان نیست. افزون بر این، چون ممکن الوجود نیست آشکار نمیکند، به این معنا که واقعیتی در جهان نیست. افزون بر این، چون ممکن الوجود نیست پس، همانگونه که شایستهٔ دامر برتره است، از جهان فراتر می رود.

اما مشخص نیست که آیا ویتگنشتاین واجبالوجود را به عنوان خدای خود می پذیرفت یا نه. او با پیروی از خط مشی منطقی و شکاکانه می گوید فقط ضرورت منطقی وجود دارد. علیت مسلماً فاقد این ضرورت است، اما آیا مفهوم موجودی که عدم وجودش غیرقابل تصور و از این رو غیرممکن است هم فاقد ضرورت منطقی است؟ پاسخ این سؤال روشن نیست. درک این مسأله آسان است که چرا منطق دانان در جایی که میان رویداد A و B استلزامی وجود ندارد، حتی اگر رویداد B همواره در پی رویداد A آمده و مورد خلافی مشاهده نشده باشد، مایل نیستند بگویند رویداد B ضرورتاً از رویداد A نتیجه می شود. امکان وجود مورد خلاف دست کم یک

امکان منطقی است، اما چنین امکانی در مورد واجبالوجود، که ضرورت وجودش از ذاتش ناشی می شود، وجود ندارد. به نظر می رسد که ضرورت واجبالوجود ضرورتی منطقی است زیرا اگر کوچکترین نشانی از امکان عدم در او وجود داشته باشد دیگر خدا نخواهد بود.

در بادد المنها ۲۸ چهر کاملاً برجسته ای از خدا به نمایش گذاشته شده است. اما باید با این مسأله با احتیاط برخورد کرد. گفته اند که و پتگنشتاین دستور داده بود یا ده افزان ببرند و خود او هم از مطالب مندرج در آنها فقط مقدار بسیار اندکی را در رساله آورده است. با وجود این، آنچه جای تردید ندارد این است که حتی اگر او یعدها نظریات مذکور در یا ده اشتها را بی اعتبار دانسته باشد یه هر حال زمانی به آنها معتقد بوده است. بنابراین کاملاً درست است که از آنها به عنوان نظریات او بحث کنیم. در حین حال باید از خود بپرسیم که چوا و یتگنشتاین این نظریات را در رساله نیاورده است. من بعداً باسخی به این سؤال خواهم داد.

فقرههایی از یادداشتها که به خدا مربوط می شود در تاریخ ۱۱ ژوئن و ۸ ژوئیه ۱۹۱۶ نوشته شده است (بادداشتها صص ۳ ـ ۷۲ و ۵ ـ ۷۴) این تاریخها ممکن است جالب توجه باشد اما ربطی به آنچه و پتگنشتاین در یادداشتها نوشته است ندارد. ۲۹

او در فقرة اول فهرستی \_ من مایلم آن را همناجات و " بنامم \_ ارائه می دهد از چیزهایی که مدعی است دربارهٔ خدا و هدف زندگی می داند. در مجموع سیزده قضیه در این فقره هست که فقط پنج قضیه آخر مستقیماً به خدا مربوط می شود. من ابتدا این پنج قضیه را بررسی می کنم. آنها عبارت اند از:

معنای (Sinn) زندگی یعنی معنای جهان را می توانیم خدا بنامیم. و این را موتیط کنید (Garan knüpten) با تشبیه خدا به پدر.

دعا، تفکر دربارهٔ معنای زندگی است.

من نمی توانم کاری کنم که رویدادهای جهان مطابق خواست من روی دهند؛ من کاملاً تاتوان هستم. من فقط می توانم خودم را مستقل از جهان ـ و پدینسان، به یک معنا، مسلط بر آن ـ کنم، آن هم فقط تا آنجا که از هرگونه تأثیرگذاری در رویدادهای جهان صرف نظر نمایم.۴۹

این عبارتها ظاهراً از لحاظ کلامی آشفته هستند. زیرا در آنها از خدا، معنا و هدف زندگی، دها، تسلط (یا عدم تسلط) من بر جهان و، افزون بر اینها، از خدا به عنوان پدر سخن گفته شده است. اما اینها در قاموس ویتگنشتاین دارای معنا هستند، هر چند که مشخصکودن معنایشان چندان آسان نیست. من از این نظر او که خدا معنای زندگی یا معنای جهان است آغاز میکنم.

ما باید این مسأله را با احتیاط كامل بررسی كنیم. مسأله مذكور دارای سه بخش است: اول، منظور و پتگنشتاین از ومعنای زندگی، چیست؟ دوم، منظور او از «معنای جهان، چیست و جرا باید این دو را مترادف دانست؟ سوم، که از همه عجیبتر است، اینکه چرا باید این دو را وخدای بناميم؟

تصور میکنم که منظور ویتگنشتاین از «معنای زندگی، هدف و نشیجهٔ آن نسیست و فکس م كنمكه از نظر او اكر مقصود از معنا، هدف ونتيجه باشد زندكي انسان معنايي ندارد چه رسد به زندگی یک گرُبُؤ ولگرد۲۲. سُؤال ویتگنشتاین این نیست که وجرا ما اینجا هستیم و چه باید مكنيم؟ همچنين او كت<del>وال مذكور را به صورتي كه معمولاً أن را مطرح ميكنند نبز مطرح نميكند</del> یعنی وسرتوشت ما چیست؟ از اینجا به کجا خواهیم رفت و چگونه باید برویم؟، از سوی دیگر، ومبعنای زندگی، هبیج ارتباطی با تبییتهای علمی از قبیل تبیبن فیزیکی، شیمیایی، زیست شناختی، تاریخی، روان شناختی و جامعه شناختی ندارد. «معنای زندگی» صرفاً همان چیزی است که خود و پتگنشتاین سیگوید بسنی معنای جهان زندگی و جهان یک چیز والحدند. ٣٣ معتاي جهان آن چيزي است كه جهان را معقول ميكند. اما واقعيتهايي كه جهان را شكل دادماند في نفسه معقول نيستند؛ أنها فقط هستند يا تصادفاً هستند. اين واقعيتها نمي توانند خود را تبیین کنند و به وسیلهٔ علوم و تاریخ نیز نمی توان آنها را تبیین کرد و اگر هم بتوان چنین كرد صرقاً تبييني جزئي و ناقص خواهد بود. اكر جهان اصلاً معنايي داشته باشد اين معنا بايد بيرون از جهان باشد نه درون آن.

اما چیزهای بسیاری بیرون از جهان قرار دارد مانند اخلاق، زیبایی شناسی، مابعدالطبیعه، منطق و خود زبان. چوا یکی از اینها معنای جهان نباشد؟ فکر میکنم از نظر ویتگنشتاین اینها به شیوههای خاص خود معنای جهان هستند زیرا هرکدامشان به جهان معنا می بخشند. من در جایی دیگر کوشیدهام تا نحوهٔ معنابخشیدن آنها را به جهان توضیح دهم. اما اگر نظر و پتگنشتاین را درست فهمیده باشم، ارزش تبیینکنندگی آنها جامع و کامل نیست؛ پس برای تبیین کامل جهان نیاز به چیز دیگری است که ما آن را خدا می نامیم. بنابراین، خدا به جهان معنا می بخشد و، به تعبیر خود ویتگنشتاین، خدا معنای جهان و معنای زندگ*ی است*.

اما منظور از این تعبیر چیست؟ ممکن است منظور این باشد که خدا یک موجود نیست، بلکه نامی است که ما به تبیین واقعیتهای جهان در مرتبهای عالیتر میدهیم. وخدا، کلمهای است (بهرکب ۲۴ یا آمیپنجته ۳۵ که به ارزشهای اخلاقی، زیبایی شناختی و غیره، که ما با آنها جهان را زینت

مى بخشيم، اطلاق مىگردد.

فقرههای دیگری که در روز سرنوشت ساز ۱۱ ژوئن ۱۹۱۶ نوشته شده است ظاهراً این نظر را تأیید میکند. اما ما ابتدا باید در مورد خدا به عنوان پدر و همچنین در مورد دعا بحث کنیم.

اگر بگرییم سخن ویتگنشتاین مبنی بر اینکه معنای زندگی و جهان ارتباط تنگاتنگی با تشبیه خدا به پدر دارد و دعا تفکر دربارهٔ معنای زندگی است سخنی شگفتآور است میالغه نکردهایم.

منظور و پتگنشتاین از خدا به عنوان پدر می تواند بسیار جالب بساشد. روشتترین معنای و خلفی پدره ۱۳ این است که او به هنگام آفریدن جهان ما را، بی واسطه یا با واسطه، آفریده است؛ و ما همانطور که به پدر طبیعی خود وابسته هستیم به او نیز وابسته ایم؛ و او خواهان رفاه و خوشبختی ماست. معلوم نیست و پتگنشتاین، اگر بود، این تفاسیر را می پذیرفت یا رد می کرد. آنچه او واقعاً می گوید این است که مفهوم خدا به عنوان معنای زندگی و جهان مرتبط است. تبیینی که من از این گفته ارائه می دهم صرفاً از روی حدس و گمان است زیرا هیچ دلیل آشکاری در تأیید آن وجود ندارد. تبیین من چنین است: یکی از چیزهایی که پدر می نواند ایجاد کند حس اعتماد به نفس و پایداری است. او ممکن است فردی مستبد باشد؛ اما حتی اگرچنین باشد و شاید به دلیل اینکه مستبد است، حس پایداری و همچنین، به طریقی حتی در این رفتار پدرانه معنا و معقولیتی غیرعادی و تحکمی، این احساس را ایجاد می کند که حتی در این رفتار پدرانه معنا و معقولیتی خوجود دارد، هر چند که ممکن است رفتارش تا اندازه ای نامعقول به نظر برسد.

این مفهوم از خدا نمی تواند تسلی بخش ۳۷ باشد؛ اما اگر نظر و پتگنشتاین را درست فهمیده باشم او احتمالاً آخرین فردی است که آن را تسلی بخش می داند. از نظر او خدا، پدر آسمانی مسیحیت ۳۸ یا حتی خدای رحیم یهودیت ۳۹ نیست. خدای مسلمانان، یعنی الله، البته نه از این جهت که راحمان ۳۰ است پلکه از این جهت که تقدیر را در دست دارد و دلیل هر چیزی است که روی می دهد، از مر خدای به خدای و یتگنشتاین نزدیکتر است. شاید ساده تر و صحیحتر باشد که بگوییم خدای او خدای یک فیلسوف است و، به تعبیر پاسکال ۳۱، هیچ ربطی به خدای ابراهیم، اسحاق و یعقوب ندارد. اما این نظر، چندان خوب و مناسب نیست زیرا نمی تواند و تشییه خدا به پدره را تبیین کند. خدای و یتگنشتاین خدایی دینی است؛ به این معناکه، برخلاف خدای اسپینوزا، در یک زمینه و بافت دینی به خوبی جای میگیرد.

این مطلب را یکی از عبارتهای فقرهٔ بعد یعنی «دعا تفکر دربارهٔ معنای زندگی است» تأیید میکند. البته دعا در اینجا به معنای معمولی آن یعنی درخواست ۲۰ نیست، اما به هر حال هرگونه دعایی یک عمل دینی است. به علاوه، گرچه درخواست یا تضرّع۴۳، بچه جنبهٔ دینی داشته باشد و چه جنبهٔ غیردینی (برای مثال در یک مجلس فانونگذاری)، معنایی اصلی دعاست اما به هیچ وجه عالیترین نوع دعا نیست. در واقع بعضی از محافل این نوع دعا را خوانی میدانند. باید متذكر شدكه در دعاي ريّاني ۴۴، كهُ الكو و سرمشق ادعيه است، نيمي از دعاها به معناي معمولي کلمه درخواست نیستند و اگر آنها را به طور تحتاللفظی درنظر بگیریم بی معنا خواهند بود. اگر نام خدا از پیش مقدس نباشد پس او دیگر خدا نیست، مگر اینکه، همانطر رکه احتمال دادهاند. از وتقدیس کردن، ۴۹ معنای «گرامی داشتن، ۴۹ ازاده شده باشد. اما حتی در این صورت نیز درخواست از خدا بوای اینکه نامش گرامی باشد و خواستش به اجوا درآید و ملکوتش ببرقوار گردد با درخواست از او برای نان روزانه فرق دارد. کسانی که در زمینهٔ دعا خبره هستند نظرکودن عرفانی (mystical contemplation) را عالیترین نوع دعا میدانند، و در ایس نبوع دعا همیج احتیاجی به درخواست نیست. این دعا عبارت است از نظرکردن به ذات خدا و متحدشدن با اور اما اگر خدا معنای زندگی و معنای جهان آست چرا نباید تفکر دربارهٔ معنای زندگی دعا باشد؟ در فقرهای که در ۸ ژوئیه ۱۹۱۶، یعنی تقریباً یک ماه پس از مناجات ۱۱ ژوئین ۱۹۱۶، نوشته شده است (یادداشتها صص ۵ ـ ۷۴) شاهد مناجات دیگری هستیم که شامل فهرستی از نتایج ایمان به خداست.

ج ایمان به خداست. بیشتر مطالب این فهرست تکرار مطالب فقره پیشین است؛ با این تفاوت که آنها راکاملتر بيان ميكند و مطالبي نيز به أنها ميافزايد. در اين فهرست أنجه ويتكنشتاين دربارة رابطة ميان خدا و معنای زندگی گفته بود تکرار میشود: «ایمان به یک خدا به معنای درک مسألهٔ معنای زندگی است، و هایمان به خدا به معنای فهمیدن این حقیقت است که زنندگی دارای معنایی است. و در اینجا و یتگنشتاین «یک خدا» و «خداه را بدون آنکه بینشان فرقی بگذارد به کار می برد. اما این مسأله هیچ اهمیتی ندارد، زیرا او صرفاً در حال سخنگفتن از ایمان و معنای ایمان داشتن به موجودی الهی است؛ بنابراین هیچ الزامی ندارد که در این خصوص مؤمن باشد یا ملحد، لاالهرى ٢٧ باشد يا شكلرك ٢٨. إلى از أنجه به أن ايمان دارد سخن نمي گويد بلكه از معنايي سخن مر گوید که در ایمان به خدا یا ایمان به یک خدا نهفته ایست.

مسألة ديگر رابطة ما با خدا به عنوان يک «اراده (يگانه، ۴۱ انست. ويتگنشتاين اين را در فقره پیشین مطرح کرده بود:

من نمي توانم كاري كنم كه رويدادهاي جهان مطابق خواست من روي دهند؛ من كاملاً ناتوان هستم. من فقط مي توانم خودم را مستقل از جهان دو بدينسان، به يک معنا، مسلط بر آن ـ کنم، آن هم تا آنجا که از هرگونه تأثیرگذاری در رویدادهای جهان صرف نظر نمایم. (یادداشتها ص ۷۲)

## در فقرهٔ ۸ ژوئیه می افزاید:

جهان به من داده شده است، یعنی ارادهٔ من کاملاً از بیرون وارد جهان، که از پیش وجود دارد، می شود ... از اینرو ما احساس میکنیم که متکی به یک ارادهٔ بیگانه هستیم.

اینگونه باشد یا نباشد، به هر حال ما، به یک معنا، متکی هستیم، و آنچه را به آن منکی هستیم می توانیم خدا بنامیم.

خدا، به این معنا، باید صرفاً تقدیر و به عبارت دیگر، جهانی باشدکه مستقل از ارادهٔ ماست.

این عبارتها در واقع بسط عبارتی است که در فقرهٔ پیشین آمده بود یعنی ومن نمی توانم کاری کنم که رویدادهای جهان مطابق خواست من روی دهند؛ من کاملاً ناتوان هستم. و در این عبارتها، اجزا و ارکان زیر وجود دارد:

۱. دداده شدگی، مه جهان گویی مرا به این جهان پرتاب کرده اند زیرا جهان، مستقل از من وجود داشته و دارد. (می توانیم این مطلب را با اشاره به پدر و مادر، بستگان، نهادهای مختلف، قبیله، طبقه یا کشور، نهادهای اجتماعی یا پیشینهٔ تاریخی توضیح دهیم) من این جهان را استخاب نکردهام همچنانکه نامم را خودم برنگزیدهام.

اما این سخنان تا اندازهای روانشناختی و حداکثر استعاری است. من کاملاً از بیرون وارد جهان نشدهام بلکه در این جهان به وجود آمدهام و هیچ وجود پیشینی هم نداشتهام. با این حال توصیف مذکور در مورد احساسی که بچه هنگام بزرگشدن دارد درست است. واردشدن به این جهان مانند رفتین به کلاس اول دبستان است؛ در این حالت انسان وارد جهانی می شود که از پیش وجود دارد و دیگران وظیفهٔ خود می دانند که به تازه واردها تفهیم کنند که آنان تازه وارد

7. احساس ناتوانی انسان در جهان. این حقیقتی تردیدناپذیر است زیرا حتی قدر تمند ترین دیکتاتور، که سرنوشت میلیونها نفر به فرمان او بستگی دارد، نمی تواند نیروهای طبیعت را مهار کند و حتی نمی تواند مطمئن باشد که زیردستانش آنگونه که او می خواهد عمل میکنند؛ چه رسد به اینکه بتواند فعالیتهای مخالفانش را تحت اختیار خویش درآورد. هر دیکتاتور یا انسان مستبدی باید این گفته و پتگنشتاین را مدنظر داشته باشد که: «من نسمی میکاری کشم که روی دهند.»

اما دربارة ومن كامالاً ناتوان هستم، چه بايد گفت؟ بي ترديد اين مبالغه است زيرا اگر من ك املاً ناتوان بودم نمي توانستم در حال نوشتن اين كتاب باشم. در غير اين صورت آيا مي توان گفت که نیرویی پرتر، که رابطهاش با من مانند رابطهٔ من با ماشین تحریرم است (و بــه گــمان بعضه ر، وابطة تو یسندگان کتاب مقدس و روحالقدس ۵۱ نیز اینگونه است) در حال نـوشتن ایـن كتاب است؟ فكر تميكنم منظور ويتكنشتاين ابن بوده باشد. بنابراين مي توانيم وكاملاً تاتوان، (vollkommen machtlos) را به عنوان بیانی مبالغه آمیز کنار بگذاریم. با این حال، این عبارت بيانكنندة اين احساس است كه بيشتر كارهايي كه من مي توانم انجام دهم نسبتاً جزئي و کماهمیت است و من هیچ قدرتی بر چیزهای مهمی که در زندگیم تأثیر میگذارند ندارم.

۳. اتکا به اراده ای بیگانه. این را باید در دو بخش بررسی کرد: (الف) اتکا به چیزی و (ب) ارادهای بیگانه.

تصور میکنم آنچه ویتگنشتاین دربارهٔ اتکا به خدا در فقرهٔ ۸ ژوئیه میگوید از آنچه دربارهٔ احساس ناتوانی در جهان در فقرهٔ ۱۱ ژوئن گفته ناشی می شود و توضیح آن است. او دربارهٔ اتکا چهار مطلب را متذکر می شود: اول، ما دارای احساس (Gofühl) اتکا هستیم؛ دوم، ما، به یک معنا، متكي هستيم (و بر دهستيم، تأكيد ميكند)؛ سوم، أنجه را به أن متكي هستيم مي توانيم وخداه بناميم؛ و چهارم، به اين معنا خدا بايد تقدير با جهاني باشد كه مستقل از اراده ماست.

اینکه ما احساس اتکا میکنیم از نظر هرکس جز فردی که جنون خود بزرگ بینی دارد مسلم و قطعی است. اما متکی به چه هستیم؟ ما می دانیم که به پدر و مادرمان، دوستانمان، كارفرماهايمان، هوا و هزاران چيز ديگر متكي هستيم. اما آنچه مشكلساز است اين جملهاست که ما وبه یک معناه متکی هستیم (با تأکید بر هستیم) این ومعناه چیست؟ آیا منظور این است که ما، به یک معنا، مستقل هستیم؟ من فکر میکنم منظور ویتگنشتاین همین است و این مطلب را آنجه در ادامهٔ بحث خواهد آمد تأیید میکند.

اینکه آنچه به آن متکی هستیم خداست جزئی از الهیات سنتی است، گرچه از این حقیقت که ما متكي هستيم نمي توان مستقيماً نتيجه كرفت كه متكي به خدا هستيم. ما مي توانيم وأنجه را به آن متكي هستيم، يدر و مادرمان يا هوا يا اجتماع بدانيم و مي توانيم محدودة اتكا را وسيعتر كنيم تا شامل دولت (به و يژه كساني كه متكي به امنيت اجتماعي هستند) يا جامعه يا طبيعت يا حتى شامل چیزهایی مانند زیربنای اقتصادی آه یا تاریخ شود. گرچه اینها اموری انتزاعی هستند اما مي توانيم به مظاهر واقعيشان متكي باشيم. ما مطمئناً حاكم بر سرنوشت خود نيستيم و اگر هم باشیم میزان آن بسیار محدود است. ما قربانی بوالهوسیهای طبیعت (خشکسالی، زلزله، سیل) و قربانی سیاستمداران و کارکنان دستگاههای دولتی و قربانی وراثتمان (شروت یا فقر، زبان، فرهنگ) و قربانی چیزهای دیگری مانند آن هستیم. اما چگونه از این اتکاها به اتکا به آنچه وخداه مینامیم میرسیم؟

می توانیم بگوییم که همه آن چیزهایی که آشکارا به آن متکی هستیم خودشان به چیزهای دیگری اتکا دارند. آنها نیز مانند ما نمی توانند سرنوشت خود را تعیین کنند. خشکسالی یا باران بیش از اندازه می تواند مانع اجرای برنامهٔ پنجسالهٔ کشاو رزی شود. وروند تاریخ به خودش تعین نمی بخشد، همچنانکه طبیعت نیز نمی تواند چنین کند. این باعث می شود که ما به چیزی بینندیشیم که هر چیزی به آن متکی است. می توان آن را تقدیر نامید اما تنها چیزی که تقدیر به ما می گوید این است که آنچه روی خواهد داد. و یتگنشتاین مواظب است که چنین چیزی نگوید. در عوض می گوید: وخداه داد، روی خواهد داد. و یتگنشتاین مواظب است که چنین است که ما به آن متکی هستیم و مستقل از ارادهٔ ماست. این تا اندازه ای همان طرز تفکر الهیات سنتی است یعنی الهیات مبتنی بر وارادهٔ خداه این چیزی بیش از تقدیر (به معنای آنچه به طور سنتی است یعنی الهیات مبتنی بر وارادهٔ خداه این چیزی بیش از تقدیر (به معنای آنچه به طور باشد و خواه صرفاً روی داده باشد در هر در صورت نتیجه یکی است. البته خواه عملی اراده شده باشد و خواه صرفاً روی داده باشد در هر در صورت نتیجه یکی است. زیرا این عمل آن چیزی باشد و خواه صرفاً روی داده باشد در هر در صورت نتیجه یکی است. زیرا این عمل آن چیزی باشد و خواه صرفاً روی داده باشد در هر در صورت نتیجه یکی است. زیرا این عمل آن چیزی باشد و خواه صرفاً روی داده باشد در هر در صورت نتیجه یکی است. زیرا این عمل آن چیزی باشد و خواه صرفاً روی می دهد و ما نمی توانیم آن را تغییر دهیم.

بخش دوم از (۳) به مفهوم یک برادهٔ بیگانه، (alien will) مربوط می شود. چندان روشن نیست که اراده به چه معنا بیگانه است. ممکن است منظور از بیگانه، خصمانه باشد. اما کلمهٔ آلمانی fremde رمعادل کلمهٔ انگلیسی foreign به معنای بیگانه، غریبه، خارجی) چنین معنای ناخوشایندی ندارد. کلمهٔ "foreign will" به مقصود و یتگنشتاین نزدیکتر است، اما "foreign will" در زبان انگلیسی نامأنوس به نظر می رسد. شاید براردهٔ یک غریبه، (will of a stranger) بهتر باشد. در هر صورت "alien will" در زبان انگلیسی فلسفی جا افتاده است و به شرطی که آن را به معنای بیگانه و غریبه در نظر بگیریم و نه به معنای ناسازگار و خصمانه به کاربردنش اشکالی ندارد.

اما آنچه تفسیرش مشکلتر استه عبارتی است که پس از آن آمده و با حروف کج نوشته شده است یعنی: واینگونه باشد یا نباشده ۴۰ منطور از واینگونه چیست؟ آیا «بیگانه» که صفت است، منظور است یا «اراده» که اسم است: و یا هر دو؟ من فکر میکنم آنچه در این عبارت مورد تودید قرار گرفته بیگانه دانستن اراده است. فقرهٔ بعد را می توان اینگونه تفسیر کرد که به هر حال چیزی وجود دارد که مستقل از ارادهٔ ماست و ما به آن متکی هستیم. ما می توانیم آن را تقدیر یا خدا یا جهان بنامیم.

اً به آن هستم، ۲) ارادهٔ گنبودن

ویتگنشتاین در فقرههای بعدی، که در همان روز نوشته است، به این موضوع بازمیگردد. در این فقرهها از زندگی سعادتمند و وجدان ه سیخن گفته می شود. او می گرید سعادتمندانه زیستن یعنی (الف) «هماهنگ با جهان» بودن؛ (ب) «پس گریی من با اراده ای بیگاته که ظاهراً به آن متکی هستم هماهنگ می باشم» و (ج) «یعنی من در حال به اجرا درآوردن ارادهٔ خدا هستم.» بنابراین ما در اینجا سه رکنی را که قبلاً با آنها مواجه شدیم داریم، یعنی: (۱) جهان (۲) ارادهٔ بنگانه و (۳) اتکا به چیزی. به این سه رکن، ارادهٔ خدا افزوده شده است. (مفهوم هماهنگ بودن بیگانه و (۳) اتکا به چیزی. به این سه رکن، ارادهٔ خدا افزوده شده است. (مفهوم هماهنگ بودن نیامده است. از این رو اگر نتیجه بگیریم که تقدیر باید بیشتر به معنای قسمت فهمیده شود و نه به نیامده است. از این رو اگر نتیجه بگیریم که تقدیر باید بیشتر به معنای قسمت فهمیده شود و نه به از راقع گرفته ایم؟ پاسخ منفی است. پس ما به این نتیجه سوق داده می شویم که خدا را یک اراده بدانیم، خواه اراده ای خیرخواهانه باشد و با اراده ای خصمانه. او اراده ای است مستقل از ارادهٔ ما و بدانیم، خواه اراده ای خیرخواهانه باشد و با اراده ای خصمانه. او اراده ای است مستقل از ارادهٔ ما و بدانیم، به یک معنا، نمی توانیم اهدافش را تحت تأثیر قرار دهیم و یا از آنها منحرف شویم و تا این اندازه اراده ای است بیگانه با ارادهٔ ما.

ویتگنشتاین به اختصار از وجدان پریشان ۵۰ بحک می کند و آن را «هماهنگ با چیزی» نبودن توصیف می نماید (انسکوم ۵۰ «چیزی» را با حرف بزرگ و به صورت Something ترجمه کرده است.) بحث مذکور او را به توی این پرسش می کشاند که این «چیزی» (چه آن را با حرف کوچک بنویسیم چه با حرف بزرگ) چیست. وی می پرسد: آن چیست؟ آیا جهان است؟ و در پاسخی ناتمام می گوید: «مطمئناً درست است که بگوییم و جدان، ندای خارا ۱۹۷۷ است. بنابراین ما اکنون رکن دیگری (ندای خدا) داریم که باید آن را به ارادة خدا بیفزاییم.

به نظر می رسد که و یتگنشتاین در زمان جنگ نومیدانه می کوشد تا معنای تعابیر دینی سنتی را دریابد. (ما هرگز نباید فراموش کنیم که او این یا دداشتها را به قصد چاپ کردن ننوشت و افزون بر این، بنابر آنچه گفته اند، دستور داد که آنها را از بین ببرند.) از این رو او «به اجرا درآوردن اراده خداه را به هماهنگی با جهان تعبیر می کند و «ندای خداه را ندایی می داند که به ماگوشزد می کند که با چیزی، یعنی جهان، هماهنگ نیستیم. و یتگنشتاین در اینجا آشکارا از وجدان بد سسخن می گوید. اما وجدان خوب مستلزم به اجرادرآوردن ارادهٔ خدا و هماهنگ بودن با جهان است. بدین ترتب ما فقط هنگامی ندای خدا را می شنویم که از صراط مستقیم خارج شویم. کتاب مقدس نیز این مطلب را تأبید می کند. ما ندای خدا را به ندرت در ستایش از آنچه انجام می دهیم می شنویم اما هرگاه عمل بدی انجام دهیم ندای خدا را در محکومیت آن خواهیم شنید.

۴. استقلال ارادهٔ من. گرچه جهان مستقبل از ارادهٔ من است، من به یک معنا می توانم خودم را مستقل از جهان و مسلط بر آن کنم. اما این فقط در صورتی ممکن است که از هرگونه تأثیرگذاری در رویدادهای جهان صرف نظر کنم. ممکن است گفتن این مطلب از سوی ویتگنشتاین عجیب به نظر برسد زیرا از نظر او ما در هر صورت نمی توانیم تأثیری در رویدادهای جهان بگذاریم. ما از فقرههای ۷۶.۳۷۲ و ۳۷۲۰ مساله به نحوی مرتبط با هم بحث کردیم. ویتگنشتاین در فقرهٔ ۳۷۲۰ و از شاه تصریح خدا و تقدیر در ارتباط در فقرهٔ ۴۳۷۲ و رساله تصریح کرده است. (این فقره به استثنای یک کلمه خود د دقیقاً همان فقرهٔ ۵۷۲،۱۶ از یادداشتهاست):

حتی اگر همهٔ آنجه آرزو میکنیم روی می داد این فقط به اصطلاح، لطف ثقد پر <sup>۸۸</sup> بزد، زیرا هیچ ارتباط منطقی میان اراده و جهان وجود ندارد تا وقوع آنچه را آرزو میکنیم تنضمین کند، و رابطهٔ فیزیکی فرضی، خود مطمئناً چیزی است که نمی نوانیم آن را نیز اراده کنیم. (یادداشتها ص ۹۲)<sup>۸۹</sup> )

پس از چه باید صرف نظر کنیم؟ روشین است که باید از هرگونه کوشش به تسمایل برای تأثیرگذاری در آنچه مستقل از ارادهٔ ماست صرف نظر کنیم. اگر فکر کنیم که می توانیم در جهان تأثیر بگذاریم و بکوشیم تا بر رویدادهای آن مسلط شویم با شکست مواجه می شویم. در واقع گویی سر خود را به دیواری آجری می کوبیم و بدینسان به خود صدمه می زنیم بدون اینکه به استقلالی دست باییم. اما چگونه صرف نظر کردن به ما استقلال می بخشد؟

صرف نظر کردن یک طرف قضیه و هماهنگی با جهآن و ارادهٔ بیگانه طرف دیگر آن است. به عبارت دیگر، صرف نظر کردن شرط منفی برای هماهنگی و لازمهٔ هماهنگ ببودن با جهان و همچنین لازمهٔ به اجرادرآوردن ارادهٔ خدا و پاسخ دادن به ندای الهی است. اما انسان نمی تواند از هرگونه تمایل و کوشش برای تأثیرگذاری در جهان (ارادهٔ بیگانه) صرف نظر کند بدون آنکه در عین حال با جهان هماهنگ باشد. بنابراین، این دو مسئلزم یکدیگرند.

ما با فراتررفتن از تحولات یا رویدادهای جهان بر جهان مسلط می شویم و از آن استقلال می باییم. البته این رویدادها، به یک معنا، در ما تأثیر میگذارند. برای مثال ما درگیر جنگی تحمیلی می شویم؛ و شاید مأموران نالایق، فضول و مغرض ما را تهدید کنند؛ و امکان دارد همسرمان ما را به خاطر مردی دیگر ترک گوید؛ یا شرکتمان ورشکست شود و ما بیکار شویم؛ یا به بیماری لاعلاجی دچار گردیم. در مواجهه با این رویدادها ما سه راه در پیش داریم: (الف) با آنها وارد جنگی بی حاصل شویم؛ (ب) آنها را منفعلانه بپذیریم؛ (ج) آنها را فعالانه بپذیریم؛ یعنی قبول کنیم که قربانی تقدیر و قربانی نیروهایی هستیم که هیچ اختیاری بر آنها نداریم و یعنی قبول کنیم که قربانی تقدیر و قربانی نیروهایی هستیم که هیچ اختیاری بر آنها نداریم و

بپذیریم که رویدادهای جهان اینگونه هستند و کاری نمی توان کرد. اگر با آنها با نگرش اخیر برخورد کنیم هیچ تأثیری در ما نخواهند داشت. در این صورت ما از آنها فواتر می رویم تقریباً همان طور که یک فدایی ۲۰ یا زندانی سیاسی و یا زندانی جنگی از شکنجه و مرگ دردناک فراتر می رود. او شکنجه و مرگ داردناک فراتر می رود. او شکنجه و مرگ دا می پذیرد و در نتیجه آنها را خنثی می کند. شکنجه گران می خواهند او را به زانو درآورند و تحت اختیار خویش بگیرند و و ادارش کنند تا اظهار پشیمانی نماید، اعتراف کند، مطیع آنان گردد و اطلاعات بدهد. در یک مرتبهٔ اینجهانی بو ۲۰ کسانی قرار دارند که این حقیقت را که نمی توانند در باران، برف یا گرمای شدید تأثیری بگذارند می پذیرند. آنان گرچه تحت تأثیر این تغییرات از لحاظ روحی تأثیری در ایشان بگذارد. پس تا این اندازه مستفل از این تغییرات و مسلط بر آنها می شوند، هر چند که در ایشان بگذارد. پس تا این اندازه مستفل از این تغییرات و مسلط بر آنها می شوند، هر چند که نمی توانند باران، برف یا گرمای شدید را متوقف کنند. این افراد با مسلط شدن بر تغییرات ملکور و مستقل شدن از آنها، به یک معنا، با آنها هماهنگه می شوند.

این همان چیزی است که نویسندگان اهل معنا۱۷ و جرفا (چه شرقی و چه غربی) قرنهاست میگریند. برای مثال هنگامی که میخواستند چشم قدیس فرانسیس<sup>۱۲</sup> را داغ کنند او آتش را دبرادر آتش، خطاب میکرد. ۱۲

از نظر ویتگنشتاین این هدفی است که فقط در محدودهٔ جهان می توان به آن دست یافت. اراده، خوب یا بد، نمی تواند واقعیتهای جهان وا تغییر دهد. من این مطلب را اینگونه تنفسیر می کنم که هدف مذکور به معنای نحوهٔ برداشت و شیوهٔ نگرشی به واقعیتهای جهان است. ما به جای آنکه بکرشیم تا در برابر این واقعیتها واکنش نشان دهیم یا تسلیمشان گردیم و در نتیجه به استقلال دست نیابیم، به برداشتی صحیح از آنها می رسیم و بدین طریق از آنها فراتر می رویم.

بدینسان از نظر ویتگذشتاین میان خدا، جهان، تقدیر، معنا یا هدف زندگی و ارادهٔ بیگانه، که ما همه به آن وابسته هستیم، رابطهای وجود دارد. اینکه آیا آنها مترادف اند یا جنبه هایی از یک حقیقت واحد، فعلاً مورد بحث ما نیست، اما به هر حال دارای ارتباط تنگاتنگی هستند. آنچه اکنون مورد توجه ماست مطلبی است که از شمارهٔ (۴) ناشی می شود و عبارت است از همینه مستقل (یعنی ارادهٔ من به عنوان چیزی مستقل از جهان) و رابطهٔ آن با خدا.

اگر من می توانم، به یک معنا، مستقل از جهان یا تقدیر باشم پس نیرویی هستم که باید آن را به حساب آورد. این مسأله باعث شد تا ویتگنشتاین در عبارتی استثنایی بگوید: ودو موجود الهی (deitles) وجود دارد: جهان و ومن، مستقل، (انسکوم Gottheit را "Godhead" [الوهیت] و Jichرا "ا" [من] ترجمه می کند. درست است که "Godhead" را می توان به جای "delty" به کار برد اما این کلمه معمولاً به ماهیت الهی اشاره دارد و به هر حال به کارگیری آن در اینجا نامأنوس است. نامأنوس بودن آن باعث می شود تا همچون کلمه ای فنی به نظر برسد، در حالی که Gottheit نامأنوستر از "delty" نیست. من تصور می کنم و یتگنشتاین این کلمه را به کلمهٔ Gott آخدا] ترجیح داد تا همن مستقل را به طور کامل همتراز با خدا قرار ندهد.)

هرچند عبارت ویتگنشتاین عجیب به نظر می رسد اما شبیه آن راکاردینال نیومن ۱۵ نیزگفته است. او میگوید در نهایت فقط دو موجود با اهمیت در جهان وجود دارد: خدا و خود در ۱۱ هرکس و هر چیز دیگری فقط تا آنجا که به این دو موجود مرتبط است دارای اهمیت است. ما خودمان باید باعث رستگاری خویش شویم؛ هیچکس، حتی خدا، نمی تواند این کار را برای ما انجام دهد. مارتر ۱۷ همین نظر را به طور نمایشی در مگسها ۱۸ بیان کرده است. در جایی از این نمایشنامه اورنیتس ۱۹ با زنوس ۲۰ مواجه می شود و به او طعنه می زند که مرا آزاد ساخته ای و بنابراین، تا این اندازه به من استقلال داده ای. مادامی که ارادهٔ او آزاد است نیروهایی که در تعقیبش هستند، حتی اگر نیروهای الهی باشند، نمی ترانند گزندی به او برسانند. شبیه این نظر را در افکار اگریستانسیالیستها و پدیدارشناسهای دیگر و همچنین در افکار نیچه ۲۱ و شوپنهاور ۲۷ نیز می بینیم. اما این بدان معنا نیست که تفکر و ینگنشتاین دقیقاً مانند تفکر آنآن است بلکه صوفاً نیز می بینیم. اما این بدان معنا نیست که تفکر او، بوخلاف آنچه ظاهر عبارت کوتاهش نشان می دهد، غیرعادی و نامتداول نیست.

پس عبارت او را به چه معنا باید فهمید؟ وص، مستقل و جهان چه وجه اشتراکی با هم دارند که اجازه می دهد آنها را موجود الهی یا الوهیت بنامیم؟ اشتراک آنها در سه چیز است:

الف. هر دو اراده هستند يعني اراده بيگانه و اراده مستقل من؟

ب. آنها *از جهان فراتر می روند*؛ آنها واقعیتهایی در جهان نیستند بلکه بیرون از جهان قرار دارند؛ ج. آنها به *جهان معنا می پخشند.* 

اینکه همن، یک اراده است از فقرهٔ ۵۸.۱۶ روشن می شود. (این فقره می گوید: هاگر اراده نبود محور و مرکز جهان که ما آن را همن، می نامیم نیز نبوده.) (یاده اشتها، ص ۸۰) به عبارت بهتر، فاعل است که اراده میکند. ارادهٔ من از این جهت که مستقل از ارادهٔ بیگانه است در برابر آن قرار دارد؛ بنابراین، به یک معنا می توان گفت که یک موجود الهی یا الوهیت در برابر موجود الهی یا

الوهيتي ديگر قرار گرفته است.

آشكار است كه جهان، واقعيتي در جهان نيست. ومن مستقل كه اراده ميكند نييز يكي از واقعیتهای جهان نیست. زیرا بر طبق فقرهٔ ۱۱.۱۶ (بادهاشتها، ص ۸۷) اراده، طرز تلقی با شیوهٔ نگرشي به جهان است. كسي كه مي خواهد شيوه نگرشي نسبت به چيزي داشته باشد نمي تواند بخشى از آن باشد. زيرا در اين حالت او ميخواهد نسبت به آن چيز نگرشي اتخاذ كند پس بايد بتواند به نحوی خود را از آن جدا سازد.

پیشتر ثابت کردم که جهان یا خدا به خود معنا میدهد یا اصلاً معنای خویش است. اما ومن نیز به جهان معنا می دهد، زیرا ومن به جهان و آنچه در آن است ارزش می دهد، ارزشهایی مانند ارزش اخلاقی، زیبایی شناختی و دینی. این مطلب از فقرهٔ ۱۵.۱۰،۱۵۸ روشن می شود: هجیزها فقط (erst) از طریق ارتباطشان با ارادهٔ من معنا می بابند.» (بادداشتها، ص ۸۴) اسا این عبارت به ویژه در خصوص ارزش، که در فقرهٔ ۵.۸.۱۶ از آن ذکری به میان آمده، بیا<del>ن تصاره</del> است. ویتگنشتاین در این فقره، که بخشی از آن قبلاً آورده شد، همن، را «پیک اخلاق،۲۳ تراصیف مي كند.

سرانجام، اینکه هو دو («من» مستقل و جهان] «بیرون از جهان» هستند از اینجا معلوم می شو د که آنها واقعیتهایی در این جهان نیستند. توصیف دمن مستقل، به پیک اخلاق نیز دلیل دیگری بر این مطلب است زیرا اخلاق، مانند همهٔ ارزشهای دیگر، بیرون از جهان قرار دارد.

آیا این تبیین، همان چیزی است که و پنگنشتاین هنگام نوشتن عبارت مذکور در ذهن داشت؟ پاسخ دادن به این سؤال نیاز به تأمل دارد. اما دست کم این تبیین با تفکر او سازگار است و چارچوبی برای تفسیر عبارت مورد بحث ارائه میدهد. ممکن است ویتگنشتاین این عبارت را به آن اندازه که من فرض کردمام با قطع و یقین نگفته باشد؛ به عبارت دبگر، امکیان دارد آن ۱۰ صرفاً از روی حدس و گمان بیان کرده باشد. او این عبارت را هرگز در جای دیگری تکرار نکرده است، هر چند که ممکن است آن را به سادگی و به نحوی ناآشکار در رساله جای داده باشد. شاید بتوان گفت که عبارت مذکور عبارتی استعاری است و کلمهٔ «مانند» گویی در آن پنهان است؛ در حقيقت ويتكنشتاين ميخواسته بكويد: «تا أنجاكه من مستقل از تقديرم مانند خدا هستم. ١ اكر چنین باشد پس استعارهٔ فوق باید بسیار قوی باشد زیرا، همانطور که دیدیم، و پتگنشتاین در آن هنگام با این نظر شوپنهاوری که ارادهاش اراده جهان است سروکار داشته است (بادهاشنها، ص ۸۵). در این صورت او در واقع باید خدا باشد زیرا هیچ جایی برای ارادهٔ بیگانه باقی نموگذارد. بنابراین، وخداگونه: (godfike) احتمالاً بهترین تفسیری است که می توان از عبارت مذکور ارائه داد، گرچه ممكن است با سبك و يتگنشتاين متناسب نباشد.

به هر حال این نظر که ومن مستقل» الهی یا خداگرنه است تبیین و یتگنشتاین را از رابطهٔ ما با خدا به نحو مطلوبی کامل می کند. خدا عبارت است از جهان، ارادهٔ بیگانه و معنای زندگی. او به عنوان معنای زندگی چیزی است که باید درباره اش تأمل و تفکر کرد (یعنی متعلّق دعا و خدا به منزلهٔ پدر است). او به عنوان ارادهٔ بیگانه چیزی است که ما می توانیم خود را با آن هماهنگ کنیم و با انجام این کار به نحوی متناقض نما ۲۷ مستقل از آن شویم؛ و با مستقل شدن از آن در برابرش قرار گیریم و، بسته به مورد، ممکن است آزادهٔ ما موافق با ارادهٔ او و یا مخالف با آن باشد. البته این ما را همتراز با ارادهٔ بیگانه نمی کند زیرا ما هیچ تسلطی بر آن نداریم. ارادهٔ بیگانه تا اندازهٔ زیادی بر ما تسلط دارد اما فقط تا آنجا که ما ارادهٔ مابعدالطبیعی خود را به کار نگرفته ایم. بنابراین، تسلط کامل بر ما ندارد و ما تا این اندازه مستقل و خداگونه هستیم.

آخرین مسأله ای که به آن میپردازم این است که چگونه می توان خدای و پتگنشتاین را در میان خدایان فلسفی جای داد. باید بگویم که این کار تقریباً به خوبی امکان پذیر است زیرا او هسمهٔ صفات ذاتی یک خدای بگانه ۲۰ را دارد. او متعالی است؛ همه چیز قائم به اوست و به این معنا خالق است؛ داور خیر و شر و حق و باطل است؛ و به سبب داشتن این و یژگیها تا اندازه ای (البته نه به طور کامل) پدری است که می توان به درگاهش دعا کرد، هر چند که دعا را باید به معنای تأمل و تفکر فهید نه درخواست و تفرع؛ چنین تفکری به زندگی معنا می بخشد.

نیازی به تأکید نیست که ما نظریات ویتگشتاین را دربارهٔ خدا خارج از متن با هم تألیف کردیم، فقرههایی که برگزیدیم بیشتر از یادداشتهاست؛ البته ویتگشتاین در رساله هم از خدا نام برده اما این موارد، به استثنای یک مورد، جنبهٔ فرعی و اتفاقی دارد. مهمتر اینکه آنها بیشتر مابعدالطبیعی نیست، منابع اصلی ما فقرههایی از بادداشتهاست که در تاریخ ۱۱ ژوئن و ۸ ژوئیه ۱۹۱۶ نوشته شده است. در این فقرهها ویتگشتاین نمی پرسد خدا چیست؟ بلکه یا می پرسد: «من دربارهٔ خدا ... چه می دانم؟ (یادداشتها، ص ۷۲) و یا می گوید: «ایمان داشتن به خدا یعنی ...» (یادداشتها، ص ۷۴). پس، تا این اندازه نظریاتش جنبهٔ توصیفی دارد. مطالب مندرج در این فقرها به ما می گوید که و یتگشتاین در مورد خدا چگونه می اندیشید و تنها به همین دلیل باید آنها را شرح و توضیح داد. افزون بر این اگر «سخنرانی دربارهٔ اخلاق» ۲۰ را به حساب آو (یم ۲۷ می توانیم نظریات و ینگنشتاین را دربارهٔ اخلاق در مورد خدا نیز صادق بدانیم. او در این سخنرانی می گوید: «من معتقدم همهٔ کسانی که اخلاق در مورد خدا نیز صادق بدانیم. او در این سخنرانی می گوید: «من معتقدم همهٔ کسانی که

تاکنون کوشیدهاند تا دربارهٔ اخلاق یا دین چیزی بگویند یا بنویسند تمایل داشته اند که موزهای زبان را درنوردند. ۲۰۰ کو تاه سخن اینکه، ما نیز در این فصل کوشیدیم تا آنچه را نمی توان بیان کرد، بیان کنیم و آنچه را نمی توان گفت، بگوییم و بنابراین، مرزهای زبان را درنوردیم.

این مقاله ترجمهٔ قصل پنجم ازکتاب زیر است:

Wittgenstein on Ethics and Religious Belief by Cyril Barrett 1991 pp. 91 -107.



## يىنوشتها:

- ویتگنشتاین (۱۹۵۱ ۱۸۸۹) دارای دو نظام فلسفی است که هریک محصول دورهای از حیات فلسفی اوست. افکار او را در دورهٔ اول بیشتر در کتاب رسالهٔ منطقی - فلسفی و در دورهٔ دوم بیشتر در کتاب پژوهشهای فلسفی، که پس از مرگش به چاپ رسید، می توان بافت. «ویتگنشتاین منقدم» به دورهٔ اول حیات فلسفی او اشاره دارد. \_م.
- است. الاتصادات الم کامل آن رسالهٔ منطقی قالسفی (۱۹۱۸ ۱۹۱۸ ۱۹۱۸ است. ویتگنشناین این کتاب را پس از چند سال یادداشت برداری در آگوست ۱۹۱۸ یعنی هنگامی که در ارتش اتریش خدمت میکرد، به پایان رساند و در نوامبر همان سال که به اسارت نیروهای ابتالیایی درآمید دستنویس آن را همراه خود به اردوگاه اسرا برد و بعداً از آنجا برای راسل فرستاد. متن آلمانی رساله در سال دستنویس آن را همراه خود به اردوگاه اسرا برد و بعداً از آنجا برای راسل فرستاد. متن آلمانی رساله در سال ۱۹۲۱ و ترجمهٔ انگلیسی آن، که به پیشنهاد مور نام لاتینی بر آن نهادند، در سال ۱۹۲۲ به چاپ رمید. و ویتگنشتاین معتقد بود که این کتاب همهٔ مسائل فلسفه را حل کرده است. نظریهٔ تصویری زبیان ویتگنشتاین را به نوشتن این کتاب برانگیخت می شوند نظریهٔ اصلی کتاب است. در مورد انگیزهای که ویتگنشتاین را به نوشتن این کتاب برانگیخت گفتهاند که در یکی از روزهای پابیز ۱۹۱۴ که وی در جبههٔ شرقی مشغول خواندن روزنامهای بود توجهش به کروکی یک تصادف رانندگی جلب می شود و این اندیشه به ذهنش خطور می کند که اجزای تشکیل دهندهٔ به کروکی مانند طرح خانهها واتومبیلها مطابق با خانه ها و اتومبیلهای واقعی و در واقع تصویر آنها هستند؛ به کروکی مانند طرح خانهها واتومبیلها مطابق با خانه ها و اتومبیلهای واقعی و در واقع تصویر آنها هستند؛ به همین توتیب ممکن است اجزای تشکیل دهندهٔ یک قضیه، که ساختار قضیه را تشکیل می دهند، نیز مطابق با واقعیات موجود در جهان و تصویر آنها پاشند. سم

#### 3. Fate

- و Occamitos! پیروان ویلیام آگامی (۱۳۲۹ حدود ۱۳۸۵) وی در یکی از روستاهای انگلستان به نام آگام به دنیا آمد، در آکسفورد تحصیل کرد و در همان ایام تحصیل به فرقهٔ فرانسیسی پیوست. سپس به تدریس در دانشگاه آکسفورد پرداخت اما رئیس دانشگاه عقاید او راکفرآمیز دانست و نه تنها مانع رسیدنش به مقام استادی الهیات شد، بلکه باعث شد تا دادگاه پاپ پوحتای بیست و دوم در سال ۱۳۲۴ او را برای بررسی عقایدش فرا خواند. این بررسی چند سال به طول انجامید و در نهایت ۵۱ رأی از آراء او را محکوم کردند اما حکم رسمی در این خصوص صادر نشد. ویلیام دست از عقایدش برنداشت و در نتیجه در سال ۱۳۲۸ به مونیخ رفت و به امپراطور لویی باواریایی پناهنده شد. پاپ او را تکفیر کرد و او نیز تا آخر عمر به مخالفت با یوحنای بیست و درم و جانشینانش پرداخت و جزودهایی در رد عقاید آنان نوشت. از جمله آثار مهم او شرحی است که بر کتاب عقاید (Sentences) پیتر لومبارد نوشته است. ویلیام معنقد پرد که علم به تتابع ضروری علت و معلول وقتی ممکن است که فرض شود طبیعت در حین آن علم در همه جا یکسان عمل میکند، اما جنین فرضی مبنای درستی ندارد پس باید تنابع علت و معلول را به ارادهٔ مستقیم یکسان عمل میکند، اما جنین فرضی مبنای درستی ندارد پس باید تنابع علت و معلول را به ارادهٔ مستقیم خدا نسبت داد. نامگرایی (nominalism) ویلیام اکامی و توجه بسیار او به منطق و ماهیت زبان و همچنین نظریهان درخصوص انتزاع (abstraction) باعث شده است تا او را از پیشگامان تنجربه گرابی بعدی نظریهان درخصوص انتزاع (وند. م. م
- ۵۰ Occasionalists؛ قائلان به نظریهای که در قرن ۱۷ به وسیلهٔ گوئینکس و مالیرانش برای تبیین رابطهٔ میان
   نفس و بدن و در مقابل نظریهٔ دکارت ارائه شد. براساس این نظریه از آنجا که نفس و بدن در جوهر کاملاً

متمایز و از دو سنخ کاملاً متفاوساند نمی توانند در یکدیگر تأثیر بگذارند و رابطهٔ علی داشته باشند. بنابراین میان ارادهٔ نفس و حرکت بدن و همچنین میان تأثرات بدن و آگاهی نفس صرفاً تقارن وجود دارد. علت واقعی فقط خداست و او در همان هنگام که نفس اراده میکند، بدن را حرکت می دهد و در همان لحظه که بدن از عوامل بیرونی متأثر می شود نفس را آگاه می سازد. باید توجه داشت که این نظریه را اشاعره قرنها قبل (قرن نهم میلادی) به صورت عامتری مطرح کرده بودند. از نظر آنان نه تنها میان نفس و بدن بلکه میان امور دیگر نیز رابطهٔ علی برقرار نیست و جیزهایی که ما علت و معلول می نامیم در واقع بدن بلکه میان امور دیگر نیز رابطهٔ علی برقرار نیست و جیزهایی که ما علت و معلول می نامیم در واقع عندن با هم مقارن هستند و علت وفرعشان خداست. اشاعره به این وسیله می خواستند معجزات و خارق عادات را که به انبیا نسبت می دادند توجیه کنند. این نظریه به وسیلهٔ غزالی به قرون وسطی منتقل شد و عادات را که به انبیا نسبت می دادند توجیه کنند. این نظریه به وسیلهٔ غزالی به قرون وسطی منتقل شد و موالفت کسانی جون قدیس توماس آکوئیناس قرار گرفت. . . .

- ع. Hume و بدوید هیوم (۱۷۷۶ ۱۷۱۱) فیلسوف اسکانلندی. م.
  - ٧ ترجمه از من است.

#### 8. untouchable

۹. ترجمه از من است. پیرز و مکگینس unantastoarوا "Inviolable" (نقض نشدنی) ترجمه کردهاند درحالی که معنای معمولی آن "unimpeachable" (غیرقابل تردید) است. "Inviolable" ترجمه unverletzlich است. هر چند که احتمالاً تفاوت چندانی میان آنها نیست.

#### 10, the ancients

## 11. cutting - off point

۱۷. ر.ک. به کتابههای ک. پوپر مانند حدسها و ابطالها و منطق اکتشاف علمی. در دورهٔ کتونی فلسفهٔ علم که دورهٔ پس - پوپری (post - Popperlan) است، نظریاتی که وینگشتاین در فقرهٔ ۱۶٬۳۷۶ از رساله بیان کرده تا اندازهای قلیمی و منسوخ به نظر می رسد، گرچه منوز هم منعکس کنندهٔ نظریهای پرطرفدار است. بلک (Black) در صفحهٔ ۳۶۶ از کتاب خود به نام راهنمای رسالهٔ ویتگشتاین (۱۹۶۴) می گوید: «ظاهراً مفهومی که ویتگشتاین از تبیین علمی مسلم فرض می کند تا اندازهای دور از واقع است. ه این مطلب بی تردید درست است اما باید توجه داشت که شیوهٔ نگرش او به آنجه آن را علم می دانست به خشی جدایی نابذیر از همهٔ جنههای دیگر تفکر اوست.

۱۳. ویتگنشتاین در فقرهٔ اول از کلسهٔ «خدا» استفاده کرد اما در فقرهٔ دوم کلمهٔ «خدایی» را جمایگزین آن نموده بنابراین، در فقرهٔ سوم که دوباره کلمهٔ «خدا» را به کار می بردگویی خدا را به مقام قبلیش بازگردانده است. م.

#### 14. a god

#### 15. Some god

19. Pantheist از کلمهٔ پرنانی pan به معنای «همه» و theos به معنای «خدا» گرفته شده است. براساس نظریهٔ همهخداانگاری (pantheism) ، که سابقه ای طولانی هم در تفکر غربی و هم در تفکر شرقی دارد، خدا و جهان یکی هستند. کلمهٔ pantheist اولین بار در سال ۱۷-۵ به وسیلهٔ جان تولند به کار برده شد اما سابقهٔ این نظریه در سنت غربی به فیلسوفان پیش از سفراط بازمی گردد. پس از آنان فیز بعضی از متفکران مسیحی مانند اربگنا و نیکولاس کوزایی و عرفایی همچون اکهارت و یاکوب بویمه دارای چنین نظریه ای بودهاند. در فیلسفهٔ جدید غرب فیلسفهٔ اسپینوزا با عبارت مشهور «خدا با طبیعت» نظریهای بودهاند. در فیلسفهٔ جدید غرب فیلسفهٔ اسپینوزا با عبارت مشهور «خدا با طبیعت» رادهای به این نظریه گرایش داشته اند. به طور کلی مکاتب عرفانی، از جمله عرفان اسلامی، که خدا را در هر برادلی به این نظریه گرایش داشته اند. به طور کلی مکاتب عرفانی، از جمله عرفان اسلامی، که خدا را در هر

جزئی از طبیعت میبینند و در واقع او وا جدای از طبیعت نمیدانند از معتقدان به این نظریه هستند. ـم. ۱۷ Spinoza باروخ (بندیکت) اسپیترزا (۱۶۷۷ ـ ۱۶۲۲) فیلسوف هلندی. ـم.

- ۱۸. این دو اصطلاح آولین بار در ترجمهٔ لانینی شرح ابن رشد بر کتاب دربارهٔ آسمان (De Gaelo) ارسطو به کار برده شدند. پس از آن جان اسکانس اریکنا، برونو، اسپینوزا و شلینگ نیز آنها را به کار بردند. در فلسفهٔ یگانهانگار اسپینوزاکه در آن خدا و طبیعت یکی دانسته شده است، طبیعت را باید به دو طریق فهمید: یکی Nature Naturala یا به انگلیسی که بالفروره از طبیعت معقلوق) یعنی واقعینی که بالفروره از طبیعت خدا ناشی می شود و دیگری Natura Naturane یا به انگلیسی یعنی واقعینی که بالفروره از طبیعت خدا ناشی می شود و دیگری Nature Naturing یا به انگلیسی می مردی و نامتناهی است. طریق دوم، اصل و منشأ طریق اول است؛ از اینرو طریق اول را می توان در طریق دوم بافت. م.
- 1۹. به نظر می رسد که این نظریه مخالف نظریهٔ مسیحی (یا هر آیین دیگری) در خصوص تجستد الهی (divine Incarnation) است. زیرا خدا یا در جهان است و خود را در جهان آشکار می سازد و یا تجسد نیافته است. مطلبی که ویتگنشتاین می خواهد بگوید این است که یک جسم ممکن است در جهان و در زمان و مکان باشد و رابطهٔ نزدیکی هم با الوهیت داشته باشد اما به عنوان موجودی الهی، نمی تواند مانند و اقمینها و رویدادهای دیگر در جهان باشد و مانند یک واقعیت یا رویداد خود را در جهان آشکار سازد.
- ۲۰ Aquinas؛ قدیس توماس آکوتیناس (۱۲۷۳ ۱۲۲۵) فیلسوف ر متأله ایتالیایی و بزرگترین شخصیت فلسفهٔ شدرسی. دم.
  - المانوئل كانت (١٨٠٢ ١٧٢٣) فيلسرف آلماني. ٥٠.
- 77. a prime mover اشاه است به پرهان اول ترماس برای اثبات وجود خدا. براساس این برهان، ما در جهان چیزهایی را مشاهد، می کنیم که باید به وسیلهٔ چیز دیگری به حرکت درآمده باشند زیرا حرکت یعنی تبدیل قوه به نعل و فقط چیزی که دارای فعلیت است می تواند باعث حرکت شود. اسا هیچ چیز نمی تواند در یک زمان و از یک جهت هم محرک باشد و هم متحرک، پس هیچ چیز نمی تواند خودش را به حرکت در آورد؛ در نتیجه، هر متحرکی نیازمند محرک دیگری است. حال این محرک هم اگر متحرک باشد باز نیازمند محرک نامتحرکی برصیم که همان خداست. سمرک نامتحرکی برصیم که همان خداست. سمر
- ۳۳. a first uncaused cause اشارهاست به برهان دوم توماس برای اثبات وجود خدا. براساس این برهان، ما در جهان چیزهایی را می بینیم که معلول هستند. این معلولها نمی توانند علت خودشان باشند زبرا در این صورت لازم می آید که مقدم بر خود باشند، پس هرکدام علت دیگری دارند. اما آن علتها نیز معلولند و دارای علت دیگری هستند؛ در نتیجه، از آنجا که تسلسل باطل است، این سلسله علل و معالیل نمی تواند تا بینهایت ددامه باید سرانجام به علنی برسیم که معلول نباشد و این همان خداست. سم.
- ۲۴. آشاره است به برهان سوم توماس برای اثبات وجود خدا. بواساس این برهان، ما در جهان چیزهایی وا مشاهده می کنیم که می توانند باشند یا نباشند، اینها زمانی به وجود آمداه اند و زمانی نیز ازمیان خواهند دفت. ما آنها را موجودات ممکن باشند لازم می آید که زمانی هیچ چیز در جهان نبوده باشد و در این صورت هماکنون نیز نباید هیچ چیز وجود داشته باشد زیرا برای اینکه چیزی به وجود آید باید چیز دیگری پیش از آن موجود باشد تا آن را به وجود آورد. با توجه به اینکه هماکنون چیزهایی در جهان وجود دارد پس همهٔ موجودات، ممکن نیستند. از اینجا نتیجه می گیریم که صوجودی ضروری و واجب وجود دارد که وجوب وجودش از خودش است نه از چیزی دیگر. این موجود همان

خداميت، ــم.

- ۲۵. an exemplar cause اشاره است به برهان چهارم توماس برای اثبات وجود خدا. این برهان میتنی بـر درجات کمال است. ما به تجربه درمی بابیم که بعضی چیزها کم و بیش خوباند یا کموبیش درستاند و مانند آن. اما فقط وقتی می توانیم چیزی را کم وبیش خوب با درست بدانیم که آن را با چیز دیگری که بیشتر بن درجهٔ خوبی یا درستی را دارد مقایسه کنیم؛ بنابراین باید چیزی وجود داشته باشد که خوبترین و درست ترین باشد. همچنین ما چیزها را از لحاظ بهرهای که از وجود دارند نیز با هم مقایسه می کنیم. برای مثال مرگوییم بهرهٔ انسان از وجود بیشتر از بهرهٔ سنگ است؛ از اینرو باید چیزی وجود داشته باشد که دارای مشترین بهره از وجود باشد. از طرفی آنجه دارای بالاترین درجه است علت چیزهایی است که در درجات پايين تر قرار دارند، پس نتيجه ميگيريم كه بايد چيزي وجود داشته باشد كه علت وجود، خوبي، درستی، و هر کمال دیگری باشد و این موجود همان خداست. گرایش افلاطونی در بخش اول این برهان کاملاً هو پذاست. ــم.
- e governing intelligence اشارهاست به برهان پنجم توماس برای اثبات وجود خدا. براساس این برهان ما در جهان چیزهایی را مشاهده میکنیم که فاقد عقل و شعورند اما با این حال به سوی غایش حرکت میکنند. این مطلب از اینجا معلوم می شودکه آنها همیشه، یا تفریباًهمیشه، به یک نحو واحد و برای رسیدن به بهترین نتیجه عمل میکنند. چنین چیزی نمی تواند انفاقی باشد، پس نتیجه میگیریم که باید صوجود عاقلي وجود داشته باشدكه آنها را به سرى غاياتشان راهنمايي كند و اين موجود همان خداست. ــم.

#### 27. Necessary Being

- ۸۲. Natebooks کتابی است شامل بادداشنهای ویتگذشتاین در بین سالهای ۱۶ ـ ۱۹۱۴ که بیرای اولین بار در سال ۱۹۶۱ به چاپ رسید. بنابر گفتهٔ فون رایت، ویتگنشتاین در این یادداشتها تا اندازهٔ زبادی تحت تأثیر شوینهاور و در بعضی موارد تحت تأثیر اسپینوزا است. م.
  - . ۲۷. ر. ک. به صفحات ۲ ـ ۲۶۲ از کتاب مکاگینس به نام زندگی الردویگ جوان ۱۹۲۱ ـ ۱۹۰۷ (۱۹۸۸)
- . ۳۰ litany در اصل به معنای مناجات یا دعایی است که کشیش میخواند و جماعت تنهلیل آن را پاسخ مي ردهند. هم.
  - ٣١. ترجمه از من است و فقط شامل تغییرات جزئی است.

32. barn - cat

۳۲. ر.ک. به رساله فقوهٔ ۵٬۶۲۱ «جهان و زندگی یکی هستند.»

- 34. composite
- 35. portmanteau
- 36. God the Father
- 37. consoling
- 38, the Christian Heavenly Father
- 39, the Hebrew god of compassion
- 40. all merciful
- ۴۱. Pascal؛ بلز پاسکال (۱۶۲۲٬۱۶۶۲) ریاضی دان، طبیعی دان و فیلسوف فرانسوی. او در ابتدا به ریاضیات و طبیعیات برداخت و با نبوغیکه داشت در یازد،سالگی بعضی از قضایای هندسهٔ اقلیدسی را ثابت کرد. در شانزده سالگی رساله ای درباب مقاطع مخروطی نوشت و چندی بعد نخستین ماشین حسابگرش را اختراع کود. در طبیعیاتکارهایمهمی در زمینهٔ فشار جو انجام داد و قانونی در مورد انتفال فشار مایعات وضع کرد

که به نام خود او معروف است. پاسکال در سال ۱۶۵۲ بر انر یک تجربهٔ دینی عمیق به الهیات روی آورد و پیرو آبین یانسن شد. سپس در دیر پور -رویال، که مرکز یانسنیها بود، استفرار یافت و کتاب نامه های ولایتی را به منظور دفاع از آرنو در برابر مخالفان بسوعیاش نوشت. اما توفیقی نصیبش نشد زیرا آرنو را در سال ۱۶۵۶ از سوربون اخراج کردند و دیر را نیز در سال ۱۶۶۸ بستند. انر مهم دیگر او اندیشه ها نام دارد. پاسکال در طول زندگی به شدت تحت تأثیر شکاکیت مونتنی، مذهب رواقی ایبکتتوس و آبین یانسن بود و میکوشید نا به نحری این سه را با یکدیگر ججع کند. هم.

#### 42. petition

#### 43, supplication

۴۴. Lord's Prayer دعایی است که عیسی به حواریونش تعلیم داد. در کتاب مقدم در روایت از این دعا آمده که کمی با هم تفاوت دارند. روایت اول، که طولانیتر است و مسیحیان معمولاً آن را به کار می برند، در انجیل مثی باب ۶ آیات ۲ ـ ۹ آمده است. این دعا، بنابر روایت انجیل مثی باب ۶ آمده است. این دعا، بنابر روایت انجیل مثی، چنین است: (م.)

ای پدر ماکه در آسمانی: نام مقدس تو گرامی باد. ملکوت تو برقرار گردد. خواست تو آنجنان که در آسمان مورد اجراب: بر زمین نیز اجرا شود.

نان روزانهٔ ما را امروز نیز به ما ارزانی دار.

خطاهای ما را بیامرز جنانگه ما نیز آنان راکه به ما بدی کردهاند، میپخشیم.

ما را از وسوسه ها دور نگاه دار و از شیطان حفظ فرمان

زیرا ملکوت و قدرت و جلال تا ابد از آن توست. آمین.

(برگرفته از ترجمهٔ جدید کتاب مقدس به زبان فارسی، ص ۱۴۲۶)

#### 45. hallow

46, reverence

پيداکرد. ـم.

به skepticism ادریشهٔ یونانی skepticism به معنای «بررسی و تحقیق» گرفته شده است. شکاکیت (skepticism یا mais مکنند و در همهٔ اصول و مبادی تردید می کنند و یا دستکم معرفت به بعضی از امور (از قبیل امور غبرمحسوس و بعضی عقاید دینی) را نفی می کنند و در قطعیت و کلیت ارزشهای اخلاقی شک دارند. شکاکیت سابقهای طولانی عقاید دینی) را نفی می کنند و در قطعیت و کلیت ارزشهای اخلاقی شک دارند. شکاکیت سابقهای طولانی دارد. شکاکان قدیم بیشتر پیروان پورون بودند که معتقد بود از دو حکم متناقش نمی توان گفت کدام یک درستاست و در واقع هیچ چیز نه درست است و نه نادرست. تیمون، شاگرد بورون، اعتقاد داشت که انسان با تعلیق حکم، از قید و بند هرگونه حکمی آزاد می گردد و در نتیجه، به نوعی آرامش باطنی یا آناراکسیا (سعادت) دست می باید. شکاکیت پس از دورهٔ یونان نیز کم و بیش به حیات خود ادامه داد اما در فلسفهٔ جدید و به ویژه در فلسفهٔ معاصر اهمیت زیادی پیدا کرده و دوباره احیا شده است. م.

#### 49. allen will

## 50. givenness

At Holy Spirit منحص سوم در تثلیث مسیحیت. غالباً همچون جنبه ای از خدا توصیف می شود که در جهان ساکن است و منشأ ایمان و تسلی است. آن را روح گویند زیرا مبدأ حبات است و مقدس گویند زیرا از کارهای مخصوصش این است که قلوب مؤمنان را تقدیس قرماید و به واسطهٔ علاقه ای که به خدا و مسیح دارد او را روح الله و روح المسیح نیز می گویند. در نخستین عید پنجاهم (پنطیکاست) بر رسولان نازل شد و به آنان موهبت سخن گفتن به «زبانها» را داد. شرح این واقعه در باب دوم از کتاب اعمال رسولان آمده است. (برگرفته از قاموس کتاب مقدس با افزایش)

#### 52. Economic Infrastructure

53. Be that as it may (Wie dem auch sei)

54. conscience

#### 55, troubled conscience

۵۶ Anscombe البزابت انسكوم ( ۱۹۱۹) فیلسوف انگلیسی که شاگرد و دوست و بنگشتاین بود و به شدت تحت تأثیر او قرار داشت. وی پس از مرگ و بنگشتاین به همراه جمعی دیگر به گردآوری نبوشته های او پرداخت و مترجم اصلی این توشنه ها به زبان انگلیسی است. انسکوم ابتدا مدرس و سپس عضو کالبع سامروبل (Somerville) در دانشگاه آکسفورد بود اما بعداً به مقام استادی فلسفه در دانشگاه کمبریج ناتل شد. وی مقاله های زبادی در زمینهٔ تاریخ فلسفه، مابعدالطبیمه، معرفت شناسی و به ویژه فلسفهٔ اخلاق، فلسفهٔ ذهن و فلسفهٔ دبن نوشته است. مجموعه مقالات او در سه جلد در سال ۱۹۸۱ به چاپ رسید. دو کتاب زیر از آثار دیگر اوست. م

#### Intention (1957)

An Introduction to Wittgenstein's 'Tractatus' (1959)

57, the voice of God

58, grace of fate

۵۹. ترجمه از من است. بار دیگر تفاوت در اینجاست که من wünschen را "wish" (آرزو کردن) ترجمه کردهام و نه "want" (خواسش)

60. martyr

61, more mundane

#### 62. spiritual writers

- 97. St. Francis فرانسیس قدیس یا فرانسیس آسیزی (۱۲۲۶ ۱۱۸۲) مؤسس فرفهٔ فرانسیسیان و یکی از بزرگترین قدیسان مسیحی؛ متولد آسیزی ایتالیا. او ابتدا سرباز بود اما در ۲۲ سالگی از دنیا اعراض کرد و در پی دین رفت. از ۱۲۰۹ به موعظه پرداخت و از آغاز کار با فروتنی و استغنا و فداکاری دل مردم را به دست آورد. وی برای دستهٔ کوچک پیروانش قواعد رهبانیت نرینی وضع کرد. اینان به رم رفتند و پس از کسب اجازه از پاپ، در ایتالیا پراکنده شدند و کمی بعد برای موعظه به کشورهای بیگانه رفتند. فرانسیس نیز به مسافرت پرداخت و مدتی و در فلسطین گذرانید. سپس به ایتالیا بازگشت و در مجمعی که در ۱۲۲۱ تشکیل داد با کمال از خودگذشتگی از ریاست فرقه استعفا داد ولی موعظه و تدوین قوانین فرقه را ادامه داد. (برگرفته به اختصار از دایرةالمعارف فارسی)
- ۶۴. قدیس فرانسیس در سال ۱۲۲۵ دچار ضعف بسیار شدید قوهٔ بینایی شد و پزشکان تجویز کردند که بابد پخشمش را با میلهای از آمن گذاخته داغ کنند. میگویند فرانسیس دست به دامان «برادر آتش» شد و گفت: «تو از تمام مخلوقات زیباتری، در این ساعت روی موافق به من بنما، تو میدانی که من همواره چقدر دوست داشته ام به بعد از عمل، اظهار داشت که هیچگونه دردی احساس نکرده است و قوه بیناییش آن قدر عودت کرد که توانست سفر دیگری برای موعظهٔ خلق در پیش گیرد. (برگرفته از تاریخ تمدن نوشتهٔ ویل دررانت، ج ۲، ص ۱۰۷۸ با دخل و تصرف)
- و Cardinal Nowman برمان میری نیومن (۱۸۹۰ ۱۸۹۰) روحانی انگلیسی که در لندن به دنیا آمد، در دانشگاه آکسفورد تحصیل کرد و در سال ۱۸۹۴ وارد سلک روحانیون کلیسای انگلستان شد. او در نهضت آکسفورد که هدفش افزودن بر قدرت دین مسیحیت بود شرکت داشت و فعالیت در همین نهضت بود که باعث شد در مورد کارآیی کلیسای انگلستان دجار تردید شود و در سال ۱۸۴۵ به کلیسای کاتولیک رومی بیروندد. نیومن در دههٔ ۱۸۵۰ رئیس دانشگاه کاتولیکی ایراند بود و در سال ۱۸۷۹ به مقام کاردینالی رسید. م

## 66. Apología pro Vita Sua, Everyman, London, 1864

كاردينال نيومن در صفحهٔ ۳۱ ازكتاب فوق از: «ابن تفكركه فقط دو موجود عالى وكاملاً بديهي وجود دارد يعني خودم و خالقمه سخن ميگويد.

- 99. (Sartro) و روزنامه نگار (۱۹۸۰ مارتر (۱۹۸۰ مارتر (۱۹۸۰ مارتنامه نویس، رمان نویس، منتقد و روزنامه نگار فرانسوی؛ متولد هاریس. وی از نمایندگان برجسته فلسفهٔ گزیستانسیانیسم در قرن بیستماست. نما آغاز جنگ جهانی دوم به تدریس اشتغال داشت. در ژوئن ۱۹۴۰ اسیر آلمانها شد ولی سال بعد آزاد گردید و از اعضای فمال نهضت مقاومت شد. در ۱۹۴۶ مجلهٔ زمانهای جدید را تأسیس کرد و از تدریس کناره گرفت و بسیار مسافرت کرد. از ۱۹۵۰ گرایش او به مارکسیسم فزونی یافت و کتاب نقد عقل دیالکتیک (۱۹۶۰) را در توفیق دادن مارکسیسم و اگریستانسیالیسم نوشت ولی موضوع عمدهٔ آن ثنازع احتراز ناپذیر بین آدمیان است. سارتر معتقد بود که زندگی آدمی هیچ هدفی ندارد و انسان جیزی جز «شور و شهوتی بیهوده نیست. (روگرفته به اختصار از دایرة المعارف فارسی)
- ۶۸ ( Les Mouches (The Flies نمایشنامهای که سارتر در سال ۱۹۴۲ نوشت و در سال ۱۹۲۶ به انگلیسی در سال ۱۹۲۶ به انگلیسی
- ۹۹ Orestee در اساطیر بونان باستان بگانه پسر آگاممنون و کلوتایمنسترا و برادر الکترا است. در دورهٔ کودکی او، کلوتایمنسترا و محبویش آگاممنون واکشتند و از ترس انتقامجویی اورستس او را به سرزمین دوری فرستادند. ولی وقنی که اورستس بزرگ شد بازگشت و به کمک الکترا، مادر خود و محبویش را کشت. به

- این جهت الاهگان انتقام به تعفیب او پرداختند تا به آنن رسید. در آنجا آربویاگوس او را محاکمه و تبرثه ک د. (برگرفته به اختصار از دایرةالمعارف فارسی)
- ۷۰ Zaus در اساطیر یونان باستان خدای خدایان و پسر کرونوس و رثا است. او با تینانها، از جمله با پدرش، جنگيد و بر آنان پيروز شد. سيس با برادرانش، پوسيدون وهادس، براساس قرعه عالم را ميان خود تقسيم کردند که فرمانروایی آسمان و زمین به زئوس رسید. او با خواهر خود، هرا، ازدوام کرد و همخوابههای بسیاری از میان الاهگان، زنان و پربان داشت. ..م.
  - •Nietzsche؛ فريدريش نبجه (١٩٠٠ ـ ١٨٢٢) فيلسوف ألماني. ـم.
  - ۷۲. Schopenhauer؛ آرتور شوینهاور (۱۸۶۰ ۱۷۸۸) فیلسوف آلمانی. ـ م.

#### 73, the bearer of ethics

#### 74. paradoxically

#### 75. a monotheistic God

- ٧٤. "Lecture on Ethics" ويتكنشتاين اين سخنراني واكه موضوع اصليش بحث دربارهٔ ارزش مطلق است در دانشگاه کمبریج ایرادکرد. بنابرگفتهٔ دزموندلی تاریخ سخنرانی هفدهم نوامبر ۱۹۲۹ بوده است. وی در این سخنرانی نظریاتی راکه دربارهٔ اخلاق و ایمان دیش در رساله و یادداشتها آورده است شوح و بسط می دهد. معفرانی مذکور در ژانویهٔ ۱۹۶۵ در مجلهٔ Philosophical Roview به جاب رسید. ــم.
- ۷۷. نویسنده در مقدمهٔ کتاب (ص ilx) از سه منبع به عنوان منابع موجود در خصوص دورهٔ اول حبات فلسفی ويتكنشتايين نام ميبود: (الف) بادداشتها ١٩١٦ - ١٩١٢ (ب) رسالة منطقي ـ فـاسـني (ج) سـختراني دربارة اخلاق. ــم.

78. Philosophical Review, January 1965, pp. 11 - 12.

مرائحقیقات کامیوز/علوم اسلای



-

## محدوديتهاي معرفت

نوشتهٔ ویلردکواین ترجمهٔ هاله لاجوردی

آیا چیزهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند بداند؟

تلاش من بیشتر این خواهد بود که به جای دادن پاسخی مستقیم به این پرسش، آن را بررسی کنم و به صور متفاوت آن بپردازم. به چند شکل مختلف این پرسش می توان پاسخهای روشنِ فاقد جذابیت داد. بدیهی است که چیزهایی و جود دارد که انسان هیچگاه نخواهد دانست. انسان هیچگاه نخواهد دانست که از هماکنون تا نیمه شب امشب چه تعداد اتو مبیل و ارد شهر می شود. او نه فقط این پاسخ را نخواهد دانست بلکه اهمیتی هم به دانستن آن نمی دهد. ولی اگر یافتن این پاسخ برایش اهمیت داشت و پیش بینی های لازم را در تهیه و سایلی برای شمارش تعداد اتو میبلها انجام می داد، می توانست این تعداد را بداند.

ولی پرسش مهم این است که حتی با بیشترین تمهیداتی که انسان باکارگذاشتن تلسکوپها و دوربینها و ضبط صوتها و وسایل اندازهگیری رادیواکتیویته و سایر وسایل، ممکن است انجام دهد، آیا باز هم چیزهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند بداند.

خوب، ما تا حدودی توانسته ایم پرسش خود را با مشخص کردن فعل «توانستن» روشن کنیم.
ما می پرسیم آیا چیزهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند بداند. حال باید به فاعل جمله
اندکی توجه نشان دهیم: چیزها. ما دربارهٔ دانستن چیزها سخن میگرییم؟ چه نوع چیزهایی؟
سنگها، درختان، پرندگان، زنبورها؟ خیر؛ چیزها در این ترکیب، کلمهٔ ناقصی است. هنگامی که
می پرسیم که آیا چیزهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند یه آنها پاسخ گوید، منظورمان از
چیزها، پرسشهاست. این پرسش، پرسش دربارهٔ چیزها نیست، پرسشی است دربارهٔ پرسشها.

این پرسش، پرسشی دربارهٔ پرسشهاست، به همین سبب تا حدی به زبان وابسته است. فرض این که چیزهایی وجود دارد که ما هیچگاه نمی توانیم بدانیم، به طور دقیقتر یعنی این فرض که زبانمان به ما امکان می دهد پرسشهایی طرح کنیم ولی هیچگاه نتوانیم به آنها پاسخ بدهیم. حال زبان ما، زبانی غنی است و شاید قادر باشد پرسشهایی طرح کند که انسان هرگز نتواند به آنها پاسخ دهد. اما پیش از اینکه سعی کنیم مسئله مربوط به زبان خود را حل و فصل کنیم، بجاست که با خارج شدن از این موقعیت و در نظرگرفتن و ضعیتی ساده تر مسئله را بررسی کنیم، و ضعیت با خارج شدن از این محدود دارد.

مردمی را مجسم کنید که هیچگاه به فیزیک نظریِ ذرات فرضی و همچنین به نظریهٔ مجموعه ایا سایر دستاوردهای انتزاعی ریاضیات دست نیافته اند. زبان آنها قادر به بیان مکانیک تجربی اجرام مشاهده پذیر است. قادر به بیان قوانین اهرم و آونگ و سقوط اجرام و قوانین حرکت است. همچنین قادر است واقعیات محسوس تاریخ بشوی راگزارش دهد و قادر به بیان آن چیزی است که سابقاً تاریخ طبیعی نامیده می شد: توصیف و پزگیهای آشکار گیاهان و رفتار مشاهده پذیر حیوانات.

این مردمان، گروهی عملگرا هستند، شاید ذهنی خیال پرداز نداشته باشند، ولی تا بخواهید سرزنده و هوشیار و تیزبیناند و در شیوهٔ دنیوی خود کاملاً از امور آگاهی دارند. آیا در زبان آنان پرسشهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند به آنها پاسخی بدهد؟

به شیرهای پیش پاافتاده می توآن آسندلال کرد که چنین پرسشهایی وجود دارد. این نکتهای است که با تعمیمها سروکار دارد. برای مثال گزارهٔ دهمهٔ انسانها فانی انده را در نظر بگیرید. تفاوت منطقی عظیمی بین پرسش وجه تعداد اتومبیل از هماکنون تا نیمه شب وارد شهر می شود» و پرسش آیا همهٔ انسانها فانی انده و جود دارد. اگر می خواستیم، می توانستیم پاسخی جامع برای پرسش دربارهٔ اتومبیلها بیابیم، پاسخی که مستقیماً مبتنی بر مشاهده باشد؛ ما می توانیم کلیهٔ ابزار حصول به این هدف را در اختیار داشته باشیم. ولی هیچگاه نمی توانیم به همین سان پاسخی جامع به پرسش فانی بودن بدهیم، پاسخی که به طور مشابه مبتنی بر مشاهدهٔ مستقیم باشد. حتی اگر اهمیت زیادی برای کمکگرفتن از تجربه و آزمایش قائل بودیم یعنی راهحلی که با آن مشاهدا تمان را افزایش دهیم، که به نظر من در این مورد راه حل مناسبی نیست، باز هم برای بررسی تمامی موارد دچار اشکال می شدیم. ما نمی توانیم آنقدر زنده بمانیم تا پاسخی مثبت به این پرسش بدهیم.

سایر تعمیمها مشکلات حدوداً مشابهی دارند، حتی اگر مشکلاتشان به این درجه حاد

نباشد. ما تصور می کردیم به سبب عملی بودن مشاهدهٔ تمام وقت بنوانیم به پرسش وچه تعداد اتومبیل تا پیش از نیمه شب وارد شهر می شوده پاسخ دهیم. ولی اگر پرسشی کلی، شعداد بی شماری مورد را دربرگیرد، یعنی مواردی را که به قدری در آیندهٔ دور هستند که طول حمر آدمی کفاف مشاهدهٔ آنها را ندهد یا مواردی را شامل شود که به قدری در گذشتهٔ دور هستند که مشاهده نشده باشند، آنگاه آشکارا این پرسش، پرسشی است که ما نمی توانیم و نخواهیم توانست به طور جامع بر پایهٔ مشاهدهٔ مستقیم به آن پاسخ دهیم. تعداد فرارانی از این قبیل پرسشها حتی در زبان معمولی مردمان عمل گرای تخیلی ما وجود خواهد داشت. تقریباً هر جملهٔ کلی دربارهٔ مراقبت و استفاده از این یا آن نوع گیاه، یا رفتار این یا آن نوع حیوان، یا مکانیک اجرام سخت، جملهای خواهد بود که موارد آن را فقط با نمونه گیری می توان مشاهده کرد و هرگز به طور کامل نمی توان به آن دست یافت.

با این حساب آیا نباید نتیجه بگیریم که حتی در زبان محدود قبیلهٔ عملگرای فرضی ما، پرسشهایی وجود دارد که انسانها نترانند به آنها پاسخ دهند؟ پاسخ به این پرسش آری است، به شرطی که ما همان لجاجتی راکه در مورد «چه چیزی پرسش محسوب می شود» نشان دادیم، در اینجا نیز نشان دهیم. اما ما زیاده مته به خشخاش می گذاریم. ما به مفهوم معقول کلمه، می توانیم بی آنکه همهٔ موارد را با مشاهدهٔ مستقیم بررسی کنیم، چیزهایی بدانیم، اگر به طور معقول تعداد زیادی نمونه گیری از موارد انجام دهیم، یا اگر تصوری درست از مکانیزم بنیادی داشته باشیم که صدق گزارهٔ کلی را تأیید کند، آنگاه به طور مستدل می توان گفت که می دانیم که آن گزاره صادق است. گاهی اوقات مثالی نقضی ما را غافلگیر می کند و مجبور می سازد که نتیجه بگیریم که بالاخره نمی دانسته ایم گزاره صادق است، که باید قبول کنیم.

پس بگذارید ملاک آنچه را توانایی پاسخگویی به پرسش محسوب میکنیم پایین بیاوریم. اعتقادی را باید به حساب آورد که کاملاً بر مشاهده بنیان گذاشته شده باشد. ولی در این صورت، اعتقاد تا چه حد باید بنیانی محکم داشته باشد تا بتواند به پرسشی پاسخ دهد؟ قطعی نبودن پاسخ تا چه حد مجاز است؟ هیچ شیوهٔ کلی شناخته شده ای برای سنجش قطعی و محکم بودن قرضیهٔ علمی و جود ندارد؛ و اگر هم چنین شیوه ای وجود می داشت، باز هم این پرسش مطرح می شد که چگونه باید تصمیم بگیریم که حد و مرز را در کجا تعیین کنیم.

حتی در زبان محدود قبیلهٔ تخیلی ما، امکان پرسیدن پرسشهایی دربارهٔ رخدادها و مکانهای دور می بایست وجود داشته باشد، پرسشهایی که پس از انجام بهترین تحقیقات، فقط می توان کم همیت ترین پاسخها را به آنها داد. ولی این موردِ جالبی نیست؛ این آن چیزی نیست که به هنگام این پرسش که وآیا چیزهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند بدانده به ذهن متبادر می شود. پرسشهایی دربارهٔ کلیتهای پردامنه یا دربارهٔ رخدادها و مکانهای دور و پرسشهایی دربارهٔ رخدادهای اطرافِ ما فقط در مواتبشان از یکدیگر متمایز می شوند؛ برخی از آنها نسبت به بقیه با سخاوت بیشتری به کاوشهای ما پاسخ می دهند. فکر نمی کنم لزومی داشته باشد که برای مرزبندی تلاشی صورت گیرد. وقتی کسی می پرسد که آیا چیزهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند بداند، او در واقع در این اندیشه است که آیا هیزهایی وبسشهایی وجود دارد که ان اسخهایی وجود دارد که از بهترین تحقیقات به دست آورد. او دست کم همین حد و بلکه بیشتر را در نظر دارد؛ این پرسش از بهترین تحقیقات به دست آورد. او دست کم همین حد و بلکه بیشتر را در نظر دارد؛ این پرسش همچنین باید تا حدودی در اساس شبیه پرسشهایی نباشد که ما می دانیم چگونه پاسخهایشان را بیابیم. البته این شرط اضافی را مشکل بنوان به طور رضایت بخشی بیان کرد؛ عدم تشابه بنیادی، همهومی مبهم است. به هر تقدیر، با این ملاک محکم دربارهٔ آنچه پرسشی پاسخ ناپذیر محسوب می شود، فکر می کنم دربارهٔ قبیلهٔ تخیلی می توانیم یگوییم که این مردمان هیچ پرسش می شود، فکر می کنم دربارهٔ قبیلهٔ تخیلی می توانیم یگوییم که این مردمان هیچ پرسش باسخ ناپذیری برایشان مطرح نمی شود.

حال بیایید قبیلهٔ تخیلی را رها کنیم و به موضوع خودمان نزدیکتر شویم. همزمان با نزدیکشدن به موضوع خودمان، از مشاهده فیاصله می گیریم و به چارچوبی مفهومی از کترونها، نوترونها و سایر ذرات فرضی می رسیم که هرگز نمی توان مستقیماً آنها را مشاهده کرد؛ همچنین به چارچوبی مفهومی از نوع فضا ـ زمان چهاربعدی نامتعارف و تجریدات ریاضی می رسیم ـ مجموعه ها، روابط، توابع، اعداد صحیح، نسبتها، اعداد گنگ، اعداد موهومی، اعداد نامتناهی. هیچ یک از این موجودات تازه مشاهده پذیر نیستند. ما از پیش به قبیلهٔ تخیلی خود زبانی عطا کردیم که برای گزارش هر چیز مشاهده پذیر و همچنین برای کارهای بیشتر از آن نیز کفایت می کرد، زبان آنها همچنین برای نشاندادن کلیتهایی دربارهٔ هر موردی که منفردا مشاهده پذیر است کافی بود. پس اینهمه ابزار اضافی تازه برای چیست؟ آیا این امر افسانه پردازیی صرف نیست که مشاهده اعتبار آن را تأیید نکرده است؟

به صورتی پارادکسی، هدف از تمامی این ابزار اضافی ساده کردن است. تصور ما این است که مشاهدات حواس خود را با ابداع قوانینی که به طور نظام مند پدیدههای مشاهده پذیر را به دیگر پدیدههای مشاهده پذیر مربوط می سازد، نظام مند و یکپارچه کنیم؛ و نظام مند ترین شبکهٔ روابط برای رسیدن به این هدف، شبکهای است که تمامی این پدیده ها را با تعداد زیادی از هویات

فرضي مشاهدهنشده و اضافي پيوند ميدهد؛ اين هويات صرفاً بـراي هـدف يكـپارچـهكـردن سيستم، فرض شدهاند.

نتیجهٔ این کار یک زبان نظری غنی است ـ شاید آنقدر غنی که بتواند پرسشهایی بیان کند که انسان علی الاصول هیچگاه نتواند به آنها پاسخ دهد. عجالتاً فرض میکنیم چنین است تا بتوانیم از این فکر بگذریم و به نظرهای دیگری پرسیم. من بعداً به این پرسش باز خواهم گشت.

بسیار خوب، اکنون با پذیرش این مسئله که ما در زبانمان قادریم پرسشهایی تدوین کنیم که انسان هیچگاه علی الاصول نتواند به آنها پاسخ دهد، دربارهٔ قبیلهٔ تخیلی که از چنین محدودیتهایی خبر ندارد، چه باید بگرییم؟ به نظر می رسد که باید بگرییم همواره چنین چیزهایی که انسان هیچگاه نمی تواند بداند وجود داشته است، ولی مردمان تخیلی قادر به تدوین آنها نبودهاند چوا که زبانشان بسیار محدود و ضعیف بوده است. از سوی دیگر ممکن است اعتواض شود که با طرح مسئله به این شیوه، ما به گونه ای تنگ نظرانه و محدود به زبان خودمان می نگریم. ممکن است اعتراض شود که زبان مرتبهٔ پایین از پیش بوای اوائهٔ تمامی داده های عینی ممکن، کافی بوده است و غنای اضافی زبان ما صرفاً برای سهولت در نظام مند کردن تمام داده های ممکن بوده است. از این رو ممکن است اعتراض شود که وقتی میگرئیم چیزهایی وجود دارد که انسان علی الاصول هیچگاه نمی تواند به آنها پاسخ دهد، صرفاً به آنچه ساخته و پرداختهٔ خودمان است علی الاصول هیچگاه نمی تواند به آنها پاسخ دهد، صرفاً به آنچه ساخته و پرداختهٔ خودمان است علی الاصول هیچگاه نمی تواند به آنها پاسخ دهد، صرفاً به آنچه ساخته و پرداختهٔ خودمان است اشاره می کنیم.

نظریهٔ جالب توجهی در منطق که به ویلیام کریگ (William Cralg) منسوب است، مؤید این اعتراض است. مجدداً به زبان غنی نظریهٔ علمیِ خود و زبان مرتبهٔ پایین قبیلهٔ تخیلی توجه کنید. می توانیم زبان مرتبهٔ پایین را بخشی از زبان غنی بدانیم. این زبان بخشی است که به موارد مشاهده پذیر نزد بکتر است. غنای زبان نظری همان طور که گفتم در خدمت این هدف است که ما را قادر سازد به شکل کارآمدی قوانینی تدوین کنیم که مشاهدات را به یکدیگر مربوط سازد. ولی با تمام اهمیتی که به نتایج نظریه می دهیم بیایید فرض کنیم آنچه مهم است نتیجهٔ تجربی آن است: ما به آن دسته از نتایج و برای مثال پیش بینیهایی اهمیت می دهیم که زبان مرتبهٔ پایین قادر به نشان دادن آنهاست. مشاهداتمان را در زبان مرتبهٔ پایین تدوین می کنیم، آنها را با قوانینی نظری ترکیب می کنیم که در زبان غنی نهفته است و از این ترکیب در زبان مرتبهٔ پایین نتایجی استنتاج می کنیم. تمثیل برخاستن، پرواز و فرود را در نظر بگیرید. آنچه کریگ نشان می دهد این است که پرواز به درون نظریه منطقاً غیر ضروری است. او نشان می دهد که اگر با هواپیما بتوانیم به جایی برسیم، می توانیم با پیاده روی توام با سختی و موارث هم از راه زمین به همان جا برسیم. او نشان بی می توانیم با پیاده روی توام با سختی و موارث هم از راه زمین به همان جا برسیم. او نشان بی توانیم با پیاده روی توام با سختی و موارث هم از راه زمین به همان جا برسیم. او نشان

می دهد که اگر شما راهی برای استنتاج حکمی در زبان مرتبهٔ پایین از سایر احکام مرتبهٔ پایین همراه با بعضی حقایق نظری یافته باشید، آنگاه به همانگونه می توانید شیوه ای برای استنتاج همان حکم از سایر احکام مشابه مرتبهٔ پایین همراه با برخی دیگر از حقایق صرفاً مرتبهٔ پایین بیابید.

کریگ به روشنی نشان می دهد که وقتی راه هوایی را یافتیم چگونه می توانیم راه زمینی را هم بیابیم. کریگ به روشنی نشان می دهد اگر چنانچه استنتاج حکم از سایر احکام مرتبهٔ پایین و از حقایق نظری به وضوح به زبان منطق سمبولیک درآید، چگونه باید به برخی حقایق مرتبهٔ پایین دست یافت و آنها را به جای حقایق نظری به کارگرفت. استدلال کریگ کاملاً کلی است؛ نه به جزئیات زبان مرتبهٔ پایین و نه به زبان نظری وابسته است و نه به شیوهای بستگی دارد که با آن مرز این دو را مشخص می کنیم.

از لحاظ روانی پرواز به نظریه اجتناب ناپذیر است. ما بدون استفاده از مسیریاب هوایی راهمان را روی زمین پیدا نمیکنیم. روی زمین به سبب وجود درختان نمی توانیم جنگل را ببینیم. نظریه پدیدآورنده نظام است؛ نظام یعنی سادگی و سادگی به لحاظ روانی امری ضروری است. بسیار خوب، اعتراض کننده چنین ادامه می دهد: اگر بترانم از استعارهٔ پُر از اوج پرواز شما فرود بیایم و به استعارهٔ لنگان خود یعنی عصا پناه ببرم [می توانم بگویم که] نظریه، عصای هدایت کننده ماست. پس نفاوت زبان غنی ما با زبان مرتبهٔ پایین قبیلهٔ تخیلی در داشتن این عصای هدایت کننده است. یعنی در داشتن این ابزار مفید. اعتراض کننده با تکرار حرف خود نتیجه گیری می کند و بار دیگر می گوید که آن پرسشهای فرضی که انسان هیچگاه نمی تواند به آنها پاسخ دهد صرفاً ساختهٔ ابزار خود اوست.

اعتراض کنندهٔ ما مجبور است اعتراف کند که این وسیلهٔ هدایت کننده نتایج معجزه آسایی به بار آورده است. این وسیله، انسان را به پرواز در اوج کشانده است نه به لنگیدن. استیلای انسان بر طبیعت، شگفت انگیز و اعجاب آور است، این استیلا نتیجهٔ نظریهٔ علمی است و به لحاظ انسانی و روانشناختی در زبان محدود ترِ قبیلهٔ تخیلی، امکان ناپذیر است. اما این نکته، نکته ای حاشیه ای است.

من برای این اعتراض کننده به قدر کافی وقت صرف کردهام. به گمان من او می خواهد ما باور کنیم که اتمها و ذرات بنیادین و مجموعه ها و اعداد و توابع، غیرواقعی هستند، و صرفاً خیالبافی عالمانه اند. آیا خق با اوست؟ اگر ما به دنبال پرسشهایی هستیم که انسان علی الاصول هیچگاه نتواند به آنها پاسخ دهد، شاید این نمونه، نامزد بسیار مناسبی باشد: آیا ذرات فرضی فیزیک و

اشیاء انتزاعی ریاضیات واقعی هستند یا خیالبافی عالمانهٔ صرف؟ حقیقتاً به نظر می رسد که اتسان هیچگاه پاسخ این پرسش را نتواند بداند. هر چیز مشاهده پذیر، هر چیز راکه بتوان به عنوان گواه به کارگرفت، در زبان مرتبهٔ پایین که از این هویات مناقشه برانگیز اجتناب می کند، بیان کردنی است. به علاوه در پرتو قضیه کریگ تمامی ارتباطات استنتاجی علی الاصول در آن مرتبهٔ پایین هم می توانند جای گیرند؛ صرفاً برای ساده تر کردن استنتاجهاست که به سرتبه های بالاتر می رویم. ما می توانیم دربارهٔ ذرات فرضی و اشیاء ریاضی همانگونه سخن بگوییم که ولتس سخن گفت: اگر آنها وجود نداشتند، می بایست اختراع می شدند. بنابراین چه کسی می تواند بگوید که آنها وجود دارند یا اختراع شدهاند؟ آیا در اینجا به محدودیت معرفت رسیده ایم؟ به پرسش پاسخنا پذیر؟

فکر نمیکنم. اگر ما دربارهٔ نظریهٔ فیزیکی و ریاضیاتِ خود توافق کنیم، که قطعاً توافق میکنیم، پس باید ذرات و اشیاء ریاضی را واقعی تلقی کنیم. با اینهمه اگر شانهمان را بالا بیندازیم و منظورمان این باشد که آنچه می گوییم اهمیتی ندارد، ژست بیهوده ای گرفته ایم. و اگر به جای نظریهٔ فیزیکی و ریاضیاتِ خود، می خواستیم زبان مرتبهٔ پایین را انتخاب کنیم، پرسش واقعی بودن ذرات و اشیاء ریاضی دیگر مطرح نمی شد؛ نمی شد آن را بیان کرد.

ما می بایست در این یا آن چارچوب مفهومی کار کنیم؛ می توانیم چارچوبها را تغییر دهیم، ولی نمی توانیم خود را از تمامی آنها کنار بکشیم، هنگامی که درون نظریهای کار می کنیم، بی معنا خواهد بود که دربارهٔ واقعی بودن اشیا با صدق قوانینش پرسش کنیم مگر اینکه هدفمان از این کار رها کردن آن نظریه و اختیار کردن نظریهٔ دیگری باشد.

حال اجازه دهید وضع عادی خود را در چارچوب طرح مفهومیِ متحولی که آن را جدی گرفته ایم بررسی کنیم. ما مجموعه ای از ذراتیم، ذراتی با چگالی متوسط که از میان ذرات سبکتر میگذریم و در میان ذرات دیگری با همین چگالی یا با چگالی بیشتر حرکت می کنیم. در پرتو دانش فعلیِ ما امور بدین گونه اند. ممکن است دانشمان بیشتر شود اما فعلاً آنچه از دستمان برمی آید انجام می دهیم. از این جایگاه آشنا و قدیمی که در آن راحت لمیده ایم اجازه دهید دوباره پرسش خود را دربارهٔ پرسشها بررسی کنیم. آیا از این دیدگاه چیزهایی وجود دارد که انسان هرگز نتواند به آنها پاسخ دهد؟

در ریاضیات موارد ممکنی به ذهن متبادر می شود. فرضیه ای به نام فرضیهٔ پیوستار وجود دارد که با اندازه های نسبی رده های تامتناهی معین سروکار دارد. کورت گودل (Kunt Gödel) و پل جی. کوهن (Paul J. Cohen) ثابت کرده اند که براساس کدگذاریهای پذیرفته شده در قوانین

ریاضی، این فرضیه را نه می توان اثبات کود و نبه رد کود. بنا این حال، این هنوز برسشی پاسخناپذیر نیست. چراکه نقش هویات نظری و ریاضی و جز آن را باید به یاد داشت: ایسها اضافاتي هستندكه در خدمت كامل كردن و همواركردن و ساده كردن نظام جهاني جامعاند، نظامي که نهایتاً با آن پدیدهها را به یکدیگر پیوند میزنیم. حال ممکن است زمانی ملاحظات جدیدی دربارهٔ سادگی و معقول بودن بیدا شود که به شکل مستدلی کدگذاریهای ما را در قوانین بذیرفته شدهٔ ریاضی تکمیل کنند. در نهایت ممکن است این قوانین اضافی برای اثبات با رد فرضیهٔ پیوستار کفایت کنند.

گونهٔ متفاوتی از مورد ریاضی که به ذهن متبادر می شود قضیهٔ مشهوری است که باز به گودل منسوب است و آن، این است که هیچگاه روش برهان صوری کاملی برای آنچه نظریهٔ مقدماتی اعداد خوانده می شود، وجود ندارد. این شاخهٔ به ظاهر معمولی ریاضیات به چیزی ناشناخته تو از اعداد صحیح مثبت نمی پردازد. با وجود این گودل اثبات کوده است که هو دستگاهی از اصول موضوع در مورد نظریهٔ مقدماتی اعداد اجباراً ناکامل است، یعنی مجبور است برخی حقایق نظریهٔ مقدماتی اعداد را اثبات نشده رها کند. هیچ دستگاه اصول موضوع و همچنین هیچ روش اثبات صریح دیگر نیز برای آن کامل نیست؛ من ناگزیرم گزارهٔ اخود را اندکی مبهم رها کنم، چه در غیر این صورت قصه طولانی می شود. این نتیجه ای جالب توجه و حیرت انگیز است و مس فرصت این را ندارم که توضیح دهم چگونه حیوت انگیز است و چرا. ولی آیا این امر به پرسشهای پاسخناپذیر اشاره میکند؟ خیر اشاره نمیکند، هیچیک از حقایق نظریهٔ مقدماتی اعداد در قضیهٔ گودل به عنوان حقایق اثبات ناشدنی، مشخص نشده اند بلکه هر دستگاه اصول موضوع یا فرآیند برهان، برخی از آن حقایق را از قلم میاندازد؛ سایر فرآیمندهای بـرهان، ایــن حقایق یا برخی از آنها را در نظر میگیرند و حقایق دیگر را نادیده میگیرند. همانطور که پیش از این در ارتباط با فرضیهٔ پیوستارگفتم، ملاحظات مربوط به معقول بودن می توانند به کلگذاریهای موجود در قوانین پذیرفته شدهٔ ریاضی بیفزایند. قضیهٔ گودل نشان می دهد که چنین افیزایشی هیچگاه نمی تواند هیچ دستگاه کاملی به دست دهد که در آن هر حقیقتی از نظریهٔ مقدماتی اعداد را بتوان اثبات كرد. ولى ابن امر نشان دهندهٔ ابن نيست كه هر صدقي از نظريهٔ مقدماتي اعداد برای همیشه دسترسناپذیر است.

اکنون در مورد علوم طبیعی، اصل عدم قطعیت هایزنبرگ (Heisenberg) به ذهبن مستبادر می شود. برای دقتی که با آن انسان بتواند موقعیت و سرعت ذرهٔ بنیادی را بداند حدی اکید و قطعی وجود دارد. دقت در اندازه گیری مکان فقط با چشم پوشی از دقت در اندازه گیری سرعت، قابل افزایش است. فیزیکدانان به ما میگویند که این محدودیتی است محکم و سخت، محدودیتی است محکم و سخت، محدودیتی که علی الاصول با هیچ شیوهای از مشاهده و تجربه نمی توان بر آن فائق آمد. انسان علی الاصول نمی تواند پرسش دربارهٔ مکان و سرعت ذره را پاسخ دهد مگر در حد دامنهٔ تغییر از پیش معین شده. آیا این مثال، مثال خوبی برای محدودیتهای معرفت نیست؟

البته احتمال دارد که اکتشافات جدید منجر به تجدیدنظر در نظریهٔ فیزیکی شوند و اصل عدم قطعیت هایزنبرگ را باطل کنند. اما حتی در نبود چنین رخدادی، نظرات دربارهٔ تعبیر و تفسیر آن اصل گوناگون است. برخی معتقدند که ذره در واقع موقعیت و سرعت معین و دقیقی دارد و علیالاصول نمی توان آنها را به دقت معلوم کرد. از این رو این گروه از فیزیکدانیان می پذیرند که ما در اینجا مثالی سرراست از محدودیتهای معرفت داریم. سایر فیزیکدانیان معتقدند که ذره هیچ موقعیت و سرعت معین و دقیقی ندارد. این ادعا موجب ظهور مشکلات منطقی آشکاری می شود و برخی فیزیکدانان تا آنجا پیش رفتهاند که منطق را برای برطرف کردن اشکالات آن بازنگری کنند.

می توان امیدوار بود که چارهٔ مناسبتری پیدا شود، رلی در هر صورت انگیزه روشن است:
اکراهی وجود دارد برای معنابخشیدن به پرسشهای کاملاً پاسخناپذیر. به یاد داشته باشیم که
پرسشها در زبان شکل میگیرند. زبان را آدمیان یاد میگیرند، از آدمیان یاد میگیرند و نهایتاً در
آرتباط با شرایط مشاهده پذیر گفتار آن را یاد میگیرند. رابطهٔ زبان با مشاهده، اغلب رابطهای
بسیار غیرمستقیم است ولی نهایتاً مشاهده در خدمت این است که زبان در آن لنگر بیندازد. اگر
پرسشی را علیالاصول هیچگاه نتوان پاسخ گفت، اینگونه برداشت می شود که اشکالی در زبان
وجود دارد؛ زبان لنگرش را گسیخته و پرسش هیچ معنایی ندارد. البته با چنین فلسفهای، پرسش
ما پاسخی کلی خواهد داشت. پرسش این بود که آیا چیزهایی وجود دارد که انسان هیچگاه نتواند
بداند. پرسش این بود که آیا پرسشهایی وجود دارد \_ پرسشهایی معنادار سکه انسان علیالاصول
هیچگاه نتواند پاسخ دهد. با این فلسفه، پاسخ به این پرسش، که پرسشی دربارهٔ پرسشهاست، این

<sup>#</sup> ابن مقاله ترجمه اي است از:



.

#### فلسفة تحليلي در فرانسه

نوشتهٔ پاسکال آنژل ترجمهٔ منوچهر بدیعی

استوارت میل میگفت که کاروانهای بزرگ اندیشه از سه منزل میگذرند: «ریشخند، گفتگو، پذیرش». بیش از پنجاه سال است که فلسفهٔ تحلیلی در اغلب کشورها از منزل سوم گذشته است، اما در فرانسه تازه از منزل اوّل رد شده است. ژاک بوورس (Jacque Bouveresse)، یکی از جانبداران برجستهٔ آن در سال ۱۹۶۵ به افتخار استادی «کولژ دوفرانس» مفتخر شده است. جندین اثر در زمینهٔ این فلسفه نوشته یا ترجمه شده است. با اینهمه باز هم این فلسفه شبهه برمی انگیزد و هنوز هم آن را به بازی نمی گیرند، راهش دراز بوده است و همچنان دراز خواهد برد.

فلسفهٔ تحلیلی در پایان قرن نوزدهم در «پناه با فرگه، مبدع منطق جادید، و در اروپای مرکزی با مکتب بونتانو (Brentano) و در انگلستان، علی الخصوص در کمبریج، با راسل و مور پدیدار شد. پراگماتیسم امریکایی تا اندازه ای از این فلسفه به دور است، امّا نطفهٔ بسیاری از ایده های رایج در فلسفهٔ تحلیلی را دربر دارد: پیوند اندیشه و نشانه ها، توجّه به منطق، اثباتگرایی. ایس اندیشمندان با یکدیگر تفاوت دارند امّا وجه مشترک آنان در رد ایدتالیسم (کانتی یا هگلی) و تأکید بر واقعیت و عینیت قواعد، اعم از قواعد منطقی یا اخلاقی، در بسرابر پسیکولوژیسم، تأکید بر واقعیت و تاریخیگری است. بین دو شاخهٔ فلسفهٔ تحلیلی در همان ابتدای پیدایش رابطه برقرار می شود. فرگه با راسل مکاتبه می کند، راسل دربارهٔ آراء جیمز و یکی از شاگردان برجستهٔ برنتانو، ماینونگ (Melnong)، بحث می کند. امّا فرانسویان از این معرکه به دورند. با این همه عالم فلسفه در فرانسه در سالهای دههٔ ۲۹۲ آنچنان در خودنخزیده برد که بعداً خزید. مجلههای عالم فلسفه در فرانسه در سالهای دههٔ ۲۹۲ آنچنان در خودنخزیده برد که بعداً خزید. مجلههای

آن دوران راکسبه بسباز مسیکنیم، تسسرجسمهها و مسباحثی دربسارهٔ فسلسفهٔ انگسلیس و امبریکا (خیاصه فیلسفهٔ پیپوس و جیمز) در آنها می بینیم و حتّی نوشتهای از فرگه در مجلّة La Revue de métaphysique et de morale (مجلة متافيزيك و اخلاق) منتشر شده است. کو تورا در فرانسه مدافع منطق گرایی می شود، امّا در جنگ ۱۹۱۴ می میرد. چرا در آن دوران تماسي حاصل نشد؟ دو عامل در كار بود: اوّل اينكه فيلسوفان و رياضي دانان فرانسوي با منطق خصومت داشتند و این خصومت از فیلسوفان «ایده ثولوگ»\* و شاید هم از دکارت سرچشمه میگیرد و در میان ریاضی دانان نیز سرسخت ترین منتقد منطقگرایی پوانکاره است که مى كريد ومنطق نه فقط عقيم است بلكه تناقض مىزايد، عامل دوم غلبة ايد اليسم اسپيريتواكيست است كه تا مدّتها نسبت به هر شكل از واقعگرايي شبهه داشت. در دهههاي ۲۰ و ۳۰که آنچه «واقعگوایی تحلیلی راسل و مور» خوانده میشود در کمبریج بر مسند قدرت فکری نشست، و در آلمان کارناپ و شلیک بر آن شدند تا دستاوردهای منطق جدید را درخصوص نظریهٔ شناخت به کار بندند و حلقهٔ وین را پایهریزی کردند، در فرانسه نیز افق عوض شد، اشا به سود جریانهای دیگری در فلسفهٔ آلمان (یعنی به سود سه دهه که هگل و هوسول و هایدگر باشند). منطقیان جوان مانند هربران و نیکو جز نافهمی و خصومت چیزی ندیدند و آنقدر جوان مردند که نتوانستند در اوضاع و احوال تأثیری بگذارند. شاید فقط کسی به نام کاوایه (Cavaillès) که هم آثار هوسرل را درس می داد هم آثار کارناپ و ویتگنشتاین راء توانسته باشد تأثیری نهاده باشد. وقتی که تأثیر عظیم برونشویگ را به یاد میآوریم که «جزمگرایی منطق سالار، راسل و «شکاکیت تجربی، هیوم را به یک چوب می راند، می فهمیم که چرا در فرانسه، تجربه گرا و (یا) منطقگرا بو دن یعنی محکوم کردن خود به فیلسوف نبودن. چه بساکه انزوای تنها «پوزیتیویست منطقی، فرانسه که روژیه نام داشت به سبب آن باشد که آن در صفت شرمآور را به سازش بــا حکومت ویشی درآمیخته بود.

از این روست که وقتی پس از ۱۹۴۵ فلسفهٔ تحلیلی در بریتانیای کبیر و ایالات متحده به سنّت غالب فلسفی تبدیل شد، فرانسویان بکسره از این جریان بر کنار ماندند که البته تقاص هم پس دادند. پدیدارشناسی «وجودی» سارتر و مرلوپونتی بیش از هر چیز داعیهٔ آن داشت که «فلسفهٔ آگاهی» است. از هوسرل بیشتر ایدتالیسم برترینی را برگرفتند و به علاقهٔ

اشاره به فیلسوفان فرانسوی اواخر قرن هجدهم، کندیاک و کاپائیس و دستوت دو تراسی و هلوسیوس، است
که منشأ هر نوع شناختی را در حواس می دانستند و معتقد بودند استدلالات عقلی و منطقی راه به جایی
نمی برد. ـ مترجم.

او به منطق که وجه مشترک وی با برنتانو بود کمتر تو چّه کردند. در همان زمان، انگلیسیها به یپروی از ویتگنشتاین و رایل (Ryle) علَم مخالفت با فیلسفهٔ دکارت بـرداشـتند و در بـرابـر فلسفه های ذهنیت از عینیت زبان و رفتارهای عام دم زدند. زمانی که لنگر ساختارگرایی فرانسه به سری «فلسفهٔ مفهوم» میرود و بر تقدّم زبان در ساختارهای اندیشه تأکید مرکند، از سرمشق زبانشناسی سوسور پیروی میکند که مسألهٔ دلالت دالها را به یک سو می نهد، در حالی که این مسأله از همان زمان فرگه و راسل ذهن اهل تحليل را سخت مشغول داشته بود. مكتب باشلار، کواره (Koyré) و کانگیلم (Canguilhem) به غیر از شناخت شناسی تاریخی، شناخت شناسی دیگری نمی شناسد، حال آنکه پوزیتیو بستها به پیروی از کارناپ همت بر «بازسازیهای عقلانی، شناخت علمي ميگمارند. با اينهمه فرانسويان ابزارهايي داشتند كه از همان زمان گفتگو را بريا دارند. از این رو بود که اغلب آراء ضدّعقلی رایال را بیه آراء هایدگر نیزدیک سے کودند؛ تو مجه ساختارگرایان به زبان ممکن بود آنان را به «فلسفهٔ زبان عادی» آکسفورد هدایت کند و اهل فلسفهٔ علم چه بسا می توانستند توجّه کنند که یکی از نویسندگانی که آثار آنان بیش از همه در سنت فلسفی انگلیسی دامریکایی مورد بحث فرار میگیرد دو تم (Duhem) فرانسوی است. با این حال وقتی که در ۱۹۵۹ چند تن از برجستگان فیلسفهٔ فوانسه که یکی از آنها مولویونتی بود در «روايومون» با چندتن از فيلسوفان تحليلي روبهرو شدند، حاصلي جز قيل و قال كرها بهدست مرائحه قار کامتور ارعاده ال تيامد.

می توان گفت که تا سال ۱۹۷۰ خواندن و بررسی آثار نویسندگان فلسفهٔ تحلیلی کار چند متفکّر تکافتاده بود، مانند: وویی من که آثار راسل و کواین را میخواند، گرانوه که آثار ویتگنشتاین را میخواند، گرانوه که آثار ویتگنشتاین را میخواند و ترجمه می کرد، لارژو که دربارهٔ فرگه و نامگرایی می نویسد، ریکور که آثار فرگه، استراوسون و آستین را منتشر می کند. اما این تلاشها همچنان حاشیه ای است، مخصوصاً که مبدأ آنها از دیدگاههایی است که با دیدگاههای تحلیلیان بیگانه است: وویی من و گرانژه از منظر فلسفهٔ کانت آغاز می کنند و هیچ علاقهای هم نه به تجربه گرایی داشته اند ته به خلسفهٔ زبان؛ بعدها لارژو با فلسفهٔ تحلیلی سخت مخالفت می کند؛ ریکور به ویژه از فیلسوفان تحلیلی آکسفورد توقع نوعی بازسازی پدیدارشناسی و تأویل دارد ولی به آثاری که ممکن است تحلیلی آک نوع روشها و آرائی را می گیرد که معمولاً جزء فلسفهٔ تحلیلی است. تقریباً در تنهایی جانب آن نوع روشها و آرائی را می گیرد که معمولاً جزء فلسفهٔ تحلیلی است. تقریباً در تنهایی کامل به عمگنان خود سفارش می کند که اندکی بیشتر آثار کارناپ، پوپر و علی الخصوص کامل به عمگنان خود سفارش می کند که اندکی بیشتر آثار کارناپ، پوپر و علی الخصوص کامل به عمگنان خود سفارش می کند که اندکی بیشتر آثار کارناپ، پوپر و علی الخصوص ویتگنشتاین را بخوانند. فقط در پایان دههٔ ۱۹۷۰ است که نسل دیگری از فیلسوفان به نوشتن ویتگشتاین را بخوانند. فقط در پایان دههٔ ۱۹۷۰ است که نسل دیگری از فیلسوفان به نوشتن ویتگشتاین را بخوانند.

رساله هایی دربارهٔ آن نویسندگان و نوشتن به زبان انگلیسی و برقرار کودن تماسهای بین المللی که برای پرداختن به این نوع فلسفه لازم است، آخاز میکنند.

دلیل بی مهری فرانسویان به فلسفهٔ تحلیلی فقط اختلاف نظر دربارهٔ نظریه ها نیست. اضلب فیلسوفان تحلیلی دیگر نه پوزیتیویست هستند نه تجربه گراه و شمار فراوانی از «جزمیات» این مسلک را دور انداخته اند.

اوجگیری علومشناختی و توجّه روزافزون به فلسفهٔ ذهن بسیاری از تحلیلیان را در ایسنکه فلسفة زبان فلسفة واولين، باشد به ترديد انداخته است. با اينكه زماني (تقريباً قبل از ١٩۶٠) بو د که وجه تمایز فلسفهٔ تحلیلی در آن بودکه از پارهای نظریهها (عمدتاً از نظریههای یوزیتیویسم منطقی) جانبداری می کرد و اساساً در کشورهای آنگلوساکسون رواج داشت، امّا امروز چنین نيست. فرق بين فلسفة تحليلي امروز با وفلسفة ارويايي» (كه ديگر فقط جنبة جفرانيايي ندارد زیرا در ایالات متحده و بریتانیای کبیر نیز فیلشوف «اررسایی» پیدا می شود) دیگر نه در نظریه هاست و نه حتّی درکاربرد روش خاص (منطق یا تحلیل زبانی) بلکه در نوعی عملکرد، نوعي رهيافت و نوعي سبك فلسفي است. يؤوهش فلسفة تحليلي، يؤوهش مسأله و بمرهان است. اگر از فیلسوف اروپایی بپرسید دربارهٔ چه چیز کار میکند در پاسخ نمام نوپسندهای را می آورد یا نام روشی را می بود که در دورهای برای تفکّر دربارهٔ مسأله ای مرسوم بوده است. امّا اگر همین سؤال را از فیلسوف تحلیلی بیرسید نام مسألهای را می آورد و برهانها و پاسخهای مربوط به آن را مطرح می کند و می کوشد تا نظریاتی صورتبندی کند. در نظر فیلسوف اروپایی هیچ رأی یا مسألهای ارزیابی نمی شود مگر به نسبت زمینهای تاریخی، متنها و شرح و تفسیرها؛ درحالی که در نظر اهل فلسفهٔ تحلیلی این ارزیابی به تبع وشهودهاهی حس مشترک (و از ابنجاست که مثالها و مثالهای نقضی و «پارادرکسها» اهمیت پیدا میکنند) و به تبع بحثهایی صورت مرگیرد که فیلسوفان دیگر در باب این مسأله یا رأی به میان آوردهاند (و ضرورت روشنی بیان در همین است: سبک مبهم به درد بحث نمیخورد). فیلسوف اروپایی بیشتر در طلب آن است که تصویر تلفیقی و ترکیبی معقولی از تحولات اندیشهٔ فلسفی در زمان به دست دهد تا اینکه به تحلیل و توصیف موارد خاص بپردازد.

اینکه امروز به نظر می رسد فرانسویان فلسفهٔ تحلیلی را وکشف، کرده اند در واقع شمرهٔ تحوّل درگانه ای است، از درگانه ای است، هم در نظریه ها و هم در روشها، که در درون مکتب تحلیل صورت گرفته است. از یک سو در کشورهایی که عملکرد غالب عملکردی بوده است که به آن اشاره کردیم فیلسوفان روز به روز بیشتر از جنبهٔ تاریخی مسائل آگاه شده اند (هماکنون در کشورهایی که برحسب سنّت

«تحلیلی» بودهاند چندین اثر عمده در زمینهٔ تاریخ فلسفه، علی الخصوص فلسفهٔ باستان و قرون وسطیٰ پدید آمده است)، و فلسفهٔ تحلیلی خود به تاریخ و سرچشمههای اروپایی خود توجه خاص یافته است. از سوی دیگر جمعی از فیلسوفانی که در مکتب تحلیل پرورش یافته اند علم مخالفت با آرمانهای کلاسیک این مکتب برداشته اند و با عقایدی مانند ایند ثالیسم و نسبی گرایی همدلی میکنند. از آن جمله است «پاتنام» که تازگیها از برخی نظریات «کانتی» دفاع میکند و همراه با «گودمن» از واقعگرایی متافیزیکی انتقاد میکند. و نیز از آن جمله است «رورتی» که از پراگماتیسم امریکایی کلاسیک جیمز و دیویی پشتیبانی میکند، اما بازتاب «رورتی» که از پراگماتیسم امریکایی کلاسیک جیمز و دیویی پشتیبانی میکند، اما بازتاب نظریات یا مسائلی را که تا آن زمان فقط «اروپایی» به نظر می رسید با آن درمی آمیزد، نظریاتی مانند نظریات هایدگر، فوکو یا دریدا را. نویسندگان معروف به «تحلیلی» مانند پاتنام و رورتی و گودمن هنگامی پذیرفتنی تو می شوند که موضوعهایی را که از دوران ساختارگرایان برای فرانسویان آشناست می پرورانند یا از جریانهایی که فرانسویان چندان علاقه ای به آنها ندارند (مانند سرل که هوش مصنوعی و علوم شناختی را به باد انتقاد می گیرد) انتقاد می کنند. اگر برخی از امریکاییان آنچه را ما در آنان نمی پستدیم خود نمی پستدند پیشداوری پیشینی ما به صورت پسینی تأیید می شود.

امًا حال که می بینیم در فرانسه جنبشی در جهت توجه روزافزون به فیلسوفان تحلیلی پدید آمده است، و البته این توجه در هنگامی است که آن فیلموفان علاقه ای به موضوعات هارو پایی انشان می دهند و نوید آن می دهند که مثل بچهٔ سربهزیر به همگان بپیوندند، آیا این جنبش با توجه بیشتری به موضوعات کلاسیک فلسفهٔ تحلیلی، یعنی مثلاً به آثار فلسفهٔ زبان، فیلسفهٔ منطق، یا فلسفهٔ علم یا به نویسندگانی که به لحاظ اعتقاداتشان بیشتر در کنار تجربه گرایی یا ماتریالیسم یا نامگرایی قرار می گیرند، اجر خود را می گیرد؟ و علی الخصوص آیا با میل واقعی فیلسوفان فرانسوی به اینکه روشهای خود را عوض کنند و رویکردی نزدیکتر به آنچه در بالا ذکر شد در پیش گیرند، اجر خود را می گیرند؟ من که خود سخت تردید دارم که چنین شود. فلسفهٔ تخلیلی حقیقتاً در فرانسه مورد گفتگو و پذیرش قرار نمی گیرد، مگر آنکه عملکرد آن جزء عرف متداول شود، یعنی تا وقتی که فرانسویان واقعاً حاضر شوند خود را در معرض نقد قرار دهند و همهٔ انواع نظریههای فلسفی معاصر را در معرض نقد قرار دهند، تا وقتی که بتوان در مجلههای آنان ایرادها و پاسخهای بسیاری را دید که در مجلههای بین المیللی مانند مجله Mind و منطنهٔ آن بسیار کمتر و فروتنی آن بیشتر باشد. «گفتگو همای اخیر مانند آنچه بر سر نازی بودن طنطنهٔ آن بسیار کمتر و فروتنی آن بیشتر باشد. «گفتگو همای اخیر مانند آنچه بر سر نازی بودن

هایدگر یا دربارهٔ «پایان تاریخ» صورت گرفته است این گونه تغییرها را نوید نمی دهد. حال این پرسش پیش می آید که آیا یکی از عمیقترین دلائل اکراه داشتن فرانسویان از سبک تحلیلی ناشی از آن نیست که این سبک در دانشگاهها و مؤسسات فرهنگی پرورانده شده و روال «تخصصی» و «فنی» گرفته است درحالی که، چنانکه برورس در کتاب وفلسفه و خودخواری» نشان داده است، بخش عمدهٔ کار فلسفی در فرانسه از آن سبب شریف شناخه می شود که آنچه را با تحقیر «فلسفهٔ دانشگاهی» می نامند طرد می کنند و همهٔ هم و غم خود را بر سر مسائلی نهاده است که عامهٔ مردم آنها را «حیاتی» می شمارند. فلسفهٔ تحلیلی نیز طی دهها سال به این مسائل بی اعتنایی نکرده است (برخلاف، در این مسلک تفکرات اخلاقی فراوان می بینیم)، امّا این کار را به سبکی کرده است که خاص خود آن است یعنی سبک بحث دقیق و برهان محکم. همین مسأله را به صورت دیگری نیز می توان مطرح کرد: چرا سبک هایدگر را بر سبک کارناب ترجیح می دهند، در حالی که سبک هایدگر در نوع خود کمتر از سبک هایدگر را بر سبک کارناب توجیح می دهند، در حالی که سبک هایدگر در نوع خود کمتر از سبک کارناب «فنی» نیست؟

چگونگی پذیرش ویتگنشتاین خود نشاندهندهٔ همین ایهامها است. ویتگنشتاین مدّتها از این لطمه دید که آثار او را به پوزیتیویسم و فلسفهٔ زبان وصل میکودند. آثار بـوورس نشان م. دهد که، بوخلاف، و یتگنشتاین تا چه اندازه از این دو جریان انتقاد کرده است و تا چه اندازه آثار خود او عالمي جداگانه مِنَاخِتِهِ است. با اين همه، بخش عمدهاي از توجّهي كه آثـار او در فرانسه برانگیخته است ناشی از دغدغهٔ خاطر نسبت به موضوعهایی نیست که بیش از همه به آنها پرداخته است، یعنی موضوعهایی مانند فلسفهٔ روانشناسی و فلسفهٔ ریاضیات، بلکه ناشی از چیزی است که می توان آن را دغدغهٔ خاطر «انحرافی، نامید: آثار او را اغلب با عینک یدیدارشناختی و هایدگری خواندهاند، از سبک او که بر از کلمات قصار و آمیخته به ابهام است خوششان آمده است و امروزه خاکریزی شده است در برابر «هجوم جانبداران علومشناختی». سخن کو تاه، اگر امروزه و پتگنشتاین را فیلسوف «بزرگی» میدانند ظاهراً برای آن است که گمان می کنند ما را باری می کند تا در برابر «علمپرستانه»ترین گرایشهای فلسفهٔ تحلیلی معاصر پایداری كنيم. امًا بين علميرستي افسارگسيخته برخي از جانبداران علومشناختي و «طبيعت و تبعيّت» بخشیدن به اندیشه و ضدیّت پارهای از متفکران اروپایی (از جمله آنان که مانند رورتی امریکایی هستند) با علمپرستی و طبیعتگرایی، جایی هم برای نوعی عقلاتیت هست که دستاوردهای شناخت علمي را پاس بدارد و هم از محدوديتهاي آن آگاه باشد. بيست سال پيش بوورس نوشته است که موضع و پتگنشتاین در همین جاست. به نظر من موضع پارهای دیگر از نویسندگان فلسفهٔ تحلیلی نیز همین است، هرچند که برداشتهای ویتگنشتاین را تأبید نمیکنند. این را که دانستیم آنوقت مى توانيم همزبان با پاتنام بگوييم: فلسفة «تحليلى» يا «اروپايى» نداريم، آنچه هست فقط فلسفة خوب يا بد است.

ماگازن لیترر، ژانویه ۱۹۶۶





.

-

## نشريات عمدة بين المللي در زمينة فلسفة تحليلي

نوشتهٔ ي. ص. على آبادي

برای مزید اطلاع خوانندگان، بنابر این شد که نشریاتی ادواری که در چاپ آثار فلسفی به سیاق تعطیلی سهمی به عهده دارند در این مجلد معرفی شوند. بدیهی است که تعداد اینگونه نشریات، خصوصاً اگر محدودیتی در محلی که در آنجا به چاپ می رسند و یا زبانی که آثار چاپ شده در آن به رشتهٔ تحریر درآمده اند قائل نشویم، بسیار زیاد است؛ همگی نیز از اعتبار و شهرت یکسانی برخوردار نیستند. بنابراین مصلحت در آن دیدیم که در این معرفی خود را محدود به نشریاتی کنیم که اولاً به زبان انگلیسی منتشر می شوند و ثانیاً یا از لحاظ قدمت، یا از لحاظ کیفیت آثاری که در آنها به چاپ می رسد شهرت و اعتبار قابل ملاحظه ای نزد مراکز تعلیمی و تحقیقی سرتاسر جهان برای خود فراهم آورده اند. حاصل کار به صورت فهرست زیر تقدیم می شود.

۱. یکی از متشخصترین نشریاتی که مقالات مندرج در آن عمدتاً در زمینه های مربوط به فلسفهٔ تحلیلی است فصلنامهٔ MIND نام دارد که در عین حال از قدیمیترین نشریات در این زمینه نیز هست. این نشریه برای اول بار در سال ۱۸۷۶ در شهر لندن منتشر گردید. بعدها محل انتشار آن به شهر ادینبورگ در اسکاتلند منتقل شد و فعلاً در شهر آکسفورد انتشار می یابد. در حال حاضر سردبیری این نشریه به عهدهٔ Mark Sainsbury استاد دانشگاه لندن است. از سردبیران قبلی و صاحبنام این فصلنامه می توان از G.E. Moore و G.E. Moore نام برد که خود از متخصین فلسفهٔ تحلیلی بودهاند. برای تأمین منابع مالی جهت انتشار مرتب این فصلنامه در سال ۱۸۹۹، متعاقب پیشنهادی از طرف Henry Sidgwick استاد وقت فلسفهٔ دانشگاه کمبریج، انجمنی به نام ۱۸۹۹، متعاقب پیشنهادی از طرف Henry Sidgwick این زمان نیز دایر است و این مهم را به

انجام مىرساند.

۲. فصلنامهٔ قدیمی دیگری به نام THE MONIST در امریکا در سال ۱۸۸۸ بنیان گذارد، شد که در اوایل تأسیس محلی برای چاپ آثار پراگماتیستهای امریکایی چون John Dewey و Charles Sanders Peirce بود. لیکن در خلال عمل خود تدریجاً به چاپ آثار تحلیلی نیز روی آورد. این نشریه اول بار در شهر شیکاگو انتشار یافت و در حال حاضو در شهر لاسال در ایالت ایلینوی به چاپ می رسد.

۱۳. از سال ۱۸۹۱ مجمع ارسطویی لندن (تأسیس ۱۸۷۰ میلادی) نشریهای را به صورت ادواری به انتشار می رساند که اختصاص به درج مقالاتی دارد که هر دو هفته یک بار در محل این مجمع قرائت و به بحث گذارده می شود. این نشریه Proceedings Of The Aristotelian مندرج در این Society نام دارد و در سال سه بار منتشر می گردد. از اوایل قرن پیستم عمدهٔ آثار مندرج در این نشریه یا مستقیماً اختصاص به مباحث مربوط به فلسفهٔ تحلیلی داشته، یا مبتنی بر استفاده از روشهای تحلیلی برای بحث و فحص در زمینه های مختلف فلسفی برده است. گفتنی است که روشهای تحلیلی برای بعث و فحص در زمینه های مختلف فلسفی برده است. گفتنی است که تنها اثری که ویتگنشتاین بعد از کتاب Tractatus در طول عمر خود به چاپ رساند، است مقالهای است به نام وملاحظاتی دربارهٔ ساختار منطقی، که در ضمیمهٔ این نشریه در سال ۱۹۲۹ به چاپ رسیده است.

۴. دیگر نشریه ای که در زمینهٔ فلسفهٔ تحلیلی به محصوص در چهل سال گذشته از اعتبار قابل توجهی برخوردار است در اواخر قرن نوزدهم (۱۸۹۲) میلادی در امریکا بنیانگذاری شده است. این نشریه The Philosophical Review نام دارد و به صورت فصلنامه انتشار می یابد. این فصلنامه از اوایل سالهای ۱۹۵۰ میلادی توسط گروه فلسفهٔ دانشگاه کرنل واقع در شهر ایتاکا در ایالت نیویورک منتشر می شود. از سردبیران مشهور این فصلنامه می توان از Max Black نام برد که در کسب اعتبار جهانی برای آن سهم بسزائی داشته است.

۱۹۰۴) میلادی در امریکا انتشار یافته است. این نشریه دیگری است که از اوایل قرن بیستم (۱۹۰۴) میلادی در امریکا انتشار یافته است. این نشریه تحت نظر گروه فلسفهٔ دانشگاه کلمبیا در نیویورک به چاپ می رسد. در سالهای اولیهٔ عمر این نشریه به صورت دو هفته یک بار منتشر می شد و بیشتر منعکس کنندهٔ آثار پراگماتیستهای امریکایی چون Arthur Lovejoy ، William James ، بیشتر منعکس کنندهٔ آثار پراگماتیستهای امریکایی چون John Dewey و از می اید و از عمده ترین نشریات در زمینهٔ فلسفهٔ تحلیلی به شمار می رود.

۶. از دیگر نشریاتی که در اوایل قرن بیستم (۱۹۲۳) میلادی آغاز به کار کردند و در حال

حاضر در زمینهٔ چاپ آثار فلاسفهٔ تحلیلی از اعتبار قابل ملاحظهای برخوردارند می توان از The Australasian Journal Of Philosophy نام برد که در استرالیا به چاپ می رسد. این نشریه سه بار در سال منتشر می شود و علاوه بر انتشار آثاری از فلاسفهٔ صاحبنام استرالیایی و نیوزلندی مانند A.N. Prior و J.J.C. Smart می مستمر فیلسوف شهیر امریکایی David Lewis نیز برخوردار بوده است.

V. Philosophy ارگیانانسیتیتوی میلطنتی فلسفه در سریتانیا Philosophy ارگیانانسیتیتوی میلطنتی فلسفه در سریتانیا Philosophy ارگیانانسیتیتوی میلات از سال ۱۹۲۵ در لندن به صورت فصلنامه انتشار می یابد. گرچه مقالات منتشره در این نشریه اختصاص به مکتب خاصی در فلسفه ندارند، آثار مربوط به زمینه های مختلف فلسفهٔ تحلیلی موضع ثابتی را در اکثر شماره های آن اشتفال می کند. سردبیری این فصلنامه در حال حاضر به عهدهٔ Anthony O'Hear استاد فلسفه در دانشگاه بردفورد انگلستان است.

۸. نشریه Analysis در سال ۱۹۳۳ توسط عددای از فلاسفهٔ جوان که تحت تأثیر مور، راسل و ویتگنشتاین قرار داشتند در شهر آکسفورد انگلستان آغاز به انتشار کرد. این نشریه شش بار در سال منتشر می شود و اختصاص به چاپ مقالات کو تاه در زمینه های مختلف مربوط به فلسفهٔ تحلیلی دارد.

۹. در سالهای ۱۹۳۰ میلادی دو نشریه در قارهٔ اروپا توسط فلاسفهٔ آلمانی و هلندی زبان تأسیس یافتند که گرچه اختصاص به چاپ آثار فلاسفهٔ تحلیلی به طور اخص نداشتند لیکن در این زمینه موفق به کسب اعتباری قابل ملاحظه شدند. اولی Erkenntnis نام دارد و توسط اعضای حلفهٔ وین شکل یافته و از سال ۱۹۳۰ تحت این نام شروع به انتشار کرد. سردبیران این نشریه از ۱۹۳۰ تا ۱۹۳۰ کارناپ و رایخنباخ بودند. درمی Synthese نام دارد که از سال ۱۹۳۶ در هلند آغاز به کار کرد و در بدو امر اختصاص به تحقیقات منطقی و روانشناسانه در باب مبانی علوم داشت. در حال حاضر مقالات هر دو نشریه که توسط انتشارات دانشگاهی Kluwer در هلند به چاپ می شود. Erkenntnis هر دو ماه یک بار و Synthese به صورت ماهانه انتشار می یابد. سردبیر Synthese در حال حاضر ماهانه انتشار می یابد. سردبیر Synthese در حال حاضر Jakko Hintikka منطق دان برجستهٔ فنلاندی است و سردبیری Erkenntnis به عهدهٔ یک گروه بینالمللی سه نفری است که مشهور ترین عضو آن Carl G. Hempel استاد کنونی فلسفه در دانشگاه پرینستن امریکاست.

۱۰. نشریهٔ دیگری در امریکا منتشر میشود که نه در بدوامر تأسیس آن ارتباطی با فلسفهٔ تحلیلی داشته است و نه در حال حاضر اختصاص به این سنت فلسفی دارد، لیکن بسه خسصوص از سسالهای بسعد از جنگ دوم جهانی در انتشار آشار برجستهای در زمینه های مختلف فلسفهٔ تحلیلی مشارکت قبابل مبلاحظهای داشته است. نام این نشریه زمینه های مختلف فلسفهٔ تحلیلی مشارکت قبابل مبلاحظهای داشته است. نام این نشریه است که در حال حاضر به صورت فصلنامه انتشار می باید و سردبیری اصلی آن به مدت بیش از نیمقرن به عهدهٔ Marvin Farber بوده است. این نشریه ارگان وجامعهٔ بین المللی پدیدارشناسی است که پس از مرگ هو سرل در سال ۱۹۳۸ در امریکا برای تعمق و تفحص در دوش فلسفی وی تأسیس گردید، لیکن از آغاز فعالیت در این نشریه اعلام شد که انتخاب مقالات برای انتشار براساس تعلق به مکتب یا نحلهٔ خاصی در فلسفه صورت نمی گیرد.

۱۱. از سال ۱۹۴۷ فصلنامه ای توسط Paul Weiss در امریکا بنیان گذارده شد که اختصاص به مبحث متافیزیک دارد. این فصلنامه The Review of Metaphysics نام دارد و در چاپ آثار تحلیلی برجسته در این مبحث مشارکت داشته است. در حال حاضر این فصلنامه توسط وجامعهٔ تعلیم و تربیت فلسفه در شهر واشنگتن منتشر می شود. این جامعه وابسته به دانشگاه و کاتولیکی امریکاه است.

۱۹۵۰ در سال ۱۹۵۰ دو استاد برجستهٔ وقت در گروه فیلسفهٔ دانشگاه مینهسوتا بسنی Herbert Felgl و Wilfrid Sellars و Wilfrid Sellars را بنیان گذاردند با این هدف که محملی بینالمللی برای چاپ آثار در سنت فلسفهٔ تحلیلی باشد. نام این تشریه Philosophical Studiea است که در آغاز هر دو ماه یک بار ولیکن در حال حاضر به صورت ماهانه انتشار می باید.

۱۳. انجمن فیلسفی اسکاتلندیها، وابسته به دانشگاه قدیمی Saint Andrews در اسکاتلند، از سال ۱۹۵۰ فصلنامهای عمومی در زمینه های مختلف فلسفی منتشر می مبازد که Philosophical Quarterly نام دارد. این فصلنامه از بدو انتشارش در چاپ آثار برجستهٔ فلسفهٔ تحلیلی اعتمام ورزیده است.

۱۴. American Philisophical Quarterly نام فیصلنامهای است وابسته به گروه فیلسفهٔ دانشگاه پیتسبورگ امریکا که از سال ۱۹۶۴ آغاز به کار کرده است. در این فصلنامه آثار تحلیلی باارزش علی الخصوص در زمینهٔ معرفت شناسی به چاپ رسیده و میرسد.

در تهیهٔ این معرفینامه از مدخل Philosophical Journals در دائرةالمتفارف فیلسفه پیل ادواردز (چهاپ ۱۹۶۷ توسیط Maomillan ino. در امریکا) ، صفیحات ۲۱۶ در ۱۹۹۱ استفاده شده است.

# جایگاه راوی در رمانِ معاصر

نوشتهٔ تئودور آدورنو ترجمهٔ یوسف اباذری

وظیفه ای که بر دوش من نهاده شده تا در مدت زمانی اندک، تذکرانی در مورد منزلت فعلی رمان به عنوان شکل (Novel as Form) بدهم، ناگزیرم می سازد که بدون ملاحظه رفتار کنم و فقط یک جنبه از مسئله را برگزینم. جنبهای که برگزیده ام جایگاه راوی است. در حال حاضر مشخصة ابن جايگاه پارادوكسى بودن آن است: ديگر قصه گفتن ممكن نيست، اما رمان به عشوان شکل نیازمند روایتِ است. رمان، شکل ادبی خاصِ دورانِ بورژوایی است. مبدأ رمان تجربهٔ جهان انسون زدوده در *درن کیشوت است. و تجزیه و تحلیل هنرمندانهٔ هستی صرف*، هنوز قلمرو رمان است. واقعگرایی (Realism) جزو ذاتی رمان به شمار میرود. حتی رمانهایی که به لحاظ مو ضو عشان (Subject matter) رمانهای خیال (Fantasy) محسوب می شوند، تلاش م کنند تا محتوایشان (Content) را به گونهای عرضه کنند که آشکار شود قصد آنها انساره به واقعیت است. به سبب تحولی که شروع آن به قبرن نوزدهم باز میگردد و امروز بسینهایت سریعشده، این نحوهٔ کار مورد شک و تردید قرار گرفته است. تا آنجاکه بــه راوی سربـوط می شود، این جربان [ناگزیر] از منشور ذهنگرایبی عبور کرده است که بر اثر آن هیچ مصالحی دست تخورده باقی نمانده است و در نتیجه، تذکر ژانر حماسه به عینیت یا انضمامی بودن مادی (Gegenständlichkeit = Material Concreteness) از بنیان سست گردیده است. این روزها، کسی که اتکای خود را به واقعیت اتضمامی به شیوهٔ فیالمثل شیتیفتر (Stiffer) ادامه دهـد و بخواهد قدرت نفوذ خود را از تمامیت (Fuliness) و انعطاف یذیری (Plasticity) و افعیت مادی اخذ کند ـ واقعیتی مادی که از صافی اندیشه گذشته و فروتنانه مورد قبول قرار گرفته بـاشد ـ

ناگزیر به موضعی رانده می شود که باید تقلید کند؛ تقلیدی که بوی تزئین از آن بلند است. چنین کسی باید بار گناه دروغی را به دوش کشد: دروغ عاشقانهٔ رهاکردن خود به دست جهان که پیشفرض آن، آن است که جهان بامعناست؛ عاقبت کار چنین کسی در افتادن بی بازگشت به نوشتن رمانهای عامیانه از نوع رمانهای بازاری پر طول و تفصیل است. اگر از جنبهٔ موضوع اثر نیز مسئله را بررسی کنیم مشکلات به همین اندازه بزرگاند. همان طور که هنر نقاشی بسیاری از وظایف خود را به گزارش وظایف سنتی خود را به گزارش (Reportage) و رسانههای فرهنگسازی به ویژه سینما واگذار کرد. این امر به آن معناست که رمان باید توجه خود را به چیزی جلب کند که گزارش از پس آن برنمی آید. به هر تقدیر، برخلاف باید توجه خود را به چیزی جلب کند که گزارش از پس آن برنمی آید. به هر تقدیر، برخلاف نقاشی، زبان بر آزادی رمان از موضوع، محدودیتهایی تحمیل میکند و رمان را ناگزیر میسازد که ظاهر گزارش را حفظ کند. جیمز جویس مصرانه عصیان رمان بر ضد واقعگرایی را با عصیان بر ضد زبان گفتاری (Discursive) پیوند زد.

مخالفتكردن با أنجه جويس انجام مي دهد و خارق هادت و فردگرايانه و دليخواهي خواندن کارهای او، نارواست. هویت و یکیارچگی تجربه در قالب یا شکلی از زندگی که دارای نظم و استمرار درونی باشد از همگسیخته است، او دیگر نمی تران گفت که ازندگی یگانه چیزی است که جهتگیری راوی را ممکن میسازد کافی است که [برای پیبردن به این نکته] توجه کنیم که برای کسی که در جنگ شرکت کرده است داستانگویی دربارهٔ آن به شایوهٔ کسانی که دربارهٔ ماجراهای خود قصه میگویند تا چه حد ناممکن است. اگر روایتی چنان عرضه شود که انگار راوی آن اینگونه تجارب را استادانیه از سیر گذرانیده است، بیحق بیا نباشکیبایی و سیوءظن خوانندگان رویه رو خواهد شد. گفته هایی از قبیل هکتاب خوبی و گوشهٔ جمنی، قدیمی شدهاند. دليل اين امر فقط ناشي از فقدان تمركز خوانندگان نيست، بلكه همچنين ناشي از محتوا و شكل [رمان] است، زیرا قصه گویی به معنای گفتن حرفی خاص است و دقیقاً همینکار است که به سبب جهان اداری شده و استانداردشدن (Standardization) همهٔ چیزها و یکدست شدن کامل آنها، ناممكن گشته است. صوفنظر از آنكه هرگونه پيامي رنگي ايدتولوژيك دارد، دعـوي ضمني راوي نيز ايدتولوژيكي است يعني اين دعوي كه جهان هنوز اساساً بر مدار اصل تفرد مي چرخد، و اینکه فرد بشری هنوز می تواند به کمک انگیزدها و عواطفش از پس تقدیر برآید، و اینکه آدمی هنوز می تواند در جهان درونی و شخصی خود مستقیماً کاری را به انجام رساند؛ زندگینامههای ادبي سطحي كه اين روزها همهجا به چشم ميخورند محصول فرعي همين اضمحلال رمان به عنوان شکل است.

قلمرو روانشناسی که اینگونه طرحهای ادبی در آن پناه می جویند . هر چند با توفیقی اندک ـ از بحوانی که گریبانگیر تلاش ادبیات برای انضمامی بودن شده است، مستثنا نیست. حتی موضوع رمان روانشناختی نیز مضمحل شده است: به درستی گفته شده است در همان زمانی که روزنامهنگاران مستمراً دربارهٔ دستاوردهای روانشناختی داستایفسکی قیلمفرسایی میکردند، علم و به ویژه روانکاوی فروید مدتها قبل کشفیات او را پشت سر گذاشته بودند. به علاوه، این ستایش گزاف از داستایفسکی، احتمالاً بر نقطهٔ اصلی انگشت نمه گذاشت: اگر اصولاً آشار او واجد نکات روانشناختی باشد، منظور از آن روانشناسی شخصیت معقول و ناب (intelligible) یا روانشناسی جوهر است نه روانشناسی شخصیت تجربی یا روانشناسی آدمیان کوچه و بازار. داستایفسکی دقیقاً از همین جنبه است که رمان نویسی پیشرفته است. آنچه رمان را وا می دارد تا از روانشناسی شخصیت تجربی بگسلد و خود را وقف ارائهٔ جوهر (Wessen) و برنهادهٔ آن Un) (wessen سازد، فقط آن نیست که علم و ارتباطات مهار هر چیز مُحصّل و محسوسی، از جمله مجموليت (Facticity) جهان دروني را به دست گرفته است؛ بلکه نکتهٔ مهمتر آن است که هر چه رویهٔ سطحی فرآیند زندگی اجتماعی فشرده تر و یکدست تر می شود، جوهر را بیش از پیش پنهان می سازد. اگر رمان بنواهد به میراث واقع گرایانهٔ خود وفادار باقی بماند و واقعیت امور را بیان کند، بايد آن توع واقع گرايي را رها سازه كه چيرفاً با تجديدٍ توليدِ ظاهر واقعيتٍ، نقش اين ظاهر مر استتار واقعيت را تعکیم میکند. شی وارگی تمامی روابط میان انسانها که خصال انسانی آنان را به روغنی برای روانشدن کار ماشین آلات بدل میکند ـ و همچنین بیگانگی و از خودبیگانگی عام را باید به نام حقیقی خود نامید، و در میان همهٔ اشکال هنری، رمان یکی از معدود اشکالی است که صلاحیت این کار را دارد. تخاصم میان انسانهای زنده و شرایط متحجر، از مدتها بیش، و مطمئناً از قرن هجدهم و از زمان انتشار رمان تام جونز نوشتهٔ فیلدینگ، موضوع حقیقی رمان بوده است. در طی این جریان، بیگانگی و فاصله گذاری خود به شگردی زیبایی شناختی برای رمان بدل می شود. زیرا هر چه افراد انسانی و جماعات بیش از پیش از یکدیگر بیگانه می شوند، در جشم یکدیگر مرموز و معمایی تر می شوند. تحت این شرایط است که انگیزهٔ حقیقی رمان، یعنی تلاش برای رمزگشایی از معمای زندگی برونی، به جستجویی برای جوهر بدل میشود. همان جوهری که اکنون خود در متن بیگانهشدگی روزمرهٔ ناشی از قراردادههای اجتماعی، گیجکننده و بهطور مضاعف بیگانه بهنظر میرسد. آنچه سویهٔ ضدواقعگرایهانهٔ رمان مدرن، یا همان ساخت مابعدالطبیعی آن را پیش میکشد و برجسته میسازد، موضوع حقیقی رمان است، یعنی همان جامعه ای که در آن آدمیان از خود و از یکدیگر جدا شده اند. آنچه در تعالی زیبایی شناختی منعكس ميشود، زدودهشدن افسون از جهان است.

تأملات و تدابیر آگاهانهٔ رماننویس به هیچ وجه عرصهٔ پرداختن به این مسائل نیست، و دلایلی در تأیید این گمان وجود دارد که هرجا رماننویس به چنین تـأملاتی روی آورد، نـظیر رمانهای بس جاه طلبانهٔ هرمان بروخ، به اثر هنری سودی نمی رسد، بلکه برعکس [در اینگونه موارد] تغییرات تاریخی در «شکل» در هیئت حساسیتهای عجیب و غریب مؤلف ظاهر می شود. حد و اندازهٔ نقش این حساسیتها در مقام ایزارهای ثبت باید و نبایدها، ملاک قطعی تعیین رتبهٔ مؤلف است. بیزاری مارسل پروست از گزارش به عنوان شکل ادبی هنوز هم بی همتاست. آثار او به سنت رمان واقعگرا و روانشناختی تعلق دارد، آن هم شاخهای از ایس سنت که غایت آن حل شدن رمان در ذهن گرایی افراطی است، یعنی همان سیر تحولی که آثاری چون نیلزلینه Niels) (Lyhne) اثر یاکویسون و مالنه لانوریدز بریگ (Malte Laurids Brigge) نوشتهٔ ریلکه را شمامل میشود، ولی فاقد هرگونه پیوند تاریخی تجربی با کار پروست است. هر چه پیروی رمـان از واقعگرایی در اراثهٔ اشیا و امور برونی، و پایبندی آن به شمار «واقعیت اینگونه بود»، قاطعانه تر باشد، هر کلمهٔ آن نیز بیش از پیش به «گویی» و دانگاری» بدل می شود، و حمزمان با آن تضاد میان دعوی رمان [به اراثه واقعیت] و این حقیقت که وضع اصلاً اینگونه نبود، افزایش می یابد. این دعوی ضمنی و درونی (Immanent) کِه مؤلف هیچگاه قادر به پرهیز از آن نیست ـ یعنی دعوى معرفت دقيق مؤلف نسبت به هيمة وقايع و المور - مستلزم البات است، و دقتٍ پروست، که همواره تا حد بدلشدن به وهم بسط می بابد، و همچنین تکنیک خردهبین (Mlerological) او که از رهگذر آن وحدت امر زنده نهایتاً به اجزایش تجزیه میشود، به راستی در حکم تلاشی است از سوی دستگاه حسی زیباییشناختی در جهت ارائهٔ همان اثبات، بدون آنکه از موزها و حدود شکل تخطی کرده باشد. پروست هرگز نمی توانست خود را راضی کند که کار را با گزارش امری غیرراقعی به مثابهٔ امری واقعی شروع کند و به همین دلیل است که اثر دوری و حلقوی او با خاطرهای از کودکی و حالوهوای به خوابرفتن در آن سنوسال آغاز میشود. تمامی کتاب نخست إدر جستجوى زمان كمشده] چيزى نيست مگر توصيفي دقيق از مشكلات و موانع به خوابرفتن، آن هم در شرایطی که مادر زیبارو بوسهٔ شببخیر را از پسرک دریغ کرده است.گویی راوی قضایی درونی ایجاد کرده است که او را از شرّ برداشتن قدمی خطا به درون جهانی بیگانه مصون میدارد. آثار برداشتن این قدم خطا را می توان در لحن کاذب کسی مشاهده کرد که تظاهر م کند انگار با آن جهان آشناست. جهان به شیوهای نامحسوس به داخل ایس فیضای درونسی کشیده میشود ـ این شگرد را «تکگویی درونی» نامیدهاند ـ و هر آنچه در جهان بسیرون رخ

می دهد به همان شیوه ای ارائه می شود که لحظهٔ به خواب رفتن در صفحهٔ نخست رمان ارائه شده است: به مثابهٔ قطعه ای از جهان درون، یا سویه و لمحه ای در جریان سیال ذهن، که نظم عینی زمان و مکان دیگر قادر به رد و ابطال آن نیست، همان نظمی که در رمان پروست همواره به حال تعلیق درمی آید. در اکسپرسیونیسم آلمان نیز رمان برای مثال دانشجوی ولگره اثر گوستاو زاک دهدفی مشابه را دنبال می کرد، هر چند که پیشفرضها و حال و هوای آن کاملاً متفاوت بود. آن طرح و رهیافت حماسی (epic) در نگارش رمان که می کوشد صرفاً اشیا و اموری انضمامی را توصیف کند که می توانند با تمامی غنا و کمال خویش ارائه شوند، نهایتاً به حذف مقولهٔ بنیانی و حماسی انضمامی تنخیر می شود.

رمان سنتي راكه آثار فلوبر احتمالاً أصيلترين تجسم ايد، يا مثال أن است، مي توان يا صحنة تثاتر بورژوایی قیاس کرد که از سه طرف بسته و محدود به دیوار است. شگرد اصلی این نوع رمان ایجاد پندار و توهم است. راوی پرده را بالا میکشد: خواننده باید در هر آنچه رخ میدهد چنان مشارکت جو ید که گویی خو د در آنجا حضور دارد. ملاک برتری ذهنیت راوی همان قدرتی است که با آن چنین توهمی را ایجاد میکند و همچنین در آثار فلوبر دهمان خلوص و پاکیزگی زمان است که از رهگذر معنوی ساختن زبان، آن را از قلمرو امور تجربی، که زبان بدان متعهد و مقید است، خارج میکند، تأمل و بازاندیشی حرام شمرده می شود: تأمل، حکم معصیت کبیرهای را پیدا میکند که خلوص عینی واقعیت را مخدوش میکند. امروزه حکم حرامبودن تأمل، همراه با خصلت موهوم آنچه [در رمان] باز نموده می شود، رفته رفته نیروی خود را از دست می دهد. بسیاری اشخاص به این نکته اشاره کردهاند که در رمان مدرن، نه فقط در رمانهای پروست بلکه همچنین در ج*اهلان آند*ره ژید، در آثار مناخر توماس مان یا در سره *بیمنش موزیل،* تأمـل و بازاندیشی با درهمشکستن عناصر درونی شکل، خود را متجلی میکند. ولی این نوع بازاندیشی، گذشته از نامش، تقریباً هیچ وجه مشترکی با تأمل و بازاندیشی ماقبل فلوبری ندارد. تأمل نوع دوم اساساً ماهیتی اخلاقی داشت و در اتخاذ موضع له یا علیه قهرمانان رمان خلاصه میشد. تأمل نوع جدید موضعی علیه ادعای دروغین بازنمایی (واقعیت) اتخاذ میکند، که در واقع موضعی علیه خود راوی است، راوپی که میکوشد در مقام مفسر و شارح فوق تیزبین وقایع، طرزكار اجتناب نابذير خود إيا همان روش گزارشگري] را تصحيح كند. اين شيوه تخريب شكل، جزء ذاتي نفس معناي شكل ادبي است. فقط اكنون مي توان كاركرد شكل ساز رسانة توماس مان را تمام و كامل فهميد، يعني همان خصلت كنايي معماكونة (Enigmatic irony) آثار او،كه اگر در آن دقت کنیم، تقلیل آن به عناصر هجو آمیز محترایی ممکن نیست: مؤلف با اشارنی کنایی که رشته های خود او را پنبه می کند، دعوی خلق امری واقعی را کنار می نهد، دعویی که با این حال هیچ کلامی، حتی کلام خود او، قادر نیست از آن طفره رود. صریحترین شکل انجام این عمل، احتمالاً در دورهٔ متأخر حیات ادبی توماس مان رخ می دهد یعنی در خاطی مقدس و قوی سیا، جایسی که نویسنده در حین بازی با مضمونی رمانتیک، از طریق شیوهٔ خاص به کارگیری زبان، بر حضور عنصر یا شگرد شهر و نرنگی (Peep - show) در روایت خویش، و بر واقعی نبودن توهم ایجاد شده، صحه می گذارد. به گفتهٔ خود توماس مان، او با این کار، اثر هنری را به منزلت و جایگاه لطیفه ای والا (Sublime Jock) بازمی گرداند، همان جایگاهی که اثر پیشتر واجد آن بود، پیش از آن که با خام طبعی ناشی از [نظاهر] به فقدان خام طبعی، توهم را به شیوه ای نیندیشیده به منزلهٔ حقیقت عرضه کند.

آنجاکه در رمان پروست، شرح و حاشیه چنان به تمامی با حادثه و کنش درهم می پیچدکه تمایز میان آن دو رنگ میبازد، راوی دستاندرگار حمله به مؤلفهٔ بنیانی رابطهٔ خود با خواننده است: فاصلة زيباييشناختي. در رمان سنتي اين فاصله همواره ثابت بود. ولي اكنون فياصلة زیبایی شناختی، همچون زاویهٔ دوربین در سینما، مدام تغییر میکند: گاهی اوقات خواننده بیرون از صحنه باقی میماند، و گاه به یاری شرح و حاشیهنویسی به روی صحنه، پشت آن، و یا حتى به انبار لوازم هدايت مي شود. از جملة نمونه هاي افراطي ـ كه بسي بيشتر از نمونه هاي نوعى ما را با ظرايف رمان معاصر آشنا مى كنند دوش كافكا در حذف كامل فاصله است. كافكا با استفاده از شگرد شوک، امنیت نظری و انفعالی خواننده در برابر متن را نابو د میکند. رمانهای او، البته اگر بتوان آنها را مصاديق اين مقوله دانست، واكنشي پيشگويانه به وضعيت خاصي در جهان هستند، وضعیتی که در آن نگرش نظری ناب به مضحکهای بدل شده است، زیرا اکنون تهدید دائمی وقوع فاجعه، دیگر به هیچکس اجازه نمیدهد ناظری بیطرف باقی بماند؛ این تهديد، تقليد زيبايي شناختي از اين فاصلة بي طرفانه را نيز ناممكن ساخته است. حتى أن دسته از نویسندگان کو چکتری که شهامت نوشتن هیچ کلمهای را ندارند، مگر آنکه کلمه، خود با تکیه بر دموی گزارش واقعیتها، از پیش عذری برای تولد خویش تراشیده باشد، فاصلهٔ زیبایی شناختی راكنار گذاشته اند. آثار آنان ضعف و سستي نهفته در حالتي خاص از ذهن را افشا مي كنند، حالتي حاکی از کو تهبینی مفرط که تاب تحمل بازنمایی زیبایی شناختی خود را هم ندارد و به ندرت می تواند انسانهایی به وجود آورد که قدرت و صلاحیت این بازنمایی را داشته باشند. اسا در پیشرفته ترین تولیدات (هنری)، که خود با این ضعف و سستی بیگانه نیستند، حـذف فـاصلهٔ زیبایی شناختی یکی از مقتضیات خود شکل است؛ این عمل یکی از مؤثرترین ایزارها برای نفوذ

در روابط پیشزمینهای (Fore ground) و بیان چیزی است که در پس آنها نهفته است، بلعنم خصلت منفي امر مثبت [يا ماهيت سلبي (تخيلي) امر ايجابي (واقعي)]. اين امر بدان معنا نيست كه توصيف امر خيالي ضرورتاً جانشين توصيف امر واقعي مي شود، نظير مورد كافكا. آثار كافكا يه الگو شدن تن درنمي.دهند ولي نكتهٔ اصلي آن است كه اساساً تفاوت ميان امــور واقــعي و خیالات (Imago) باطل می شود. یکی از خصوصیات مشترک رمان تو یسان بزرگ عصر آن است که در آثار آنان تصور و بصیرت ادبی «وضع اینگونه است» تا پیامدهای نهایی خود بسط می یابد و مجموعهای از نمونههای ازلی تاریخی را تجلی میبخشد؛ این امر در خاطرات غیرارادی پروست همانقدر رخ میدهد که در حکایات تمثیلی کافکا و رمزٌ نوشتههای حماسی جویس. آن سوژه یا فاعل ادبی که رهایی خود را از قراردادهای عرفی بازنمایی انضمامی اعلام میکند، بهطور همزمان ستروني خود را تصديق ميكند؛ او بر قدرت برتر جهان اشياكه به ناگاه در ميان تككويي مجدداً ظاهر مي شود، مهر تأييد مي زند بدين ترتيب، زبان دومي ايجاد مي شودكه تا حد زیادی محصول تصفیه و تقطیر پس،ماندههای زبان اول است، نوعی زبان اشیا که الکن و متكي بر تداعي معاني است و علاوه بر تكاكويي رمان نويسان به گفتار افراد بيشمار يعني تو دهها نیز سرایت میکند. چهارسال بیش (۱۹۵۴) لوکاچ در کتاب خویش، نظریهٔ رمان (۱۹۱۴)، ایس پرسش را طرح کرد که آیا رخانهای داستایفسکی بنیاد حماسمهای آیندهاند، یا شاید حتی خود همان حماسه ها هستند. في الواقع، أن دسته از رمانهاي معاصر كه يايد به حساب آيند، يعني أن رمانهایی که در آنها نوعی ذهنیت مهارگسیخته با شتاب نیروی خود به ضد خود بدل می شود، جملگی حماسه هایی منفی هستند. هریک از این رمانها گواهی است بر وجود وضعیتی که در آن فرد، نابودگر خویش است، وضعیتی همگرا با آن موقعیت ماقبل فردی pre-individual) (situation که روزگاری به نظر می رسید ضامن وجود جهانی سرشار از معناست. این حماسه ها، همیای کل هنر معاصر، عمیقاً مبهماند: تعیین این امر که آیا غایت آن گرایش ناریخی که در این حماسه ها ثبت می شود عقب نشینی به توحش است یا تحقق (جوهر) انسانیت، کار آنها نیست، و البته بسياري از اين حماسهها با خيالي آسوده با توحش كنار مي آيند. از ميان آثار هنري مدرني که اوزشی دارند، نمونهای نمی توان یافت که شیفتهٔ تخالف و تفرقه و رهایی نباشد. ولی اینگونه آثار با تجسم بخشیدن به دهشت روزگار بدون هیچگونه سازشگری و با خلاصه کردن کل لذت ناشي از تعمق نظري در بيان همين دهشت، خادم آزادياند ــ همان آزاديي كه محصولات هنري متوسط و میان مایه بدان خیانت میکنند، آن هم صرفاً بدین دلیل که این محصولات از ادای شهادت در مورد آنچه در عصر لیبرالیسم بر سو فرد آمده است طفره می روند. جایگاه این آثار خارج از عرصهٔ بحث میان هنر متعهد و هنر برای هنر و خارج از عرصهٔ انتخابِ میانِ بی مایگی هنرِ برخوردار از رسالت و هدف، و بی مایگی هنر معطوف به سرگرمی است. کارل کراوس زمانی این ایده را بیان کرد که هر آنچه از دل آثار او با زبانی اخلاقی و در هیئت واقعیت فیزیکی و غیر زیبایی شناختی سخن می گرید، فقط و فقط تحت لوای قانون زبان، و در نتیجه تحت نام هنر برای هنر، به او القاگشته است. آنچه لغو فاصلهٔ زیبایی شناختی در رمان معاصر را الزامی می کند، گرایش ذاتی خود شکل ادبی است، و در نتیجهٔ همین گرایش است که سر خمکردنِ رمان در مقابل قدرت برتر واقعیت نیز محکوم می شود .. همان واقعیتی که دگرگونی آن با توسل به تصریری خیالی (mage) ممکن نیست، بلکه فقط به شیوه ای انضمامی، در واقعیت، میسر است.

'The position of the Narrator in the Contemporary Novel' in T.W.Adorno, Notes to literature, Vol. 1, Columbia University press, New York, 1991.

اصل مقاله مبتنی بر سخترانی آدورنو در رادیو برلین به سال ۱۹۵۴ است.

مترجم از آقای مراد فرهادپورکه این مقاله را ویراستاری کودهاند سیاسگزار است.

## گادامر و هابرماس

#### نوشتة محمدرضا ريخته كران

از اوایل دههٔ هفتاد قرن بیستم یورگن هابرماس (Jurgen Habermas)، متولد ۱۹۲۹) در زمرهٔ بانفوذترين فلاسفة علوم اجتماعي بوده است. آن يه نسل دوم از مكتب فرانكفورت تعلق دارد، هر چند همانطور که خود او اظهار می دارد نمی توان او را به طور کامل از پیروان این مکتب دانست. هابرماس در تحقیقات خود در حوزهٔ جامعه شناسی به هرمنو تیک توجه مه کند و در آن قوه وتوانی می بیند که می تواند خصوصیت غیرتأملی نظریات میننی بر مذهب اصالت تحصّل در حوزهٔ علوم اجتماعی را مورد انتقاد قرار دهد؛ اما وضع وی در قبال هرمنوتیک آن طور نبوده که همهٔ آورده های آن را به طور کامل بیذیرد، بلکه در بسیاری از موارد بیا میاحث هرمتوتیک مخالفت کرده، زبان به اعتراض گشوده است. او در سال ۱۹۶۷ باب تبادل نظر با گادامر را می گشاید و در کتاب خود موسوم به منطق علوم اجتماعی فصلی را به هومنوتیک اختصاص مهردهد. گادامر در مقالهای تحت عنوان «خطابه، هرمنو تیک و نقد ایدنولوژی، به اعتراضات هابرماس جواب میگوید؛ هابرماس متقابلاً در مقالهای با نام «مروری بر حقیقت و روش گادامر» انتقاد خود از هرمنو تیک گادامر را تکرار میکند. پیش از این نیز او درکتاب معرفت و علائق بشری غيرمستقيم گفته بودكه مياحث هرمنوتيك فاقد جهت كلي يوده و افادة عموم و اطلاق نمركند و صرفاً با علوم اجتماعي و تاريخي مناسبت دارد. همچنين گفته بود كه هرمنوتيك مي بايست تابع نقد ایدئولوژی (Ideologiekritik) قرار گیرد. او مقارن با انتشار این مقاله، مقالهٔ دیگری تحت عنوان اشأن کلیت هرمنو تیک، نوشت و در آن بر این قبول رفت که در هرمنو تیک از حیث روش شناسی نواقصی هست. پاسخ گادامر به این مقاله در مجموعهٔ هرمنوتیک و نقد ایدلولوژی به چاپ رسید.

هایرماس در کتاب معرفت و علائق انسانی (Knowledge and Human Interest) ، مبعرفت آدمی را به سه نسم منفسم میگیرد و معتقد است که هریک از اقسام معرفت، مبتنی بر یکی از علائق سه گانهٔ استعلایی است؛ یعنی در هریک از این سه قسم یکی از علائق و منافع راهبو معرفت قرار میگیرد. در علوم تجربی تحلیلی، علاقهٔ فنی و امکان دستیابی تکنیکی به چیزها سائقهای است که این دسته از علوم را به پیش سوق می دهد. مقصود از این دسته از علوم، رسیدن به اطلاعاتی است که ما را در به ضبط گرفتن طبیعت و علم به قوانین آن و از این طریق، بـه پیشگویی حوادث آینده توانا میسازد و نمونهٔ این دسته از علوم فیزیک است. اما در صلوم تاریخی ـ هرمنو تیکی، علاقهٔ راهبر این دسته از علوم، معرفت علمی است که به وساطت زبان صورت میگیرد و مقصود از آن تغییر عمل آدمی و رسیدن به اتّجاه صحیح افعال و اعمال او در قبال ودايم فرهنگي مشترك است. نمونة اين دسته از علوم فقهاللُّفه است و بـالأخر،، عـلوم انتقادی است که علائق سائق در آنها رسیدن به معرفت آزادی بخش و وارهاننده است. ایس معرفت به وساطت انتقاد از قدرت و از ایدئولوژی حاصل میشود. علومی میثل سیاست و اقتصاد به این دسته تعلق دارند. در این دسته از علوم، تحلیلگر از راه تحلیل می کوشد تا از طریق محدودکردن حوزهٔ قدرت و ایدئولوژی و آنتقاد از آنها، راه رهایی و آزادی از سلطهٔ بـه ظـاهـر طبیعی آنها را هموارکند. هابرَماس نیمونهٔ این دسته از علوم را روانکاوی میداند و بر آن است که در هر دسته از علوم می بایست به علاقهٔ راهبر در آن علم توجه کرد، و نیز هیچ یک از این علائق را نباید نادیده گرفت و آن را به دیگری احاله کرد. در نظر او اصحاب مذهب اصالت تحصل همه چیز را به علاقهٔ نخست محوّل کردهاند و در نتیجه از توجه به حوزهٔ عمل و حوزهٔ قـدرت در جامعه بازماندهاند. همچنین، اصحاب هرمنوتیک صرفاً به شأن عملی زندگی تـوجه کـرده، از عنایت به ساحت عینیی که اعمال آدمی در آن تعین پیدا میکند .. یعنی تاریخ کلی عالم .. غفلت کرده، لاجرم در زندان مذهب اصالت معنای مبتنی بر زبان شناسی خودگرفتار آمده و نتوانسته اند از دور هرمنو تیک خارج شوند و به آزادی برسند. در نظر او، رسیدن به آزادی محتاج آن است که در زندان ودایع فرهنگی و الزامات آن نمانیم و با استمداد از یک «نظریهٔ کلّی مبتنی بر صلاح عــــملی و

(Universal pragmatics) در حوزهٔ عمل، به وفاق و اجماع در عقاید و آراه برسیم و منشأ و ریشهٔ علائق و مناسبات اجتماعی آدمی را، در خود زبان جستجو کنیم.

هابرماس در مباحثهٔ خود باگادامر، تفکّر او را نوعی از مذهب اصالت معنای (idealism) مبتنی بر پدیدارشناسی میداند و در برابر آن قائل به علائق و منافعی میشود که بنیان شناخت آدمی بر آن استوار است و در این کار سهم مهمی به علوم تحلیلی مبتنی بر تجربه اختصاص می دهد. او همچنین معتقد است که هرمنو تیک گادامر راه به مذهب نسبیت (relativism) می برد و ناظر به جهت عینی و وجههٔ خارجی اشیاء و امور نبوده می بایست با استمداد از علوم انتقادی و شأن آزادکنندگی آن بر نقائص علوم تاریخی ـ هرمنو تیکی فائق آمد و بالأخره بر این قول می رود که کلیت مطلقی که گادامر به زبان وجهٔ هرمنو تیک منسوب کرده بی وجه است و می بایست حوزهٔ اطلاق و کلیت آن محدود شود. ۱

اما آیا نسبیت مختارگادامر، نسبیتی که مؤسّس بر وضع و موقف تاریخی افراد و ودایع و مواریث فرهنگی آنهاست، در مظانّ آن نیست که نسبت به اوضاع اجتماعی و واقعیات تاریخی بی اعتنا بماند و به موجب بی اعتنایی، به دواعی کسانی که در جریانهای اجتماعی و تاریخی فعالیت میکنند و به اعتباری سازندگان تاریخی هستند وقعی ثنهد؟ آیا این درست است که ما خود را مقهور قهر ودایم و مواریث فرهنگی بدانیم طوری که امکان آزادی و انتقاد از این مواریث به کلّی منتفی باشد؟ اینها سؤالاتی است که هابرماس از گادامر می پرسد و بهتر است بگرییم اعتراضاتی است که بر هرمنو تیک گادامر وارد میکند. او درصدد آن است تا مبنایی به دست دهد تا بهاستناد آن بتوان از دور هرمنوتیک خارج شد و به نقادی ودایع و مواریث فرهنگی پرداخت. به بیان دیگر، در پی آن است تا هرمنوتیک را به نقد اید اولوژی میدل سازد. کوشش او به پیدایش و بسط شعبه ای از هر منوتیک مؤدی شده که معمولاً با اصطلاح هدر منوتیک انتقادی، از آن تعبیر میکنند در نظر اصحاب این شعبه، توجه متوغلین در مباحث تفسیری تا اینجا به دو مطلب اساسی معطوف بوده است: یکی چگونگی وساطت ودایع و امانات فرهنگی در تفسیر، و دیگر طریق نائل آمدن به تفهمی که مستند است به قصد فاعل شناسایی. همچنین، منازعات میان پیروان اصول و مبانی نظری تفسیر مثل اشلابرماخر و دیلتای از یک سو، و اصحاب وجیههٔ فلسفی هرمنوتیک مثل هیدگرو گادامر از سوی دیگر، بر مدار پرسش از امکان یک چنین تفهمی و نیز میزان نسزی آن به اعیان اشیاء و اصابه به مقصود اشخاص دیگر دوران مهرکرده است. اما هیچیک از این دو طایفه، از مضمون آنچه که تفسیر می شود و نیز صحّت و اعتبار آن سخن نگفته، این مباحث را یا خروج موضوعی از مباحث هرمنوتیک دانسته، یـا قـائل بـه حـجیت بی چون کر چرای و دایع و امانات فرهنگی شده و همه چیز را محفوف به این و دایع و امانات دانستهاند.۲

املاآ میجاب هرمنو تیک انتقادی، از تشکیک و شبهه آوری در صحت و حجیت این و دایع ابا نمی ورزند؟ و آنچه راکه پیش از این، حقایق مطلق گرفته بودند مورد چون و چرا قرار می دهند. اصحاب این شعبه میگویند که ما بالعیان با حقایق نیمبند، فریب، تبلیغات، دستکاری، ستمكاري فكرى، سانسور و غيره روبهرو هستيم و اينها خود مي توانند باب مناقشه و حتى تخطئة أن حقايق مطلق را بازكنند. اصحاب اين شعبه معتقدندكه بشر امروز در حيات اجتماعي خود آنچنان تحت ستم و واقعیات دروغین قرار دارد که اصلاً آزادی خود را از دست داده و آنچه که از آن با عنوان «وجدان» یا هاگاهی، تعبیر میکند، در حقیقت وجدان و آگاهی کاذب است. یقین او نیز یقین کاذب است و تفهم او از دیگران و ارتباط او با آنها از پایبست ویوان است. اصحاب این طریقت در پی آناند تا علل و جهات این وضعیت را بازنمایند و از آنجاکه در نظر آنها اوضاع و حوادث گوناگون در هر دوره تفهم آدمی را معلُّل به علل و مشروط به شرایط خاصّی میکند، بازنمودن اسباب و علل این اوضاع و حوادث صورت تبیین علّی به خود میگیرد. این توجه به اوضاع عيني جامعه و شرايط خاص و انضمامي هر دوره، وقتى صبغة نظري پيدا مسيكند بــا تفهّم، بدان معنا که اصحاب هرمنو تیک از آن مراد میکنند، پیوند میخورد.

هار ماس معتقد است که اعمال اجتماعي صرفاً از طريق پيوندهاي عيني و واقعي خود با زبان، کار و بخصوص قدرت ادراک می شود. کوشش او در هرمنو تیک انتقادی خود، معطوف به این است تا مینیت جریانهای تاریخی را به درآعی کسانی که درگیر آن جریانها هستند پیوند دهد. به همین جهت جای هیچگونه شگفتی نیست که می بینیم او روانکاوی را نمونهای از یک علمالاجتماع دیالکتیکی ـ هـرمئوتیکی مـی داند و بس آن سـراست تـا از قـدرت آزادسـازی و سلطه زدایی آن استفاده کند؛ زیرا در نظر او مقصود از طرح و پیش نهادن یک چنین هرمنو تیکی، همانا بازکردن راه است تا توان سلطه زدایی افراد نمایان شود و مقاصد و نیّات کسانی که فراموش يا سركوب شدهاند، قاعليت پيداكند و تاريخ را رقم بزند. او درصدد آن است تا از عقايد جديد و از انتقاد سود جوید و در مآل، با یکپارچه کردن همهٔ آنها، بر هرمنوتیک غلبه یابد و آن را به انتقاد از اید تولوژی مسلط مبدل سازد. این کار مستلزم قبول و اخذ هرمنوتیک و همراه کردن آن با مذهب انتقاد است. در نظر او وقتی انتقاد به میان آمد می توان بر هرمنوتیک غلبه کرد و از دور مربوط به آن رهایی بافت.

اما در نظر گادام، هابرماس به این نکته توجه نکرده که کار و قدرت اگر بخواهند در مقام نيروهاي تشكيل دهنده واقعيت اعلام شوند، نخست مي بايد به زبان آورده و فهميده شوند؛ زيرا زبان در مرتبهٔ قدرت نیست؛ زبان همه تمکّن ماست و حدود آن حدود عالم ماست. او به تبع هیدگر این نکته را تذکر می دهد که ما به صرافت طبع اهل تفهمیم و این تفهم در زبـان ظـهور م کند و نطق و زبانمندی (linguisticality) حقیقت وجود ماست. عالم با زبان و در زبان ظهور

پیدا میکند. گادامر معتقد است که تفکر او ربطی به مذهب اصالت معنا و نیز مذهب نسبیت ندارد. سخن او این است که مواجهه ما با وجود، عین مواجهه ما با زبان است و در این مواجهه تجربهٔ مربوط به هرمنوتیک تحقق پیدا میکند و شخص به استناد تجارب عملی و کاردیدگی خود، کلیت و عمومیت اصول را بر یک مسألهٔ مشخص و بخصوص تطبیق میدهد و بنابر حکمت عملی و دانایی و فرزانگی (phronesis) خود، موارد خاص و انضمامی را می فهمد و از آنجا که تفهم رخداد و حدوث است، با این تفهم، تاریخ تخقق پیدا میکند. هابرماس بدین نکته توجه نمی کند که در پیدایش زبان، مرتبهٔ خاصی از ظهور و خفای حقیقت وجود دخیل بوده و تقدیر آدمی و چگونگی ظهور حقیقت در این دور ملازمه و نسبت دارد. هابرماس زبان را تا مرتبه تقدیر آدمی و چگونگی ظهور حقیقت در این دور ملازمه و نسبت دارد. هابرماس زبان را تا مرتبه کار و قدرت تنزل می دهد اما زبان در مرتبهٔ قدرت نبست؛ زبان همهٔ دارایی ما و حقیقت وجود و بنیان عالم ماست؛ زبان آن چیزی است که ما را قادر می سازد تا عالم خود را با توجه به کار و قدرت و نیروهای دیگر تعبیر و معنا کنیم؛ زبان شأن اگزیستانسیال دارد و از اوصاف ذاتی و دازاین هست.

ودایع و اسانات فرهنگی ـ تاریخی (tradition) ما حقیقت به گفتار میآییده و کهر رتبهٔ زبان ظهور می کند. او به تصریح میگوید که سرِ مطلق کردن این و دایع را ندارد، اما به هر حال آنچه خود را بر فهم ما عوضه میکند و ما می توانیم آن را بفهمیم، همین و دایع و امانات فرهنگی است. ۲ پیشی از او بوتك تفهم را ابداع مجدد يك ابداع اولى و إصيل، يعنى عالمشدن بدانجه كه قبلاً معلوم شده و به بیان دیگر، وشناخت شناختهها، دانسته/بود. ۲ اما) مراد گادامر از تفهم، ربطی به وشسناخت شناختههای، بوثک ندارد. یعنی اینطور نیست که با نظر ثانوی در معلومات پیشین بنگریم و مواریث فرهنگی را در ذیل آن دسته از واقعیات اقتصادی و سیاسیی قرار دهیم که از پیش سیات جامعه را معیّن و مقدّر کردهاند. برخلاف، هو چیزی خود را در آیینهٔ زبان به ظهور میرساند و مواریث و ودایع فرهنگی، چیزی نیست جز به گفتارآمدن حقیقت و ظهور آن در مرتبهٔ لفظ و عبارت؛ و به همین سبب، حقیقت و زبان مقدم بر واقعیتهای اجتماعی و اقتصادی و سیاسی است. در نظر او، ثنها در زبان است که ما با خودمان مواجه می شویم و این مواجهه هیچ جای دیگر دست نمی دهد. زبان صرفاً چیزی نیست که ما به صحت و درستی آن اقرار کنیم؛ همچنین زبان چیزی ددربارهٔ ما نیست؛ چیزی که آن را به خودمان منسوب کنیم. زبان حقیقت وجود ماست؛ ما خود، زبان هستيم. و حال كه بدينجا رسيديم مي توانيم بگوييم كه زبان به هيچوجه صوف مرآت و یا چیزی که ما در آن به نگرشی از خود و یا موجودات دیگر میرسیم، نیست؛ بلکه زبان بیشتس تعریف مستمر و مجدد زندگانی خودمان است \_زندگانیم که در عین حال، به كار و سلطه و ديگر چيزها بستگي دارد و همين بستگيها و تعلقات است كه عالم مــا را بــرپا می دارد. ازبان موضوع بی نام و نشانی نیست که دست آخر به آن برسیم؛ چیزی نیست که جریانهای اجتماعی ـ تاریخی و اهمال ما بر پایهٔ آن استوار باشد؛ اینطور نیست که تـمامیت افعال و عینیت بخشیدنهای زبان در برابر دیدگان یک ناظر بیطرف، ناظری که هیچگونه علقه و نسبتی با آن ندارد، آشکار شود. برخلاف، زبان بازیی است که همهٔ ما در آن گرفتاریم و در آن شرکت کرده و میکنیم و همهٔ ما به یک اندازه در آن سهم داریم و چنان نیست که شرکت اشخاصي در اين بازي بيشتر باكمتر باشد؛ در همه اوقات و لحظات درست نوبت خود ماست که در این بازی شرکت کنیئم.۸

اما این آراء و انظار آیا معرفت بشری را به امری خصوصی میدّل نمیکند؟ آیا ایراد هابرماس مبنی بر اینکه تفکر گادامر در مآل نحوی مذهب اصالت معنا است، موجه به نظر نمی رسد؟ همان طور که دیدیم گادامر معتقد است که هرمنوتیک او مؤدی به میذهب اصالت معنا نمی شود؛ زیرا نفس توسل به دیالوگ مانع اصل گرفتن فاعلیّت فاعل شناسایی است. در دیالوگ

دو طرف گفتگو با لوگوس اتحاد پیدا میکنند و لذا شنیدن بر گفتن اولویت می بابد و شنیدن خود با تعلّق داشتن همواه است و این خود، النزام به متنازع فیه (Sache) را در پی دارد. از طرف دیگر، چه در گفتگو و چه در تفسیر متن، همواره زمینهای وجود دارد که مانع از جریان یافتن ارادهٔ جزافیهٔ طرف گفتگو و یا مفسر می شود و باز آنکه، استقبال معنا و انتظار کمال راهبر تفسیر و گفتگو است. تصوری که طرف گفتگو و یا مفسر از کمال دارد و نیز انتظار او از آنچه که در پی می آید، مانع از آن است که گفتگو و یا تفسیر تحکمی و دلبخواهی شود و بالأخوه آنکه، در تفسیر همواره تطبیق با شوایط و مفتضیات دخالت کرده، مفسر تا به ارتباط و مناسبت میان متنازع فیه با مواریث و و دایع فرهنگیی که او در جریان تاریخ تأثیراتش قرار دارد نرسد به نتیجهٔ مطلوب نرسید، است و در هر مورد خاص، مفسر از سر تجربه و کاردیدگی و توجه به موارد انضمامی و بخصوص، و نه از روی تفکر انتزاعی صرف، به نتیجهٔ حاصله می رسد و افق او در زمانهٔ حاضر، با افق مربوط به متن در هم می آمیزد و تفسیر طورت می بندد.

گادامو در طرح شأن نطق و زبانمندی تفهم، بیشتو بو مذهب اصالت صالاح عملی (pragmatism) رفته، به شأن عملی زبان در برقراری ارتباط و به وجود آمدن امکان تبادل آراء و افکار نظر داشته است. معهذا گادامو زبان را تا سطح نهادی از نهادهای اجتماعی تنزّل نمی دهد و آن را به کون فی العالم آدمی مستند می کند و از آنجا که در نظر او عالم و عالمداری آدمی در زبان و با زبان ظهور می کند و و دایع فرهنگی و مآثر (tradition) را پدید می آورد، می توانیم بگوییم که در و دایع و امانات فرهنگی - تاریخی ما حقیقت در رتبهٔ گفتار و عبارت ظهور می کند. در نظر او اهل فلسفه، آنگاه که به زبان توجه می کنند و به بیان چگونگی نسبت ما با مآثر و و دایع فرهنگی و توصیف تجربهٔ مواجهه با این و دایع می پردازند و در جریان تاریخ تأثیرات آنها قرار می گیرند، در حقیقت به هرمنوتیک روی می آورند. بدین قرار، هرمنوتیک همانا شنودن پیفام حقیقت و جود است که از طریق و دایع و امانات فرهنگی با ما سخن می گوید. حاصل آنکه، هرمنوتیک از وجود است که از ظریق و دایع و امانات فرهنگی با ما سخن می گوید. حاصل آنکه، هرمنوتیک از دیگر، قائم به شأن قابلی آدمی است که به استناد عالمداری و حیثیت نطق و زبانمندی تفهم خود، این ظهور را مشاهده می کند و به گفتار حقیقت از خلال و دایع فرهنگی و متون مختلف گوش می سیارد.

بدینگونه گادامر از کلیت هرمنوتیک سخن میگوید. اما چرا هابرماس فکر میکند که باید کلیت هرمنوتیک را رد کند؟ در نظر هابرماس اگر زبان را با عالَم یکی بگیریم، دیگر نـقطهای ماورای زبان وجود ندارد تا بتوان بر آن ایستاد و از زبان انتقادکرد. اگر حدود زبان ما عین حدود هالم ماست و زبان یک چنین حیث احاطیی دارد، امکان انتقاد منتفی است؛ زیرا در حین انتقاد، همان چیزی را که از آن انتقاد می کنیم، به کار می گیریم. هابرماس معتقد است گادامر طوری از زبان سخن می گرید که گویی آگاهی وقتی که تحت النطق می آید و با الفاظ و عبارات بیان می شود articulation وجههٔ مادی زندگی عملی ما را تعیین می کند و در این تعیین، یکی علت قرار می گیرد و دیگری معلول؛ یعنی وجود مادی زندگی عملی ما، معلل به لفظ و عبارت درآمدنِ مافی الضمیر و موجب به ایجاب آن است. اما گادامر این قول را نمی پذیرد و معتقد است که زندگی عملی و حقایق اجتماعی معلول مواریث و امانات فرهنگی نیست. در نظر او، زندگی عملی و حقایق اجتماعی در مواریث و و دایح فرهنگی خود را نشان می دهد و به ظهور عمی رساند، بی آنکه لازم باشد این و دایع و مآثر را علت ظهور آنها بدانیم. واقعیت در پشت سر زبان حدوث پیدا نمی کند؛ بلکه پشت سر آنها حادث می شود که بر این اعتقاد ذهنی هستند که زبان حدوث پیدا نمی کند؛ بلکه پشت سر آنها حادث می شود که بر این اعتقاد ذهنی هستند که کادامر زبان و صورت انسجام یافتهٔ آن در مآثر و مواریث فرهنگی را مظهور ظهور کقایق تلقی گادامر زبان می می داند که از خلال و دایع می کند و به زبان شأن مظهریت می دهد و ظاهر در این مظهر را حقیقتی می داند که از خلال و دایع فرهنگی به گفتار می آید و با ما سخن می گوید.

#### گادامر و مذهب نسبیت

بسته به اینکه از مذهب نسبیت (relativism) چه مراد کنیم، اطلاق آن بر هرمنو تیک گادامر صور مختلف پیدا میکند. قسمی از مذهب نسبیت هست که اصحاب آن «بی آنکه مطلقاً منکر ثبوت و وجود حقایق باشند، ثبوت حقایق را فرع بر اعتبار معتبر و فرض فارِض و تابع اعتقاد شخص و به طور کلی انسان را مناط اعتبار حقیقت می دانند. متکلمان اسلامی در ضمن بیان کیفیت ثبوت حقایق و ماهیت اشیاء و امور در خارج و در ذهن و در نفس الامر و در تلقی مذهب شک حقایق و ماهیت را آراء سوفسطاییان، به تقسیم طرفداران اینگونه آراء پرداخته اند. آنها این سنخ از مذهب نسبیت را عقیدهٔ مختار طایفهٔ وعندیه و داسته اند. ۱۰

مرائحقي تاميور رعلوم ساري

اما در سنخ دیگر از مذهب نسبیت، اعتقاد بر آن است که صحت و اعتبار علم و ادراک آدمی باید بالنسبه به قوای عالمه و مدرکهٔ او ملحوظ نظر قرار گیرد و بنابراین، شناسایی بشری مطلق نیست و تنها برای موجوداتی که قوای مدرکهٔ آنها همچون خود ما باشد معتبر است. تعرّض به این مذهب، اگر چه در فحاوی آراء متفکران پیشین وجود دارد، اما اول بار کانت در قرن هجدهم آن را به تفصیل بیان کرد، است.

در این قسم از مذهب نسبیت، به خصوص در بحث از ذوات و حقایق اشیاء، عینیت علم، یعنی تسری آن از وعاء ذهن به عالم خارج، تضمین نمی شود. رتبهٔ این قسم از نسبیت، رتبهٔ شک و عدم علم متيقّن به يقين دكارتي است. به همين ملاحظه، اصحاب اين مذهب بر خود فرض می دانند که همهٔ اشیاء و امور را مورد رسیدگی و سنجش و دقّت نقّادانه (critical) قرار دهند و از این طریق به مرتبهٔ یقین ناثل آیند. اما نقد و سنجش و حسابرسی و رسیدگی کردن (criticism) خود از طرفی با حسبه و حسبان در زبان عربی و از طرف دیگر با (skepsis) در زبان یونانی، هم معناست. لفظ یو نانی اخیر نیز اصطلاح (scepticism) را به دست داده که به معنای ومذهب شک، است. ۱۱ لذا انتقاد، عين رسيدگي و حسابرسيي است كه به منظور نيل به يقين و گذشت از شک صورت می پذیرد. بدین وجه، نقد ضامن علم منیقن به یقین دکارتی و مستند بر نسبت میان فاعل شناسایی و متعلّق شناسایی است. اما لفظ (criticism)، مأخوذ از ریشهٔ یونانی (krinein) به معناي وجداكودن، و وفرق نهادن، و همخانواده با لفظ لاتيني (cernere) به همين معاني است؛ و از آنجا که جداکودن و فرقانهادن، همواره بر طبق میزان و معیاری خاص صورت می پذیرد، همین ریشه ها لفظ (criterion) به معنای ومیزان و معیاری را نیز به دست داده اند که به موجب آن مي توانيم به قول فصل و متيقّن برسيم. به همين وجه، لفظ (certainty) به معناي «تـيقّن» نـيو مناسبتی با این ریشهها و کلمات مأخوذ از آنها دارد ر بالأخره، آنجاکه معیاری برای فرقنهادن و جداکردن و رسیدن به یقین وجود تدارد، و صعیتی بجرانی پیش می آید و از اینجا یکی دیگر از الفاظ همخانواده با این كلمات ظاهر می شود و آن لفظ (crisis) به معنای «بحران» است. ۱۲ ) این دو قسم از مذهب نسبیت، البته به تفاوت درجات، با نیست انگاری حـق و حُـقیْقت

این دو قسم از مذهب نسبیت، البته به تفاوت درجات، با نیست انگاری حق و حقیقت ملازمه دارد و قسم اخیر، به خصوص در تقابل با مذهب اصالت عین (objectivism) قرار می گیرد. بدین قرار که اگر شخص مبنای لازم بر تسری احکام ذهن به عالم خارج و اعیان اشیاء را فراهم نکند و به تعبیری دیگر، اگر قرانین اذهان را عین قوانین اعیان نداند، دانسته یا ندانسته بر این سنخ از مذهب نسبیت می رود. ریچارد برنشتاین تقابل میان این دو مذهب بیعنی مذهب نسبیت و مذهب اصالت عین درا اصلیترین تقابل فرهنگی زمانهٔ ما می داند. ۱۲ اما مذهب گادامر در نسبیت، با مذهب نسبیت نیستانگارانه تفاوت دارد. نسبیت مختار او در واقع با وتذکر، به معنای افلاطونی لفظ، و با تفهم نفس (self - understanding) و بنابر تعبیرات هوسرل، با سرشارشدن از معنا و تحقق (Erfullung) التفات، و به بیان یاسپرس، با احساس درونی یا قلبی سرشارشدن از معنا و تحقق (Erfullung) التفات، و به بیان یاسپرس، با احساس درونی یا قلبی المیارت (Lineinversefzen in das Seellsche)، و نیز (Verstehen) و با غور یا فرورفتن در مراتب نفس (Erklären) مناسبت دارد. از این معنا، گادامر با عبارت

مستحقّق شسدن بنه كنمال (Vollkommenheit) و انستظار و استقبال (Vargriff) از حنقیقت، و مجموعشدن و رسیدن به نبوعی وجیدت منعنا (Einheit Von Sinn) و احسناس تنمامیّت و برآورده شدن انتظارات تعبیر ملیکند. ۱۳ کهر نظر او معنا چیزی نیست که همچون شیثی در برابر ما قرارگرفته باشد و ما با مداقهٔ در آن و با عقل و فکرت تیزکردن به آن اصابه کنیم. معنا ظهوری است که برای ما دست موردهد و آن حاصل توجه به مراتب نفس و تهیُّو و آمادگی و استقبال از آن ظهور است. ملاک حقیقت نیزه نه صوف مطابقت تصورات ما با اعیان اشیاء که خود تعبیری است از مذهب اصالت عین ـ و نه مشاهدهٔ بداهت ذانی تصوّرات به معنای دکارتی لفظ، بلکه در «وفاق و هماهنگی میان تفاصیل و جزئیات (details) با کل آنهاست، طوری که عدم توفیق در رسیدن به این وفاق، عدم ترفیق در نیل به تفهم صحیح امات ۱۹۵ در نظر او حقیقت تفهم طوری است که نمی توان گفت یک بار برای همیشه بدان نائل آمدیم و به مقصود اصابه کردیم و دیگر وظیفهٔ تفقیم به پایان آمده است. در تفهم همواره از اجمال به تفصیل میرویم و از تفصیل به اجمال بازمیگردیم. حقیقت تفهم در این دور و تکرار است. «این دور موبوط به روشیشناسی نیست؛ این دور، در حقیقت، اصل ساختاری و حقیقت وجودی تفهم را نشسان مسیدهر.،۱۱ و هربار که در طرفین دور قرار میگیریم چیزی از اجزاء یا کل روشنتر میشود. اساس این دور، بر تلقّی پیشینی است که از صورت تمامیت یافتهٔ معنا در متن داریم و مرتباً سیر خود را با ایس تلقي، و با اين علم اجماليي كه به صورت كامله و تحقُّق يافئة ممنا داريم، وفق مي دهيم و چون وفاق و تلاثم میان طرفین دور حاصل آمد، انتظار ما نیز برآورده می شود و به کمالی که در پی آن بوديم ميرسيم. ما در مقام ذات در اين دور قرار گرفته ايم؛ زيرا كو حقيقت وجود ما ثابت سيّال است. سیّال است از وجههٔ طبیعی و ثابت است درگوهلُ روح.۱۲ حقیقت ذات ما در دور از ثابت به متغیّر و از متغیّر به ثابت قرار دارد. اما وعاء متغیّرات در کافیر چیزی نیست جز شرایط انحیازی (situation) و وضع و موقف (context) خاص تاریخی و فرهنگی ما. بدین ترتیب، در تنفهم همواره از وضعیّتی خاص و به اقتضای بسط علوم و معارف در زمانهٔ خود آغاز میکنیم و به بیان دیگر، تفهم ما همواره مستند است به وضع و موقف خاص تاریخی و فرهنگی زمانه و مشروط است به شرایط انحیازی ما، و نادیده گرفتن آن بر ما ممکن نیست. ما چه بخراهیم و چه نخواهیم این وضع ماست و بر ما در اختیار غیر نگشودهاند. تفهم ما تفهم فینفسه نیست، بلکه تفهم وضع و موقف خاص خودمان، و در یک کلام تفهم ردایع و امانات فرهنگیی (tradition) است که به ما رسیده است. این و دایع و امانات نیز خود چیزی جز ظهور حقیقت در رتبهٔ زبان نیست و آدمی را تنها همين رسد كه به تفهم أنها نائل أيد؛ زيرا وأن وجودكه مي توان به تفهم أن رسيد، زبان است. و چون هرکس بنا بر وضع و موقف و شرایط انحیازی خاص خود و بداستناد و دایع فرهنگی و علوم و معارفی که از اسلاف به میراث برده است به تفسیر آثار هنری و ادبی و متون فرهنگی و نصوص دینی میپردازد، نحوی اختلاف در تفسیر سربرمیکند که به هیچرو مفید نسبیت نیستانگارانه نیست، بلکه مقتضای واقع بینی و توجه به شرایط خاص و وضع و موقف فرهنگی و پژهٔ شخص، و در یک کلام، حاصل توجه به و دایع و مواریث فرهنگی اوست. این و دایع و مواریث از مبدهان و مؤلفان آن استقلال دارد و هریک از اجزاء آن با دیگر اجزاء، ارتباطی دیالکتیکی پیدا میکند. همچنین، مواریث فرهنگی یک قوم با فرهنگ و معارف اقوام دیگر همین نسبت و رابطه را دارد و مجموعهٔ این پیوندهای دیالکتیکی، به تأثیراتی (Wirkung) و آدمی مؤدی می شود و این تأثیرات، خود تاریخی را بنیاد میگذارد (سر جریان تأثیراتی است که و دایع فرهنگی و مواریث بر او میگذارند و آگاهی او از و دایع همواره در جریان تأثیراتی است که و داین آگاهی او از و دایع و امسانات فسرهنگی خود نسیز، آگاهیی است که موثر است به تأشیرات تساریخ و امسانات فسرهنگی خود نسیز، آگاهیی است که موثر است به تأشیرات تساریخ

در واقع گادامر با طرح مسألة اختلاف تفسيرها، از آن سنخ مذهب نسبيت كه در تقابل بــا مذهب اصالت عین است گذر میکند و به نسبیتی روی می آورد که بنای آن بر پایهٔ وضع خاص علوم و معارف هر عصر و سير و بسط ديالكتيكي مواريث فرهنگي و نيز بر مرتبة روحي شخص استوار است و مؤسِّس بر آگاهی مؤثِّر به تأثیر تاریخ و ایستادن مفسر در جریان ایـن تـــاریخ تأثيرات است. گادامر به استناد اين نسبيت مي تواند بگويد تفسير همواره پيوندي با زمان حال دارد و وضع و موقف حالية ما در تفسير موثّر مىافتد و ودايع و مواريث فوهنگى نيز در برابر وضع و موقف ما ساكت نمي مانند؛ بلكه همچون يک «تو» در برابر ما ظاهر مي شوند و از حال و روز ما پرسش میکنند و در این دیالوگِ میان مفسر و ودایع فرهنگی است که تفسیر، بـنا بـر مقتضیات هر عصر، صورت حصول میبندد. در نظر او، اصلاً خواستِ تفسیری که مسبوق به پیش فرضهایی که مفسر از معارف خودگرفته و مستند به تأثیراتی که او از ودایع و مآلو فرهنگی خود پذیرفته نباشد، همانا در غلتیدن به مذهب اصالت عین و شیءانگاری فرهنگ و معارف است. و اين «نمونه از مذهب اصالت عين روش شناسانه، مؤدّى به اين نظر است كه ـ في المثل آنطور که نیچه بیان کرده ـگذشتهٔ تاریخی، افقی قائم به ذات و بسته است که میتواند بـرای مطالعه و تحقيق عينيت يابد. از اين ديدگاه هر عصر تاريخي، افقي است كه مورخ پس از تعليق كامل افق زمان خويش، خود را به درون أن انتقال ميدهد. اما اگر اين جابه جايي و انتقال خود به درون نظام دیگری از ادراکات و اعتقادات بواقع ممکن بود، آنگاه به نظر میرسید که هریک از این نظامها را می توان با نظام دیگری از عقاید تعویض کرد و آگاهی انسان از ماهیت تصادفی و دلبخواهی نظام عقیدتی اش، خود موجب تضعیف تواندیی او در اعتقادورزیدن می گردید. بدین ترتیب، در نظر نیچه مذهب اصالت عین می تواند نوعی مذهب نسبیت نیست انگارانه را در خود پنهان سازد که ناظر به نگرشی مبتنی بر ضعف و ناتوانی و عجز است، یعنی نوعی ارادهٔ معطوف به نیستی ۱۸۰۰ کر نظر گادامر نیز، هرکس که بیش از حد بر مذهب اصالت عین تأکید کند و نقط در پی آن باشد تا تسری علم به عالم خارج و اعیان اشیاء را تضمین کند، ندانسته به دام این قسم مذهب نسبت می افتد.

گادامر مذهب نسبیت خود را با توجه به تفکر ارسطو بنیاد میگذارد. می دانیم که تفکر ارسطو از جهاتي، در مقابل تفكّر افلاطون قرار دارد. افلاطون گفته بود: ونفس وقتي تن را به عنوان آلت و وسیله مورداستفاده قرار میدهد وابستهٔ آن میشود. "سرش به دوار میافند تو گویی مست است." پس باید که از تن رها شود و با چشم خودنظر کند؛ زیرا تا مجود نشود مجود را ادراک تتواند كرد. نفس در صورتي مي تواند علم به اعيان ثابته پيداكند كه أنچه هست بشود يعني مجرد گودد و عین عالماعیان و مانند آنها باقی و غیرفانی شود.» ۱۹ بدیک ترتیب، در نظر افلاطون، علم به مثال و حقیقت هر چیز، عین مواعات خیر است، زیراً نقرر غالم مُثُل و ماهیات به خیر مطلق است. آدمی در سیر صعودی وردر طریق استکمال نفس، در عین حال که به دیدار حقایق مىرسد، متحقّق به فضايل نيز مىشود، حاصل آنكه، نزد اقلاطون نظر همواره مقرون با عمل است و این دو از یکدیگر جدایی ندارند. هاما تفکر ارسطو در جهت دیگری است و این اختلاف جهت در انتقاداتی که او از آراء سقراط میکند مشهود است. به نظر ارسطو، شناخت فیضیلت كسم را صاحب فضيلت نميكند و كاريا أن تمام نمي شود. البته درست است كه فضيلت توأم با عقل است، اما خطاست که فقط عقل را مقوم آن بدانیم. در اینجاست که می بینیم ارسطو برای علم سعهای که در تفکر افلاطون داشت قائل نیست. پس مسأله برای او به این صورت مطرح مى شودكه چگونه فضيلت راكسبكنيم نه آنكه صرفاً چگونه آن را بشناسيم؟ ... بدين قرار، علم به ماهیت در نظر ارسطو، علم به مبادی اعلای اشیاء نیست که مقتضی سیر صنعودی روح فیلسوف برای اتحاد با آن مبادی باشد؛ بلکه شناسائیی است از سنخ شناسایی مفهومی و منطقی كه ذهن ما نسبت به امر محسوس مي تواند پيدا كلبد، ١٠٠ در واقع با تفكر ارسطو نظر از عمل جدا می شود؛ در حالی که در نظر افلاطون، مادام که شخص اتصاف به خیر نیافته، نمی تواند بگوید که علم به خير پيداكرده است. اما ارسطو معتقد است كه علم به خير ربطي به اتصاف به خير و اتخاد ما آن ندارد. ممكن استكسى عالم به خير باشد و خود اهل نيكي و خير نباشد. در حقيقت، روح

اخلاق (ethos) ارسطو این است که صقع بشری با صقع لاهوتی فرق دارد. آدمی خدا نیست بلکه در این عالم است، اگر به صقع الهی رسیده بودیم، می توانستیم از اتحاد با خیر سخن بگوییم و از فوات و ماهیات مفارق بگوییم؛ اما ما اینجاییم و بهرهٔ ما دیدن حصهای است از آن حقایق مجرده میر همین عالم محسوس. ارسطو در فلسفهٔ عملی خود نیز، در پی آن است تا ببیند در هر مورد خاص و انضمامیی که در عمل اخلاقی با آن روبه رو می شویم، آن حصه از حقایق مجرده که به آن مورد خاص تعلق گرفته کدام است و اینجاست که به معنای فرونسیس (فرزانگی و حکمت عملی) نزدیک می شود. در واقع ارسطو به تجربهٔ عملیی روی می آورد که آدمی در مواجهه با هر مورد بخصوص و انضمامی، آن را در خود می یابد و عجیب اینکه صاحب حکمت و دانایی در این تجربه های متوالی، بیش از آنکه این یا آن چیز را بیاموزد، بر محدودیتهای وجود بشری خود پی می برد و به تناهی و شرایط انجازی وجود خود می رسد و هر چه بیشتر بر این نکته استشعار پیدا می کند که او هبوط کرده و آنسان شده و دیگر در صقع خدایان نیست لاجرم در پی آن برمی آید که ضیاء کاشانه قراهم کند و خانهٔ دنیوی بهتر بیاراید. آما افلاطون در رسالهٔ فیدون همه فلسفه را تهیّو و آمادگی برای موت می داند. در نظر او، مقصد و مقصود فیلسوف آن فیدون همه نواند تن رها شود و همچون روحی مجرد در عوالم معنوی سیر کند و راه به مقام اطلاق، است تا از بند تن رها شود و همچون روحی مجرد در عوالم معنوی سیر کند و راه به مقام اطلاق، به مرتبهٔ مفارقات ببرد و راز وضع و موقف دنیوی خود استخلاص یابد.

باری، ارسطو بر این اعتقاد بود که ما را در عمل آن نوسد که به مرتبهٔ اطلاق و مفارقات، یعنی به مرتبهٔ خیر اعلی برسیم؛ بلکه می باید با توجه به هر مورد جزئی و انضمامی و به استناد مرتبهٔ وجودی و حیثیت مقید بودن نفس خودمان، خیر را در همان مرتبه بجوییم. درست است که در مقام نظر ممکن است بر طارم اعلی نشینیم؛ اما در مقام عمل، علم ما همواره معطوف به موردی خاص و انضمامی است. و این را سبب آن است که وجود ما وجودی مقید است و منحاز در شرایط زمانی و مکانی خاص. گادامر هرمنو تیک خود را با حکمت عملی ارسطو پیوند می زند و می گوید در تفسیر نیز، تفکر انتزاعی چندان دخیل نیست؛ بلکه آدمی بنا به تجربهٔ عملی خود، بنابر کاردیدگی و پختگی خود، در مواجهه با یک مورد خاص معنای آن را می قهمد و آن را تفسیر می کند. اصلاً در این مواجهه آدمی چیز خاصی نمی آموزد بلکه بیش از هر چیز بدین نکته و اقف می شود که محدود و متناهی است و چیزی نمی داند و همین که به این حال رسید، در دیوار عقاید جزمی او رخنه می اقتد و پای در وادی حیرت می نهد و به قول پاسکال بر خود دیوار عقاید جزمی او رخنه می اقتد و پای در وادی حیرت می نهد و به قول پاسکال بر خود نهیب می زند که «خود را خوار و حقیر سازید عقول ناتوان؛ خاموش شوید طبایع گیج و گول ...

سوراخ می شود و دیگر مدعی آن نیست که علم به مفارقات، علم به حقایق اولین و آخرین دارد. چنین مواجههای با امانات و و دایع فرهنگی، مواجههای است از نوع هرمنو تیکی. اما اگر شخص به تناهی و جودی و افتقار ذاتی خود نرسید، هر چه بیشتر عقل و فکرت تیز میکند تا و دایع فرهنگی را مورد انتقاد قرار دهد و سره از ناسره بازشناسد و این در واقع موضعی است که هابرماس و دیگر اصحاب انتقاد اختیار کردهاند.

حال شاید با استفاده از تعابیر یاسپرس بتوانیم بگوییم که در نظر گادامر، ودایع و مواریث فرهنگی از چنان حیثیت احاطیی برخوردار است که اصلاً مواجهه با آن، در کلیت و اطلاق آن، هرگز صورت نبندد. در نامهای به ریچارد برنشتاین میگوید: وآنچه موردانتقاد قوار می گیرد، ودايع فرهنگي و مآثر ما نيست، بلكه تنها ايـن با آن مطلب بخصوص است كه در ضمن ايـن ودایع و امانات آمده و بهما رسیده. به نظر من، هابرماس هنرگاه از منواریث فنرهنگی سنخن میگوید، مفهوم بسیار تنگ نظرانهای در سر دارد؛ زیراکه تجارب ما از اشیاء و آنچه که از زندگانی هر روزهٔ خود می.بابیم، ونیز تجربهٔ ما از صور مختلف تولید و، صد البته، تجربهٔ ما از عـــالـم علايق و مبالاتي كه از حيات خود داريم، همه يكي است و همه هرمنوتيكي است و علم جديد نمی تواند با متعلَّق پژوهش قراردادن آنها، آنها را به مفاهیم خشک و ثابت مبدل ساز(د.، ۲۱ دَرُرنظر گادامر، آدمی را آن تمکن و قدرتِ نیستِ تاکل و دایع فرهنگی را از حیثیت اطلاق آن مُورد الْتقاد قرار دهد؛ اما اگر مراد، انتقاد و سنجش مطلبی خاص از مطالب معنوعی است که از طریق مواریث فرهنگی به ارث بردهایم مانعی ندارد و هرمنوتیک خود مجالی است تا بتوان بهدرستی در علائق و منافع راهبر شناخت نگریست و ملاحظه کرد که وقتی به انتقاد میپردازیم، در واقع چه میکنیم. اما انتقاد از مآثر و از مواریث فرهنگی، از وجههٔ کلیت و اطلاق آن، همانا انتقاد از حقیقت و زبان و زبانمندی بشر است؛ زیرا ودایع و مواریث فرهنگی، خود چیزی جز ظهور حقیقت در رتبهٔ زبان نیست. نتیجهٔ قول گادامر این نیست که در قبال همهٔ ودایع فرهنگی خود حال قبول داشته باشیم؛ زیرا مواجهه باکل ودایم فرهنگی اصلاً صورت نمیبندد و همانطور که گفتیم مواجهه، همواره مواجهه با مطلبی خاص و مشخص از مطالبی استکه در ضمن و دایع و امانات فرهنگی ما آمده است. آدمی در این مواجهه از برخی مطالب تبری می جوید و خود را از آسیب آنها محفوظ می دارد و به بعضی تولّی می کند و دست در دامان ولای آن می آویزد. مینای این تبرّی و تولّی تجربهٔ عملی و حکمت و کاردیدگی و آزمودگی فرد است و نمی توان مبنای نظری و قواعد و معیارهای آن را به طور کامـل به دست داد. آدمی اگر دل مؤمن و جـان متقی داشت خود به حقیقت می رسد، حتی اگر در مقام اصابه که بنای آن بر ابزکتیویسم است داشتباه

كرده باشد. به بيان مولانا جلالالدين رومي:

احمقيم و بس مبارك احمقي ست جون دلم با فرّ و جانم متّقي است در این حال ممکن است در صدور حکم و در تصدیق اشتباه کرده باشد، اما از آنجاکه تصدیق منطقی فقط صورتی از صور پرشدن از معناست و یگانه صورت مشروع آن نیست، او فقط در اصابه خطاكرده است؛ اما شاكلة وجود خويش را سالم و همجهت با حقيقت قرار داده است. همچنین، معیار قبول یا رد مطالب متنوع و موضوعات بخصوصی که از طریق ودایع فرهنگی و مأثر به ما رسيده، صحت تأثير است. ما چون اين تأثيرات (Wirkungs) را به جان آزموديم، يا به آن میگرویم و یا از آن دوری میجوییم. در اینحال، میبینیم که باید ذکر جبّاری پیش گیریم تا به مکر و استدراج درنوردیده نشده و از مصادیق ویُضِلّ مَن یَشاء، واقع نشویم. در تفسیر باید مجال آن فراهم آوریم تا ودایم و مواریث فرهنگی در ما اثر کند و همواره ابواپ دل و جان ما به روی این تأثیر باز باشد. اما اگر سد باب تأثیر کردیم و لطیفهٔ وجود خود پوشاندیم باید بدانیم که به صرف عقل و رأی خود، کار راست نشود. این مقام هیچ ربطی به صحت یا عدم صحّت اصابه ندارد. گفتیم که ممکن است شخص اصابه کند؛ اما چون بر شاکلهٔ صحیح نیست، تفسیر او از مصادیق تفسیر به رأی شود، و یا اصابه نکند اما بر حال استقامت در طریق و در خانهٔ عافیت باشد. می بینیم که مباحثهٔ گاذام و هابوماس خود به کفر و ایمان مؤدّی می شود. ناگفتهٔ گادامر این است که در زبان حیثیت ایصال به قدس هست؛ حقیقت زبان لوگوس است که ما را به سمع قبول وگوش رغبت قرا می خواند؛ اما هابرماس تأثیر زبان را بر جان خود رد می کند و آن را فریب زبان و فریب ایدئولوژی مسیطر می داند و به عقل و رأی خود میگرود. او حیثیت قبول ندارد، زیراکه همه فاعلیت است. او از حقیقت زبان دور می شود و به زبانی که حقیقتاً ابزار سلطه و فـریب است، زبان مهندسی اجتماعی، روی می آورد و مرگوید ما بنابر قابلیّتی که در تبادل افکار و آراء داریم (communicative competence) زبان را پدید می آوریم و خود ما نیز می توانیم تغییرش دهیم. او زبانی را می بیند که حاصل مراضعهٔ بشری است و معتقد است که اصحال اجتماعی صرفاً از طریق پیوندهای عینی و واقعی خود با زبان و کار و به ویژه قدرت می تواند ادراک شوند. بدین قرار، زبان را فرع بر چیزی دیگر میکند؛ یعنی به واقعیّتی معتقد می شود که سابق بر زبان است و زبان در حقیقت از بازتاب ـ ولو بازتاب مخدوش ـ آن پدید آمده است. حاصل آنکه، هابرماس از دعوت لوگوس روی برمی تابد و خطاب امانات فرهنگی و مآثر راکه خطاب تفضّل است نادیده میگیرد و از حقیقت روی برمی تابد و به روش (method) میرود و خردسرانه در پی آن است که احکام قلمرو شخصی را به حوزهٔ اجتماع تسرّی دهد و شأن نبوت به خودگیرد و

به اصلاح جامعه بیردازد. او در این راه روانکاوی را بهترین مددکار میبیند. در نظر او روانکاوی، درمان از طریق آگاهی است ــ آگاهی به واقعیت و ضرورت و نقاب برداشتن از چهرهٔ آگاهی بیواسطه و متظاهر. او در طریق نیل به آگاهی به پدیدارشناسی نمیرود، زیرا اگر چه هوسرل نیز در پدیدارشناسی خود به این نتایج نوسیده، اما در پدیدارشناسی تاب آن هست تا آدمی به حاق ذات آگاهی خود برسد و متوجه تناهی وجودی خود شود و ذکر جبّاری پیش گیرد. هابرماس قاثل است به اینکه در هرمنوتیک مبتنی بس قبول و گوشسیردن و تبعلقداشتن، اصل بس قصّه بر دازی است و در این قصه بر دازی، البته نفوذ و تأثیری هست (Wirkungsgeschichte) ؛ اما در نظر او، اگر تأثیریذیرفتی و آن را با جان خود درآمیختی فریب خوردهای. به جای این کار باید به درس جدّى ضرورت توجه كني؛ درسي كه اسيينوزا به ما آموخته: انسان ابتدا خود را بـرده مییابد؛ بعد به بردگی خود پی میبرد و سپس با قهمیدن ضرورت، دوباره آزادی خود راکشف میکندو هابرماس در پی آزادی از و دایع فرهنگی و مآثو دینی است. به نظر او فریبی در اینها نهفته است که مر پاید آشکارگردد و تأثیر و نفوذشان موقوف شود و طرحی نو درانداخته شود و عالم و آدم جدیدی ظهور کند که به کلی از معارف و مآثر دینی و از مرجعیت هرکس و هر چیز، به جز عقل جزوی بشوی، آزاد باشد. او بدین ترتیب، قبلهٔ خودپرستی اختیار میکند و درصدد آن می شود تا باکاوش در خود (روانکاوی)، از نیرنگ ودایع فرهنگی و مآثـر در امــان بــماند و سرانجام احکام این حوزه را به حوزهٔ اجتماع تسری دهد و در مآل، به مددکاری اجتماع بپردازد و وطرح ناتمام مدرنیته، را به اتمام برساند. اما آیا با روانکاوی می توان تمکن بر تغییر و اصلاحات اجتماعی بیداکود؟ فروید خود پیش از این، متذکر مشکلات تسری احکام روانکاوی به حوزهٔ جامعه شده بود و گفته بود وما می باید کاملاً بهوش باشیم و فراموش نکنیم که گذشته از همهٔ اینها، ما صرفاً با قیاس و مشابهت سروکار داریم و بریدن و جداکردن قضایا از حوزه و قلمروی که از آن نشأت گرفته و تحول یافتهاند، نه فقط در خصوص آدمیان بلکه در خصوص مفاهیم نیز، کاری بس خطرناک است. علاوه بر این، تشخیص روان پریشیهای اجتماعی خود با مشکلی روبهروست و آن اینکه و ثتی با روانپریشی یک فرد روبهروییم، از همان اول کار، به تمایز و اختلاف او از محیط خود توجه میکنیم ـ محیطی که بنا به فرض سالم و طبیعی (normal) است. اما برای جامعه که اکثر افراد آن تحت تأثیر اختلالی یکسان هستند، به چنین زمینهای نمی توان استناد جست و به ناچار باید آن را در جایی دیگر جستجو کیرد ۲۲، زیرا در حوزهٔ روانکاوی بیمار به حکم و سلطهٔ تحلیلگرگردن نهاده، تأثیر و نفوذ او را بر خود قبول میکند و درمانگر نیز می کوشد تا او را تا سطح رفتارهایی مطابق با موازین اجتماعی پیش بسرد. اما در

باری، نکتهٔ اصلی این است که اگر چه حقیقت از خلال و دایع و امانات فرهنگی به گفتار می آید و شخص را مورد خطاب قرار می دهد و به سمع قبول فرا می خواند، و اگر چه در این خطاب اصل بر تفضل و لطف است، اما هابرماس این خطاب را نمی خواهد و دل به تأثیر آن نمی دهد. او در هوای آدم و عالم دیگری است.

موقف گادامر در برابر هابرماس، همانا، موقف خواستن در برابر نخواستن است. مطلب این دو یکی نیست؛ هرکدام طالب راهی دیگوند و البته متاع هیچ یک بی مشتری نیست؛ گروهی این، گروهی آن پسندد. اینجاست که می توانیم سخن آخر به میان آوریم و بگوییم بر حسب نظر گادامر، هرمنو تیک صرفاً طریقی از طرق سلوک عملی در زندگی است. ما در تفسیر چندان بر صرف نظر نمی پاییم؛ بلکه بنا بر تجربه و کاردیدگی و سلوک عملی خود، مطلبی خاص و انضمامی از مآثر و و دایع فرهنگی را مورد تفسیر قرار می دهیم. حتی می توان گفت تفسیر در نظر گادامر، اعم از آنکه تفسیر متون باشد و یا تفسیر حالات و افعال آدمی و جهت گیری متفاوت او نسبت به جهان، همان شأنی را دارد که فعل اخلاقی در نظر ارسطو. هم هرمنو تیک و هم حکمت عملی تأمل در اعمال و افعال آدمی است؛ هر دو حوزه متوجه به عمل هستند و هیچ یک، نظر صرف نیست؛ هر دو با دانائیی که در سلوک و عمل حاصل می شود نسبت دارند. هرمنو تیک نظر مقرون با عمل است، باز بودن و گشایش داشتن در قبال تجلیات است. گوش رغبت نهادن است. مقرون با عمل است، باز بودن و گشایش داشتن در قبال تجلیات است. گوش رغبت نهادن است. تولی نصت در عمل. تأمی است، باز بودن و گشایش داشتن در قبال تجلیات است. گوش رغبت نهادن است.

فرهنگی است. از خامی به درآمدن و پختهشدن است و آنگاه :

آنچه در آینه جوان بیند پیر در خشت پخته آن بیند

شخص تا جوانی می کند و جاهلی، پیشتر راه انتقاد می پوید و خواستنش خواست دیگری است. همهٔ اهل انتقاد از خواب جزمیت بیدار شده اند؛ آنها بیدارند به بیداری عقل و فکرتِ خود بنیادِ خود. هیچ یک از آنها بیدار نشده که فقط بیدار باشد؛ بیدار شده با قصد و آهنگی خاص: همهٔ اهل انتقاد راه به تغییر عالم و آدم می جویند و شأن انبیاء و رسل می گیرند و فاعلیتِ خود در کار می آورند و هر چه بیشتر از حیث قبول و پذیرش دور می شوند. به بیان گادامر، اگر گفته شود که بنای اکثر فلسفه های جدید و هنر و ادب و معارف امروز بر محجوب بودن از حق و حقیقت است و اگر از این تقدیر جدید تبری جستی، اصحاب انتقاد زبان طعنه می گشایند که فلان کس نیز طفره می رود و مرد عمل نیست. اینان از پیش، خود «عمل» را تعریف کرده و چگونگی آن را روشن کرده اند. به بیان گادامر اینها به این مسأله توجه ندارند که «رشتهٔ من علوم انسانی است: کلاسیکها و هنر و ادبیات. این بدان معتا نیست که من هیچ علاقهای به مسائل اجتماعی نداره؛ ولی این مسائل اجتماعی نداره؛ ولی این مسائل ابیشتر مورد توجه من شهروند است تا من فیلسوف. من تجریبات و اعتقادات کلاسیکها و هنر و ادبیات. این بدان معتا نیست که من هیچ علاقهای به مسائل اجتماعی نداره؛ ولی این مسائل ابیشتر مورد توجه من شهروند است تا من فیلسوف. من تجریبات و اعتقادات اجتماعی و سیاسی خود را بلاراسطه با اندیشه های فلسفی ام پیوند نمیزنم. ۲۲ اصحاب انتقاد با احتماعی و سیاسی خود را بلاراسطه با اندیشه های فلسفی ام پیوند نمیزنم. ۲۲ اصحاب انتقاد با می دانند. اینها نادانسته از هرکس و ناکس می خواهند که مطابق پراکسیس مارکسیستی عمل کند و خود را سلطان کائنات ببیند.

به مسألهٔ تفسیر بازگردیم. گفتیم که مواد گادامو از طرح این مباحث این نیست که در قبال همه چیز و همه کس سمع قبول داشته باشیم و راه انتقاد را مسدود بدانیم. در نظر او، هر تفسیری که نسبتی با ودایع فرهنگی، نسبتی با ودایع فرهنگی، خود ضامن عینی بودن و تحکمی نبودن تفسیر است؛ اما این نسبت را نتوان قاعده مند (منامن عینی بودن و تحکمی نبودن تفسیر است؛ اما این نسبت را نتوان قاعده مند (normative) کرد و آن را به صورت روشی در جنب روشهای دیگر درآورد. این نسبت بیرون از اختیار ما برقرار است و خود راه بر بسیاری انظار نادرست و گزافی می بندد و زمینهٔ انتقاد را فراهم می آورد؛ طوری که به استناد آن می توانیم بگوییم که چه مطالبی بحق گفته شده و چه مطالبی تحکمی و بی وجه است. هرمنو تیک گادامر تمامی رشته های علوم انسانی را فرا می خواند تا درباب روش کار خود مداقه کنند. و اینجا نیز، یک بار دیگر وجههٔ عملی هرمنو تیک و ارتباط آن با حکمت عملی آشکار می شود و شخص مجزب کار دیده می تواند در افعال تفسیری خود نظر کند و با نظر دقت، در اوصاف تجربهٔ مواجههٔ خود با مآثر و ودایم فرهنگی بنگرد و ملاحظه کند و با نظر دقت، در اوصاف تجربهٔ مواجههٔ خود با مآثر و ودایم فرهنگی بنگرد و ملاحظه کند و با نظر دقت، در اوصاف تجربهٔ مواجههٔ خود با مآثر و ودایم فرهنگی بنگرد و ملاحظه کند و با نظر دقت، در اوصاف تجربهٔ مواجههٔ خود با مآثر و ودایم فرهنگی بنگرد و ملاحظه کند

که در حین تفسیر، چه می شود و چه چیز در وجود او تحقق می پاید.

 این مقاله، بخشی از رسالهٔ دکتری نگارنده است با عنوان هرمنوئیک که توسط مرکز مطالعات و تحقیقات فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی در دست انتشار است. ـ م.ر.

#### يىنوشتها:

- Ct. History and Anti History in Philosophy, Edited by T. Z. Lavine and V. Tejera, Kluwer Academic Publishers, 1989, pp. 91 -2.
- 2. Cf. Josef Bleicher, Contemporary Hermeneutics, p. 143.
- ۲. پل ریکور در مقالهٔ مهمی تبحث عنوان «هرمنوتیک: احبای سعنا با کاهش توهم»، میان دو سنخ از هرمنوئیک قائل به تفکیک شده، آنها را از هم بازشناخته است. در یکی اصل بر شبههآوری و مداقه و انتقاد است و در دیگری اصل برگوش سپردن و تعهد به انتیاد و تسلیم. بنگرید به:
- یل ریکور، «هرمنونیک: احیای معنا یا کاهش توهم»، ترجمهٔ هاله لاجوردی، در قصلنامهٔ ارغنون، نشریهٔ مرکز مطالعات و تحقیقات فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، سال اول، پاییز ۱۳۷۳، صص ۱ ـ - ۱۰.
- Hans Georg Gadamer, Rhetoric, Hermeneutics and the Critique of Ideology: Metacritical Comments on Truth and Method, in Hermeneutics Reader, p. 284.
- 5. Cf. Hans Georg Gademer, Truth and Method, p. xill.
- 6. Cf. Hans Georg Gademer, Rhetoric, Hermaneutics, and the Critique of Ideology, p. 284.
- 7. Hans Georg Gadamer, Truth and Method, p. 164.
- 8. Hans Georg Gadamer, Rhetoric, Hermeneutics, and the Critique of Ideology, p. 284.
- 9. Ibid., p. 287.

15. Ibid., P. 259.

- ١٥. يل فولكيه، فلسفة عمومي يا مابعدالطبيعه، صص ٧٩ ـ ٥٠
  - ١١. عبانجا، صفحة ٥٥
- John Ayto, Dictionary of Word Origins, GOYL SaaB, Delhi, 1992. در: منگرید به ریشهٔ critic در: ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱۹۶۰. ۱

16. Ibid., P. 261.

این تعبیر از تعلیفات آیةالله حسن حسنزادهٔ آملی به رسالهٔ اتحاد حاقل به معقول مید ابوالحسن رفیعی قووش اخذ شده است. بنگرید به :

اتحاد عاقل به معقول، سید ابوالحسن رفیمی قزوینی، مرکز انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۶۲، صفحهٔ ۵۵

- ۱۸. کوزنزهوی، حلقهٔ انتفادی، ترجمهٔ مراد فرهادیور، انتشارات گیل با همکاری انتشارات روشنگران، ۱۳۷۱، صفحهٔ ۲۹۲ ـ ۲۹۳.
- ۱۹. برونز، قرناندا نسبت نظر و عمل در طی تحول تفکر غربی، ترجمه دکتر رضا داوری اردکانی. بنگرید به : مبانی نظری تمدن غرب، دکتر رضا داوری، انتشارات تیل، ۲۵۳۵، صفحهٔ ۱۰.
  - ٧٠. همانجا، صفحهٔ ١٢.
- ۲۱. این نامه را ریجارد برنشتاین در آخر کتاب خود موسوم به ماورای مذهب اصالت مین ر مذهب نسبت Flichard J. Bernstein, Beyond Objectivism and Relativism, pp. 261-65. آورده است. بنگریدیه: Sigmund Freud, Civilization and its Discontents, New York: W. W. Norton and Co., 1962, p. 91.

23. Ibid., p. 92.

 ۲۲. بنگرید به مصاحبهٔ روی بوینی با گادامر در: ارمتون، نشریهٔ مرکز مطالعات و تحقیقات فرهنگی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، شمارهٔ ۳، صعی
 ۲۹۳ - ۲۹۳.

مراجعيفات كامية وارعلوج إسلاكي

#### فهرست ارخنون شمارة ١

پرسش از تکنولوژی تکتولوژی پرمش اخلائی (شرحی بر دارسش از تکتولوژی،) علم و تکتولوژی الهیات در حصر فرهنگ تکتولوژی : هنر و این: جان کیج و الکترونیک و بهبود جهان چگوته باید از جامه در برابر حلم دفاع کرد میپندمدان نامنهٔ تاریخ بودلوایی مایدگر و کولدراز دیکتر ایرسطر و منطق جماعه؛ تاریخ یک اشتباه ایرسطر و منطق جماعه؛ تاریخ یک اشتباه

مارتین هایدگر / ترجمهٔ شاپرر احتماد ریجاره برنشتاین / ترجمهٔ پرسف آباذری

پورگن هاپرماس / ترجمهٔ حلی مرحضوبان آ. آرتولد و تشتاین / ترجمهٔ مواد فرهادپور

کاتلین وود وارد / ترجمهٔ محتد سیاهپرش پل فایر ابند / ترجمهٔ شاپور اعتماد ماکس هورکهایمر / ترجمهٔ محمّد پرینده ریجارد روزنی / ترجمهٔ مالهٔ لاجوردی ضیاه موحّد مراد فرهادپور

#### فهرست ارخنون شمارة ٢

در باب فاسفهٔ رماتیک زندگی رماتیسم در ادیات بخشرهایی از مقدمهٔ تراندهای غنایی امتیل و تماد ریشههای تاریخی و اجتماهی رماتیسم بینوایان رماتیسم و تفکر اجتماهی رماتیسمه در اندیشهٔ سیاسی شهالاند ماخولیا و تعنیل شهالاند ماخولیا و تعنیل مصاحبه یا تام باقامور

گلردی اوکاج / ترجمهٔ مراد فرهاد بود و داد و دات / ترجمهٔ امیرحسین راجید رد ولک / ترجمهٔ امیرحسین راجید و باید و ویلیام و رد وورث / ترجمهٔ فرحید خیرانیان موریس باوره / ترجمهٔ مرحید خیرانیان حسین باینده خیران برده / ترجمهٔ میدارش میان برد می اینده میارش می مراد نور / ترجمهٔ میدالله تو کل مراد فرمادیور و اربکا تونر / ترجمهٔ میدالله تو کل مراد فرمادیور و اربکا تونر / ترجمهٔ میدالله تو کل مراد فرمادیور

#### فهرست ارغنون شمارة ٣

پلردیکور / ترجمهٔ هانهٔ لاجوردی
پرسف آباذری
حر قرمادپوره ، مرددی
کارل مارکس / ترجمهٔ مجید مددی
مارشال پرس / ترجمهٔ پوسف آباذری
مارشال پرس / ترجمهٔ پوسف آباذری
مرد دریش نیجه / ترجمهٔ مراد فرمادپور
مسر ا
مسر ا
مسر ا
مرحمین پاینهٔ
ترجمهٔ محمد محید حنایی کاشائی
میرد نیز از ترجمهٔ محید مین پاینده
میرد مورود / ترجمهٔ محید ناینده
میر میرودی / ترجمهٔ میرحسین رنجبور
ماکس ویر / ترجمهٔ حسین پاینده
کارل لوویت / ترجمهٔ حسین چاوشیان
کارل لوویت / ترجمهٔ علی مرتفویان

هرمتوتیک: احیای معنا یا کامش توهم
یاددفشنی دربارهٔ دیکور
یاددفشنی دربارهٔ دیکور
قطعات برگزیده از آثار اوقیهٔ مادکس
مارکس و مقرایسه و مقرایزاسیون
نگاتی هربارهٔ اللهٔ فرهریش نیجه
درباب حقیقت و دروغ بهعفهری هیراخلاقی
درباب حقیقت و دروغ بهعفهری هیراخلاقی
نیجه و خاستگاه مفهوم مدرئیسم
عود و نهاد
مادشنی دربارهٔ فروید
دربارهٔ فروید
دربارهٔ دربارهٔ نمادن و جامعه
یاهداشتی دربارهٔ دیرو زیسل
شده از دیرو دیسل
مقشمهٔ محالای بروشسائی و ردح سرمایدداری
از نظر کاه مقلایت
از نظرگاه مقلایت

#### فهرست ارغنون شمارة ٢

بقد ادبی قرن بیستم

نظر اجعالی به فرمالیسم روس مفاهیم بنیانی ساختگرایی تظریهٔ تشعری: یا گویسن و لوی سامتروس در برابر دیفاتر از آثار تا متن گفتار تاریخی نقد روانکاوانهٔ ملون بروسی ساختاری اسطوره بروسی ساختاری اسطوره بروسی ساختاری اسطوره برده به نمادگرایی و حقیقت بادداشتهای انتقادی بادداشتهای انتقادی درایت: باذنسایی گفتار زوایت: باذنسایی گفتار دوانکهشود و مسئلهٔ واقعیت

رابرت کاندبویس و لاری فینک ا ترجمهٔ هاله لاجوردی ژرا نیوا ا ترجمهٔ علی مرتضویان زاد بیازه ا ترجمهٔ علی مرتضویان رابرت شولس ا ترجمهٔ مراه فرهادپور امیرتو اکو ا ترجمهٔ فضل الله پاکزاد البرات رابت ا ترجمهٔ فضل الله پاکزاد رابن سلان ا ترجمهٔ حسین پایشه تلود فری استروس ا ترجمهٔ بهارممتازیان، فضل الله پاکزاد کد ام نیون ا ترجمهٔ بهار معتازیان برافوت برشت ا ترجمهٔ بوسف ایافری مایکل رایان ا ترجمهٔ بوسف ایافری مایکل رایان ا ترجمهٔ محید مددی راجو ویستر ا ترجمهٔ محمد مددی راجو ویستر ا ترجمهٔ علی توفری

#### فهرست ارهنون شمارهٔ ۵ و ۶

مقدمای در یاب الهیات سبیحیت از هرسی تا پرحنا در آمدی بر نفکر ترمائی نو خدا در فلسفة جدید و نفکر معاصر گزیدهای از یادداشتهای بوابسین سالهاه بهشمان و الهیات وجودی ولفهارت بهتری الهیات تاریخی ایمان جیست ۴ کارل بارت و الهیات دیالکتیکی حقایق سرمدی حقایق سرمدی دین طبیعی دین طبیعی دین طبیعی

شهرام بازوکی در کارگدی از ترجمهٔ تحسین پاینده شهرام بازوکی در دارگذی و در کارگدی از ترجمهٔ تحسین پاینده این فیلسون از ترجمهٔ شهرام بازوکی در فیلسون از ترجمهٔ شهرام بازوکی در در از ترجمهٔ فضل الله پاکزاد در ویلم نیکوار از ترجمهٔ مراد فرمادپرر کلی از ترجمهٔ علی مرضویان کارله بارت از ترجمهٔ علی مرضویان کارله بارت از ترجمهٔ علی مرضویان کارله بارت از ترجمهٔ علی مرضویان انتوان کلی از ترجمهٔ عنایت علوی بار در مرحمهٔ منوجهی صافی امانوئل کانت از ترجمهٔ منوجهی صافی جان گیل د بهاراز ویلر از ترجمهٔ حسین پاینده صحمه محمد ایلخانی

25

#### **Table of Contents**

| Editorial Note                                               |                   | I   |
|--------------------------------------------------------------|-------------------|-----|
| The Language of Truth and Truth of Language                  | Yousof S.Allabadi | 1   |
| Analytic Philosophy and Philosophy of Language               | K.S. Donnalan     | 39  |
| Gottlob Frege and Logical Analysis of language               | Zia Movahed       | 69  |
| On Frege                                                     | B. Russell        | 85  |
| Thoughts                                                     | G. Frege          | 87  |
| Introduction to Foundations of Arithmetic                    | G. Frege          | 113 |
| Proof of the External World                                  | G.E. Moore        | 123 |
| Descriptions                                                 | B. Russell        | 149 |
| Carnap and Analytic Philosophy                               | Ali Paya          | 165 |
| On What There is                                             | W.V.O. Quine      | 231 |
| Two Dogmas of Empiricism                                     | W.V.O. Quine      | 251 |
| On Referring                                                 | P.F. Strawson     | 289 |
| Is Knowledge Justified True Belief?                          | E. Gettier        | 321 |
| Physicalism                                                  | O. Neurath        | 327 |
| Reflections On Culture, Art and Literature                   | L. Wittgenstein   | 341 |
| Wittgenstein and Theology                                    | Cyril Barret      | 357 |
| The Limits of Knowledge                                      | W.V.O. Quine      | 387 |
| La Philosophie Analytique: Peut-elle Être Française?         | P. Engel          | 397 |
| Some Principal International Journals in Analytic Philosophy | Y.S. Allabadi     | 40  |
| The Position of the Narrator in the Contemporary Novel       | T. Adorno         | 409 |
| Godomar and Haharmas                                         | M.R. Rikhtegaran  | 417 |

#### **ORGANON**

### A Quarterly Journal of Philosophy, Literature and the Humanities Vol.2 / No.7 & 8 / Fall, Winter 1995

#### **ANALYTIC PHILOSOPHY**





Centre for Cultural Studies and Research Ministry of Culture and Islamic Guidance

All correspondence should be addressed to P.O.Box: 19395/6415 , Tehran , I.P.IPAN

# ORGANON

a Constitute distribution

10x2 1 No.7 & 8 / Fall & Winder 1995.

## ANALYTIC PHILOSOPHY

YS Affected / Language of Truth and Truth of Language

G.E. Moore \* Proof of the External Viprio

G Frege / Thoughts

Berrand Russel / Descriptions

W.V.O. Clains: Two Degenes of Ereprocism

Peter Strawson / On Referring

218 Movahed / Gontob Frage and Lugical Analysis of Language

All Paya / Carnap and Analytic Philosophy

One Neuralh Physicalism-

K.S. Donnakm / Analytic Philosophy and Philosophy of Language

L Willgenstein / Reflection On Culture, Art and Literature

Tw. Adorror/ The Position of the Narrator in the Contemporary Novel

M.R. Fikintegoran / Gadamer and Habermas